
Carl Huter • Individuum und Universum



Carl Huter (1861-1912) legt in diesem 
frühen Werk – es entstand 1896 – seine bis 
dahin gereifte Philosophie und wichtige 
Aspekte der Grundlegung der Psychophy-
siognomik dar. Er stellt sich in dieser Arbeit 
gewissermaßen als Forscher und Denker 
vor. 

Carl Huter hat 1893 zum Entstehen 
des ersten Weltreligionsparlamentes 
entscheidend beigetragen. Er hat damit 
gezeigt, wie wichtig ihm der Dialog 
zwischen den Religionen, unter anderem 
auch für den Frieden in der Welt, erschien.

In der vorliegenden Abhandlung hat er 
gezeigt, dass außer der Verständigung 
auf der Grundlage der Gemeinsamkeiten 
auch das Prinzip der Entwicklung in 
Wissenschaft, Philosophie, Weltanschauung 
und Religion beachtet werden muss. Das 
Prinzip der Entwicklung hat aber zur Folge, 
dass Ideen, auch wenn diese die Menschheit 
über Jahrtausende beherrscht haben, die 
sich als unzulänglich erwiesen haben und 
die neuen Erkenntnissen nicht genügen 
können, beiseite gelegt werden müssen 
zugunsten neuer, besserer Ideen.

Unsere Adresse im Internet:
www.carl-huter.ch

Carl Huter im Jahre 1895, etwa zu der 
Zeit, als das vorliegende Werk verfasst 
wurde.



Carl Huter

Individuum
und

Universum

Die Philosophie
des realen und idealen Seins im 

Weltgeschehen
und im Persönlichkeitsbewusstsein

Neues über Materie und Geist, 
Lebens- und Formkraft,

Gottheit und Unsterblichkeit

Carl-Huter-Verlag
2003



ISBN 3-89677-540-5
Das vorliegende Werk ist urheberrechtlich geschützt. Verlag 

und Herausgeber behalten sich alle Rechte vor.

© Fritz Aerni, Zürich, April 2003
Carl-Huter-Verlag GmbH, D 79761 Waldshut-Tiengen

Carl-Huter-Verlag GmbH, Ohm-Str. 14, CH 8050 Zürich



Inhaltsverzeichnis     5

Inhalt

Vorwort 7

1  Wie ich zu einer neuen  10
Weltanschauung kam

2 Mein Entwicklungsgang 13

3 Aus weltbeherrschenden irrigen Ideen und  23
geistiger Zersplitterung zur harmonischen 
Weltanschauung auf Grund der psycho-
physiognomischen Menschenkenntnis

4 Altbekannte und neu entdeckte naturge- 27
setzliche Vorgänge als Grundlagen der 
Psychophysiognomik

5 Neue Gesichtspunkte über das Wesen  29
und die Kraft der Atome und Moleküle

6 Neue Grundlagen für eine  31
wissenschaftliche Psychophysiognomik

7 Die Grundzüge meiner Lehre  38
von Geist und Welt, Kraft und Stoff, 
Form und Seele

8 Die treibenden Kräfte  40
in der organischen Welt 
von der Urzelle bis zur Menschwerdung

9 Das psychophysiognomische Grundgesetz 51

10 Anthropologie und Psychophysiognomik 56



6     Inhaltsverzeichnis

11 Aufgabe 58

12 Die Lebenszeichen der Zelle 60

13 Das aristokratische Lebensprinzip  63
 Grundlage des geistigen Seins

14 Reizwirkungen bei toter  67
 und bei lebendiger Materie

15 Das Prinzip der unsterblichen Energie  71
 in der organischen Welt

16 Die Grenzen der materiellen Entwicklung  75
 und die Notwendigkeit des Todes

17 Beweise für die Offenbarung  78
 des Innenlebens an der Peripherie 
 beseelter Körper

18 Das Grundgesetz des Geistes 80

19 Das Grundgesetz des organischen Lebens 82

20 Geist und Gott 84

21 Die Raumkräfte als polare Weltursachen  86
 und Schöpferkräfte der Materie statt des 
 jüdisch-christlichen Eingottes als 
 Weltschöpfer

Namen und Stichworte 107



     7

Vorwort

In unserem Zeitalter erobert die Kultur mit Windeseile die 
ganze Welt. Sie zähmt die Elemente und jagt siegestrunken, 
ohne auf Gefahren zu achten, weiter und weckt schlummernde 
Gewalten aus ihrem ewigen Traum. Der kühne menschliche 
Geist, der dies alles schafft, erfüllt uns mit Bewunderung.

Was einst den Weisen als göttlich galt, dessen hat sich der 
Mensch bemächtigt. Wissenschaft und Technik erobern die 
Erde, mit forschendem Späherblick durchdringt der Mensch 
die fernsten Tiefen der Welten, entschleiert das Dunkel des 
Seelenlebens und forscht mit wahrer Heldengeduld dem ana-
tomischen Bau der Lebenskörper nach.

Erfi ndung folgt der Entdeckung – und rastlos arbeitet des 
Menschen Geist an immer neuen Fortschritten.

Wie ein Phöbus aus der Asche entstieg unser Jahrhundert 
aus grauer Verkommenheit mittelalterlicher Staats- und Reli-
gionszustände.

Aber was ist es, was den Menschen treibt, mit Riesen-
schritten vorwärts zu streben? Es ist nicht immer das Böse, 
dessen Name hart und immer härter klingt: Egoismus. Es ist 
nicht immer nur das weiche Gute sich aufopfernder Men-
schenliebe. Es ist auch nicht das klare Ziel, dessen Bewusst-
heit Feuereifer schafft. Es ist das Naturprinzip ‹Entwicklung›, 
das drängt und treibt.

Wenn ich im vorliegenden Werk eine Weltanschauung 
offenbare, die längst in mir gereift ist, so geschieht es gleich 
jenem unbekannten Etwas, das zu Frühlingssaft und Knospen 
treibt und zu Blättern, Blüten und Früchten aus einem inne-
ren Drang reift. Es ist ein Stück Entwicklung meines Lebens, 
das alle Säfte und Kräfte opferte, um jene Größe, die man 
Wahrheit nennt, im Kleinsten zu suchen und zu fi nden.

Mir wurde Wissen gepaukt in Schulen, und unter meinen 



8     Vorwort

kritischen Zweifeln löste sich manche Irrlehre auf. Ich ging 
zu den Wissenszentren, den Hochschulen, Sammlungen, La-
boratorien und lernte viel, nur Wahrheit nicht.

Ich nahm den Wanderstab zur Hand, durchsuchte Länder 
und Völker und fand die Spur. Bald am Busen der Natur, bald 
inmitten menschlicher Lebensimpulse, bald in Einsamkeit 
fand ich die Verbindung zu den Rätseln, die ich lösen wollte. 
«Aus eigener Kraft, der Menschheit zum Wohle», das war 
mein Leitstern, der in mir Weg und Ziel erhellte, bis ich 
Wahrheit und damit meinen Frieden fand. Diese Wahrheit ist 
nicht die des allgemeinen Sinnenerkennens, die jedem Kind 
klar ist. Sie ist kein Teilstück der Wahrheit aus dem großen 
Kreis des Weltenzirkels, das durch historische Erzählung 
oder zeitliche Erfahrung in die Sinne schimmert, nein, sie 
ist die Wahrheit des ganzen Zirkelkreises von Ursache und 
Wirkung aller Dinge, die ich erstrebte und die ich fand. Die 
philosophische Wahrheit war mein Ziel.

Es geht mir nicht darum, dass die hier niedergeschriebe-
nen Anschauungen von jedermann verstanden werden. Dass 
sie aber von denen verstanden werden, die von Vorurteilen 
frei sind, die tiefer zu denken suchen, als es alle bisherigen 
Theorien, Lehren und Dogmen tun, das ist mein Wunsch. 
Sollte es diesen meinen verehrten Leserinnen und Lesern den 
Frieden bringen in dem, was den Menschen vorwärts treibt, 
nämlich in geistiger Erkenntnis, dann war meine Arbeit nicht 
vergeblich.

Die Auffi ndung der X-Strahlen, jene vortreffl iche Entde-
ckung des hochverehrten Herrn Prof. Röntgen, gab mir die 
Anregung, meine Weltanschauung und Lebenslehre zu veröf-
fentlichen, denn die X- oder Röntgen-Strahlen sind das beste 
physikalische Beweismittel für meine Lehren, wenigstens für 
das in diesen sinnlich Beweisbare, woraus ich weiter folgerte. 
Alles Übersinnliche aber kann nicht durch physikalische Ex-



Vorwort     9

perimente derart bewiesen werden, dass nicht die Möglich keit 
des Bestreitens bleibt. Daher tritt dort, wo der Sinnenbeweis 
aufhört, in Überzeugungssachen, die Wahrscheinlichkeit in 
ihr Recht. Die Überzeugung aber, die der Wahrscheinlichkeit 
folgt, ist Privatsache des Einzelnen, welche in der religiösen 
Glaubensüberzeugung gipfelt. Nach den Graden seines Intel-
lekts wird daher jeder die intuitive Überzeugung suchen, die 
seiner Individualität angemessen ist.

Hannover, im Oktober 1896   Carl Huter





10     

1 Wie ich zu 
meiner neuen Weltanschauung kam

Bevor ich auf die Einzelheiten der Psychophysiognomik 
eingehe, wird es für den Leser von Interesse sein, Genaue-
res über die Entwicklung meiner Lehre zu erfahren. Darum 
will ich zuerst näher beleuchten, wie ich von einer neuen 
Wahrheit zur anderen kam, teils durch zufällige Entdeckun-
gen beim Beobachten der Natur, teils durch konzentriertes, 
planmäßiges Forschen, Nachdenken, Experimentieren und 
Vergleichen, schließlich auch durch kritisches Vergleichen 
der bisher bekannten psychologischen, physiognomischen 
und phrenologischen Systeme mit den von mir gefundenen 
Grundsätzen und Wahrheiten, wodurch sich theoretisch 
und praktisch herausstellte, mit welchen Fehlern jene alten 
Lehren behaftet waren und welche Vorzüge mein System 
aufwies.

Diese Erkenntnis gab mir ja gerade den Anstoß, meinen 
früheren Beruf als Künstler aufzugeben und mich ganz dem 
Ausbau der neuen Lehre und ihrer Einführung zu widmen. 
Hunderte und Tausende neuer Entdeckungen in der Natur 
und besonders über den gesetzmäßigen Zusammenhang 
von Geist und Materie, Körper, Seele, Gesten und Gesicht 
des Menschen auferlegten mir die Pfl icht, alle gefundenen 
Einzelheiten zu einer Wissenschaft zusammenzufassen und 
dieser meine ganze Kraft zu widmen, denn ich hatte den un-
geheuren praktischen und ideellen Nutzen eingesehen, den 
diese Lehre nicht nur für den Einzelmenschen, sondern auch 
für die gesamte Menschheit bringt.

 Dieses mein Werk wird ein wahres Erlösungswerk sein, 
durch das die Menschheit aus Irrtum, Vorurteil, Barbarismus 
und falschem Bildungswahn zu einer neuen Kultur geführt 
werden kann und, so wahr es eine geistige Entwicklung gibt, 



Wie ich zu meiner neuen Weltanschauung kam     11

auch dahin geführt wird.
Hätte ich nur wenige unbedeutende Naturgesetze entdeckt 

und nur einige winzige Wahrheiten gefunden, die nur für den 
bildenden Künstler oder für den Fachgelehrten von Interesse 
und Nutzen gewesen wären, dann hätte ich meinen früheren 
Beruf, an dem ich mit allen Fasern meines Herzens hing, nie-
mals aufgegeben. Fürwahr, es ist mir sehr schwer gefallen, 
diesen Beruf aufzugeben, in dem ich hinlänglich Aufträge, 
ein leidliches Auskommen und volle seelische Befriedigung 
fand.

Aber das Bewusstsein, der Wissenschaft und dem Wohl 
der Menschheit einen großen Dienst zu erweisen, trieb mich 
dazu, diese ungewisse Bahn des Lebens zu betreten, auf der 
ich wahrscheinlich wenig Verständnis, viel Anfeindung und 
ein unsicheres Einkommen haben würde, ja, auf der ich dem 
Schicksal ausgeliefert sein würde, dem so manche Forscher 
und Reformer, die Neues brachten, verfallen sind, der Märty-
rerlaufbahn des irdischen Daseins.

Trotzdem trieb mich ein unbestimmter Drang, diese Lauf-
bahn zu betreten, ich konnte nicht anders. Hatte ich vorher 
alle Kraft aufgeboten, die Wahrheit zu suchen, war es jetzt, 
nachdem ich sie gefunden, gerade so, als ob alle neu entdeck-
ten Wahrheiten ihre Kräfte anwandten, um mich zu packen 
und nie wieder loszulassen und mit mir vereint einen gigan-
tischen Kampf durchzuführen, alle Kräfte in mir anzufachen, 
damit ich diese neuen Lehren in alle Hütten und Paläste, in 
alle Winkel der Erde, wo Menschen sind und wohnen, trage. 
Gerade die Originalität der Wahrheiten war es, welche mich 
so fesselte. Ein entliehenes Wissen hätte mich ruhig in mei-
ner Laufbahn gelassen; aber dieses Neue, das ich fand, war 
für mich eine Sonne des ewigen Seins, war mein Leben, mein 
Sein, mein Leid, mein Glück, meine Liebe, mein Schicksal. 
Es wurde in mir zur Persönlichkeit, zur Ewigkeit.



12     Wie ich zu meiner neuen Weltanschauung kam

Ich empfand ein inneres Glück voll Glut und Leidenschaft 
in der Wahrheit, in der Verbreitung dieser Wahrheit und in 
der Erkämpfung der höchsten Geistesideale der Menschheit. 
Was galten mir der Ruhm und die Ehre eines Künstlers oder 
der Wohlstand und die Annehmlichkeiten eines bürgerlichen 
Auskommens? Was galten mir meine Stellung, meine Ge-
sundheit, meine Zukunft, Hab, Gut, Gunst und Lebensge-
nuss? Alles gab ich hin, alles opferte ich, ja, wenn es sein 
sollte, auch mich, mein Leben im Dienste des Höheren, 
und das Höhere ist eben die höhere Wahrheit meiner Lehre, 
also ihre Originalität, und ferner die höhere Ethik und Äs-
thetik, die ganze neue Weltanschauung, welche uns auf der 
Grundlage der Psychophysiognomik wird und uns hinführt 
zum Gipfelpunkt der geistigen Entwicklung, zur höchsten 
Blüte menschlicher Kultur und menschlichen Werdens, zur 
Gottmenschlichkeit, Gesundheit, Schönheit und endlichen 
Glückseligkeit.





     13

2 Mein Entwicklungsgang

Ruhig, wie im Dämmerlicht, sah ich in meiner Kindheit 
die Welt, diese Welt, die Natur. Ich sah wie im Traum in das 
endlose Universum und sah wie in eine Ewigkeit in mein In-
neres, in mich selbst hinein.

Außer mir war eine große, weite Welt mit allen erdenkli-
chen Farben, Formen, Stoffen, Kräften und Erscheinungen, 
in mir war eine Welt von unaussprechlich reichem, wech-
selvollem Empfi nden, Wahrnehmen, Denken, Wollen und 
schöpferischen Gestalten. Ich sah zwei Welten, eine äußere, 
die für alle da war, und eine innere, die mir allein gehörte und 
durch die ich eigentlich erst die äußere Welt wahrnehmen 
konnte. In der äußeren Welt sah ich vorerst die Materie und 
keinen Geist. In der inneren Welt sah ich anfangs den Geist. 
Ich fühlte in mir dieses magisch unbekannte Etwas als das 
vorherrschende Lebenselement.

Was außer mir lag, schien mir leicht fasslich, leicht be-
greifl ich, sehr natürlich zu sein. Und doch war es nicht ich, 
sondern es war etwas Anderes, etwas Fremdes.

Was in mir war, mein ureigenes Ich, war mir ein Rätsel, 
ein noch versiegeltes, großes, unbekanntes Rätsel, aber be-
stimmt war es eine große Welt, ebenso groß, so unendlich 
und mannigfaltig wie jene Welt, die wir Natur nennen, die 
außer mir lag.

In der Schule nannte man die Innenwelt Geist, die Außen-
welt Natur; später erschienen mir diese Worte nicht hinrei-
chend, um die Unterschiede zwischen Innen- und Außenwelt 
richtig zu kennzeichnen. Als mein philosophisches Denken 
erwachte, sah ich, dass im Ausdruck ‹Natur› vielfach auch 
der Geist mit inbegriffen war und dass man Innen- und Au-
ßenwelt zusammen- und durcheinanderwürfelte.

Ferner bemerkte ich, dass die so genannten Naturwissen-



14     Mein Entwicklungsgang

schaftler durch diesen Irrtum zur materialistischen Weltan-
schauung kamen. Sie sahen und fühlten den Geist nicht mehr 
und betrachteten ihn als ein Stückchen Mitnatur und behaup-
teten, dass er eigentlich gar nicht sei und dass es also auch 
keine geistige Welt und keine geistigen Wesen gäbe.

Auch ich wurde eine kurze Zeit von dieser Weltanschau-
ung eingenommen; doch bald sah ich deren Irrtum ein und 
machte mich frei von dem Wahn dieser modernen Hochschul-
gebildeten. Ich kam wieder auf mein eigenes natürliches, 
kindliches Schauen zurück, aber mit geklärterem, kritischem 
Verstand. Ich nannte nun die geistige Innenwelt mit dem kör-
perlichen Gehäuse Individuum, die Welt außerhalb meines 
Geistes und Körpers Universum. Zugleich sah ich aber auch 
in jedem Mitmenschen ein Individuum, dem gegenüber ich 
und die gesamte Natur als Universum erscheinen mussten. 
Der andere Mensch fühlte ja nicht mich, sondern er fühlte 
sich, seinen Körper, seine Seele. Seinen Geist aber, fühlte er 
den auch? War ihm dieser nicht ein ewig verschleiertes Bild, 
ein sphinxartiges unbekanntes Etwas?

Dies gab mir den Anreiz, nicht nur die Natur und die vor-
handenen Naturwissenschaften zu studieren, sondern noch 
viel mehr das Individuum, den Körper, die Seele, den Geist 
an mir selber, an anderen, ja an allen Menschen, mit denen 
ich in Berührung kam, zu erforschen.

Aber wo waren die Lehrer, welche über solche Geistes-
wissenschaften unterrichteten? Zunächst waren es ja die 
Theologen und Philosophen. Die Theologen sprachen viel 
vom Geist; aber sie stützten ihre Lehren auf den Glauben. Ich 
glaubte auch, ich glaubte alles recht gewissenhaft, aber ich 
erfuhr kein Wissen.

Bald traten innere Zweifel an dem Glauben auf, der mir 
gelehrt worden war, und schwere innere Kämpfe musste 
ich mit mir durchkämpfen, war mir doch gesagt worden, 



Mein Entwicklungsgang     15

der Glaube an Gott, an die menschliche Seele, an die Un-
sterblichkeit und die Erfüllung der daraus sich erge benden 
Verpfl ichtungen gegen Gott und Menschen seien notwendig 
zur ewigen Seligkeit. Wer diesen Glauben aufgäbe, der würde 
der ewigen Verdammnis verfallen und habe Unglück in dieser 
und jener Welt.

Ferner hatte man mir gelehrt, die Bibel sei eine göttliche 
Offenbarung, die höher stünde als die Naturwissenschaft; die 
Bibel und der mir beigebrachte Kirchenglaube, insbesonde-
re der Glaube an Jesus als Gottessohn und als Erlöser der 
Menschheit, seien heilig. Man hatte mich auf diesen Glauben 
getauft und mich bei meiner Konfi rmation öffentlich vor der 
ganzen Gemeinde, gleich anderen Konfi rmanden, ein feier-
liches Gelübde ablegen lassen. Befriedigung, Ruhe meiner 
Seele brachte mir dieser Glaube jedoch nicht.

Je älter ich wurde, je mehr ich vom Knaben zum Jüngling 
heranwuchs, desto mehr reifte in mir die innere Welt, der 
eigene Geist zu klarerem Schauen und kraftvollem Denken 
heran. Als ich fühlte und erkannte, dass die Lehre vom Geist 
der Theologen eine mangelhafte war, weil sie das Wissen 
ausschloss und die kindliche Seele in ein Labyrinth von Wi-
dersprüchen und unaufgeklärten Rätseln gebracht hatte, da 
wagte ich es, mit eigener Kraft und eigenem Nachdenken die 
Widersprüche zwischen Kirchenlehre und Naturwissenschaft 
zu lösen.

Dies tat ich bald durch Preisgeben eines naturwissen-
schaftlichen Lehrsatzes, bald durch Preisgeben eines Glau-
benssatzes, um zuletzt eine harmonische Weltanschauung in 
mir zu schaffen. Bald aber wurde ich inne, dass diese Me-
thode, die Verkettung von Naturwissenschaft und Theologie, 
nicht zur reinen Wahrheit führen konnte.

Ich studierte daher die Geschichte der Philo sophie sowie 
die Philosophen und ihre philosophischen Systeme im Glau-





     23

3 Aus weltbeherrschenden irrigen Ideen und 
geistiger Zersplitterung zur harmonischen 
Weltanschauung aufgrund der psycho-
physiognomischen Menschenkenntnis

Kraft und Stoff sind die Grunderscheinungen, welche wir 
in der Natur wahrnehmen.

In den Weltanschauungen der Alten dachte man sich Kraft 
und Stoff als zwei voneinander streng zu unterscheidende 
Dinge, die selbst dann stets getrennt gedacht werden müss-
ten, wenn die Kraft den Stoff bewege und als Seele im Stoff 
auftrete. Allen wissenschaftlichen, philosophischen und reli-
giösen Anschauungen der Alten liegt dieser Gedanke zugrun-
de. Die Kraft wurde als das aktive, der Stoff als das passive 
Element gedacht.

Die Kraft galt daher als das Höhere und Wertvollere, der 
Stoff als das Minderwertigere und Unvollkommenere. Die 
Kraft sah man meist als bewussten Willen an, entweder als 
eine für sich bestehende, individuelle Intelligenz (Seele) in 
einer für sich bestehenden Stoffmasse, welche uns in indivi-
dueller Gestalt und Formerscheinung entgegentritt, oder als 
wirkenden Teil einer universellen Großkraft, Gott, Geist oder 
Dämon genannt.

Ganz anders als diese alten, vieltausendjährigen Ideen sind 
die Anschauungen, welche unsere moderne Wissenschaft 
vertritt. Die heutige Na turwissenschaft gipfelt in der Natur-
philosophie, die lehrt, dass Kraft und Stoff, da sie noch nie 
getrennt beobachtet worden sind, auch nicht getrennt gedacht 
werden dürfen. Wo Stoff ist, da ist auch Kraft; also sei Kraft 
eine Eigenschaft, ein Ausfl uss des Stoffes, so folgert man.

Der Kraft an sich müsse man schlechthin Selbstbewusst-
sein, Willen, kurz jedes geistige Element absprechen, und ein 
vom Stoff getrennter selbstbewusster, willensstarker Geist 





     27

4 Altbekannte und neu entdeckte naturge-
setzliche Vorgänge als Grundlagen der 
Psychophysiognomik

Die geschilderten beiden Weltanschauungen der Alten und 
Neuen enthalten Wahrheiten und Irrtümer. Scheidet man die 
Irrtümer beiderseits aus, so gelangt man zu einer harmoni-
schen Weltanschauung.

Das unüberbrückbar Trennende zwischen der theologisch-
spiritistischen und der medizinisch-materialistischen Welt-
lehre ist beiderseits das Ir rige. Es ist aber beiderseits nicht 
nur das, was Wahrheit vom Irrtum trennt.

Der einfache Irrtum kann zur Wahrheit geführt werden, 
aber der Irrtum, der mit Absicht gegen jede Wahrheit hartnä-
ckig unzugänglich bleibt, ist der doppelte, unüberbrückbare, 
der umso unversöhnlicher erscheint, je mehr auf beiden Sei-
ten böswilliges Ausweichen vor den Wegen, die zur Wahrheit 
führen, geübt wird.

Ohne Liebe keine Erkenntnis der Wahrheit.
Um die Irrtümer aus beiden Weltanschauungen ausschei-

den zu können, benötigt man einmal eine genaue Kenntnis 
derselben und zum andern die Erfassung mancher neuer, 
bisher unbekannter wertvoller Wahrheiten, aus denen Meißel 
gegen die alten Irrtümer geschweißt, aus denen Grundpfeiler 
und Ecksteine für die neue Lehre gebaut, aus denen Binde-
mittel für alte und neue Wahrheiten gebildet werden müssen.

Die materialistische Weltlehre hat sich unbestreitbar ein 
höheres Verdienst um die Erforschung des Stoffes als um die 
Erforschung der Kraft erworben. Die Lehren der chemischen 
Wissenschaft sind größtenteils richtig.

Wenn auch ein Kleinstteilchen des Stoffes, streng philoso-
phisch gedacht, nicht möglich ist, so muss doch zunächst an 
der Idee festgehalten werden, dass es Kleinstteile der Stoffe 





     31

6 Neue Grundlagen für eine 
wissenschaftliche  Psychophysiognomik

Wenn die bisherige Naturgeschichte drei Naturreiche 
lehrt, das Tier-, Pfl anzen- und Mineralreich, und dem Men-
schen eine Sonderstellung einräumt, so ist das in gewissem 
Sinne berechtigt, doch streng genommen möchte ich die 
Natur aus verschiedenen Gründen in zwei Reiche geteilt und 
demgemäß betrachtet wissen, 

a) das anorganische und 
b) das organische Naturreich.
Zum ersteren gehören alle Dinge der Natur, die nicht aus 

der Zelle entstanden sind, also etwa das Mineralreich, zu letz-
terem zählen alle aus der Zelle hervorgegangenen Dinge, also 
Pfl anzen, Tiere und schließlich auch der Mensch.

a) Anorganische Weltdinge
In der anorganischen Welt wohnt das Prinzip der Anord-

nung des einen Moleküls an das andere, jedoch bei Vorherr-
schaft des Strebens der reinen Stoffatome nach einigermaßen 
reinen, unvermischten chemischen Lagerungen. Ich betone, 
«das Streben dahin», denn in Wirklichkeit fi nden wir ja die 
verschiedenen Grundstoffe gemischt vor.

Das erklärt sich aus der Doppelkraft, die jedem Stoffe in-
newohnt, einmal aus der Konzentrations- oder Atomenergie, 
die im Inneren des Atoms wirkt, und zweitens aus der Atom-
energie, die nach außen wirkt, dem Atommagnetismus, der 
die Moleküle schafft.

Zum klareren Verständnis gewöhne man sich an die prakti-
schen Begriffe Atomenergie und Molekülenergie. Erstere ist 
die Konzentrationskraft, die das reinste Kleinstteilchen des 
Stoffes schafft, letztere ist die magnetische Grundkraft, wel-



32     Grundlagen der Psychophysiognomik

che die größtmögliche Stoffmischung und Stoffvereinigung 
zu großen Körpern bildet, letztlich bis zu den größten Welt-
körpern. Das Streben nach einigermaßen reinen Lagerungen 
chemischer Grundstoffe können wir in der ganzen Mineral-
welt beobachten, in den Schichtungen der Erdoberfl äche und 
in den Erzadern.

Bei allen diesen Gebilden tritt uns ein Anlagern des Einen 
an das Andere vor Augen, eine Art demokratisches Gleich-
heitsprinzip der verschiedenen Stoffe.

So scheinen der Stein, das Erz, das Salz nicht aus einer in-
neren, zentral organisierten und herrschenden Kraft zu wach-
sen, sondern es herrscht in ihnen die dezentrale Anordnung, 
also nicht ein Durchwachsen, sondern ein Anwachsen.

Der Stein, das Erz wächst, indem sich an das Äußere 
Gleichartiges anfügt. Das Hinzugekommene wird nicht 
innerlich vom Muttererz verdaut, sondern nur äußerlich an-
gebaut.

b) Organische Weltdinge
Ganz im Gegensatz hierzu steht das Leben, das sich in der 

organischen Zelle abspielt, und demgemäß auch alles weitere 
höhere Leben, das aus der Zelle entstanden ist.

Es gibt in der Natur viele Arten von Versuchen, organi-
sches Leben wachzurufen.

Die inneren Vorgänge und die Ursachen, warum diese 
Versuche in der Natur gemacht werden, erscheinen uns vor-
derhand in ewiges Dunkel gehüllt.

Die spiritistisch-theologische Auffassung nimmt eine gött-
liche, geistige Schaffenskraft an, die materialistische Natur-
philosophie gibt auf dieses Warum überhaupt keine Antwort; 
sie lässt diese Frage über die Entstehung der Zelle ebenso 
offen wie manche andere wichtige Lebensfrage.





38     

7 Die Grundzüge meiner Lehre 
von Geist und Welt, Kraft und Stoff, 
Form und Seele

Eine Annäherung an meine Lebenslehre in materieller 
Hinsicht versuchte Rudolf Virchow, indem er mit Recht der 
Zelle als Lebensgrundorgan besondere Beachtung schenkte 
durch seine Zellularpathologie und -therapie. Er blieb aber 
auf halbem Weg stehen, er wagte nicht, die psychologische 
Seite des Lebens der Zelle zu berühren und ließ daher den 
großen Zwiespalt zwischen materialistischer und theolo-
gisch-spiritistischer Weltanschauung bestehen.

Eine Annäherung an meine Psychologie haben ebenfalls 
die Physiognomen und bildenden Künstler aller Zeit ver-
sucht, indem sie aus äußeren, materiellen Formgebilden des 
Körpers besondere Seelenkräfte wahrnahmen.

Besonders haben sich die Phrenologen mancherlei Ver-
dienste erworben bei der Anbahnung einer rationellen Geis-
teslehre aufgrund einer genauen Gehirnform- und Schädel-
bildungskunde.

Aber auch diese Versuche, obgleich sie wertvolle Hin-
weise gaben, scheiterten an der einseitigen Parteinahme für 
bestimmte Körperorgane, die Phrenologen scheiterten am 
Gehirn- und Schädelfanatismus, die Chiromanten an der 
einseitigen Handlesewut, die Physiognomen, Mimiker und 
Grafologen übersahen gänzlich das Urorgan des Lebens, die 
Zelle, und seine Lebensgesetze. Daher kamen sie nicht auf 
den Grund des Seelendaseins.

Die Anatomen, Physiologen und Psychologen, zu letz-
teren zähle ich auch die Mimiker, Physiognomen, Phreno-
logen, Chiromanten, Grafologen und schließlich auch die 
Okkultisten, sie alle werden mir wohl oder übel auf dem 
Weg zur Wahrheit folgen und die von mir entdeckten Lebens-





40     

8 Die treibenden Kräfte 
in der organischen Welt 
von der Urzelle bis zur Menschwerdung

Die urgeschichtliche Entstehung des Menschen wird 
uns in ewiges Dunkel gehüllt bleiben. Die verschiedenen 
Volksreligionen bringen lediglich Mythen. So ist die jüdisch-
christliche Schöpfungsgeschichte nichts weiter als eine schö-
ne poetische Anschauungsweise.

Die Lehren über die Weltschöpfung und Menschwerdung 
der Bibel gelten dem streng wissenschaftlichen Denker als 
sehr unwahr. Ich schätze aber immerhin das poetische Kunst-
werk als solches, und es mag sich nach wie vor an demselben 
erfreuen, wer Geschmack daran fi ndet. Man liebt ja auch 
manche Romane, manche Theaterstücke, von denen man 
weiß, dass sie nur erdacht und nie wirklich erlebt worden 
sind.

Solche Kunstwerke können sogar einen hohen ästheti-
schen und ethischen Wert haben; sie können die Philosophie 
bereichern und pädagogisch höchst wertvoll sein.

Die herrlichen Märchen und Fabeln der Brüder Grimm ha-
ben sich z. B. als vortreffl iche Erziehungsmittel bei Kindern 
bewährt.

Sollten jene Weisen und Dichter alter Zeit nicht auch ähn-
liche Gründe und Absichten gehabt haben, wenn sie herrliche 
Dichtungen schufen und die Religionspoesie ihres Volkes 
bereicherten?

Ihr Volk, das sie glaubten wie Kinder behandeln zu müs-
sen, um ihm eine edle Gesinnung beizubringen, wurde von 
diesen großen Ethikern durch religiöse Kunstwerke erzogen.

Was vor Tausenden von Jahren den Priestern und Volks-
erziehern als berechtigt galt, kann aber heute seine Berechti-
gung verloren haben, wenn ein Volk den Kinderschuhen der 



Die treibenden Kräfte     41

geistigen Entwicklung entwachsen ist und selbstforschend, 
selbstdenkend an die ersten und letzten Fragen der Dinge 
herantritt.

Diesen kritischen Volksgeist fi nden wir in der Tat bei allen 
gegenwärtigen Kulturvölkern, und die Universitäten gehen 
in dieser Beziehung bahnbrechend voran. Man möchte auf 
jeden Fall die Wahrheit wissen oder ihr doch näher kommen. 
Das ist das Sehnen, das sich durch die ganze heutige Kultur-
menschheit hindurchzieht.

 Der große englische Naturforscher Charles Darwin fand 
daher vor 50 Jahren, als er mit seiner Entwicklungslehre her-
vortrat, begeisterten Anhang, nicht nur in Gelehrtenkreisen, 
sondern auch im Volk, desgleichen Ernst Haeckel in Deutsch-
land, der die Darwin‘sche Lehre weiter ausbaute.

Darwin nimmt an, dass sich die tierischen Lebewesen der 
Erde eins aus dem andern entwickelt und vervollkommnet 
haben, so dass als letztes Glied dieser Entwicklungskette von 
der Zelle bis zum Menschen der Affe gelten müsse.

Von allen bestehenden Entwicklungstheorien ist die 
Darwin‘sche die wahrscheinlichste, wenigstens vom Stand-
punkt des Naturforschers aus. Daher ist es begreifl ich, dass 
sie in denkenden und gebildeten Kreisen so viele Anhänger 
gefunden hat.

Virchow trat der Darwin‘schen Lehre zwar entgegen, er 
brachte aber nichts Besseres an deren Stelle, ließ also die 
wichtigsten Fragen offen und beschränkte sich mehr auf kri-
tische Bemerkungen. 

Eigenartig ist die Auffassung des physiologischen Che-
mikers und Naturforschers Julius Hensel. Dieser meint, die 
ersten Menschen seien ursprünglich in warmen Halbsalzge-
wässern aus Eiern geworden, und diese Ureier selbst seien 
durch innerchemische Urschöpfung entstanden, ähnlich wie 
Zellen noch heute durch Urschöpfung entstehen könnten. 





     51

9 Das psychophysiognomische Grundgesetz

In dem Kerne wohnt die Kraft,
Saugt außen ein den Lebenssaft,
Verdaut und wächst und formt und schweißt
Bis in den Formen lebt der Geist.

These
In der Physiognomie aller beseelten Körper, die aus der 

Zelle entstanden sind, offenbart sich die Innenwelt und au-
ßerdem speziell die nächste Umgebung, also die Außenwelt, 
soweit sie mit diesen Lebenseinheiten in Wechselwirkung 
tritt.

Beweisführung
Jeder Reiz, der von der Außenwelt (II) auf ein aus Zellen 

aufgebautes organisches Lebewesen, auf ein einzelliges Indi-
viduum (I) einwirkt, sei es Licht, Wärme, Druck oder sonst 
irgendein mechanischer, chemischer oder psychischer Reiz, 
berührt zunächst das Äußere der Zelle, die Peripherie des 
Zellkörpers.

Da alle Teile des lebenden Körpers, Zellhaut, Zellfl eisch 
und Zellkern, durch den empfi ndenden Seelenleib mitein-

UniversumIndividuum
Kräfte,Stoffe und Informationen
werden vom Individuum aufge-
nommen und verarbeitet. Es bildet
sich nach diesen ohne den indivi-
duellen Charakter dabei aufzugeben.

Das Individuum versteht nach
seinem Entwicklungsstand seine
Umwelt und wirkt auf diese zurück.
Der vom Individuum ausgehende
Reiz trägt den Charakter des
Individuums.

1

23

A

  I        II

B
C





56     

10 Anthropologie und Psychophysiognomik

Die Rassenlehre hat wohl manchen Aufschluss über die 
einzelnen Volksstämme gebracht, aber unserem ästhetischen 
Empfi nden keine befriedigende internationale Morallehre 
geboten. Man kann behaupten, dass die heutige herrschende 
Rassenmoral mit ihrem Grundsatz, dass die kräftigen Ras-
sen mit dem Recht des Stärkeren die schwächeren Rassen 
verdrängen und unterjochen dürfen, zur wüsten Willkürherr-
schaft starker Nationen und zur Abschlachtung und Vernich-
tung schwacher nationaler Gebilde führt.

Kommen zu dieser rohen so genannten Rassenmoral noch 
Nationalhass, Antisemitenhetze, Ausschließung von Völkern, 
z. B. der Chinesen aus dem internationalen Völkerrecht von 
1896, hinzu, so hat uns die Anthropologie wohl Rassenkennt-
nis, aber gewiss keine Rassenmoral gebracht. Die Naturwis-
senschaft mit der Darwin‘schen Abstammungstheorie, die 
das Schlagwort ‹Kampf ums Dasein› prägte, brachte den Völ-
kern nur ein aufreibendes reales Leben voller Mühen, Sorgen 
und Abstumpfung, ein Leben ohne Ideale. Naturwissenschaft 
und Rassenkunde haben uns demnach zwar wissenschaftlich 
bereichert, jedoch ethisch, ästhetisch und religiös gänzlich im 
Stich gelassen.

Diese Wissenschaften über das Leben der Menschen 
haben dem alten Religionsglauben viel, sehr viel Poesie 
genommen. Sie haben eine Öde hinterlassen und keine bes-
seren Menschen geschaffen, als die Kirchenreligionen sie zu 
bilden vermochten. Dies bewiesen die leitenden Politiker der 
Großstaaten Russland und England durch ihre moralisch ver-
werfl ichen Handlungen in der jüngsten Zeit. England führte 
einen Unterjochungskrieg gegen die Buren ohne jede ethi-
sche Rechtsgrundlage und die russische Staatsmacht führt 
im Innern ihres Reiches ein Gewaltregiment. Jeder Mensch, 





60     

12 Die Lebenszeichen der Zelle

Die Art des Bewusstseins der Zelle kennen wir nicht. Wir 
sehen und wissen nur, dass die Urzelle selbstständig als Ein-
zel-individuum lebt. Dieses Leben zeigt aber alle charakteris-
tischen Merkmale einer individuellen Seelentätigkeit.

Beweisführung
Die Zelle nimmt fremde Substanzen auf und verdaut sie; 

sie ernährt sich zweckmäßig, denn sie scheidet Unbrauch-
bares wieder aus und verbraucht nur das für sie notwendige 
Lebenselement als Nahrung. Einer derartigen zweckmäßigen 
Ernährung liegt eine Art Bewusstsein, die erste Form des in-
dividuellen Lebenswillens, zugrunde.

Wenn nun in der anorganischen Welt, etwa bei Erzadern 
und Gesteinsbildungen, auch ein Wachsen beobachtet wird, 
so ist diese Assimilierung der Stoffe, wie sie z. B. das Ei-
senerz auf die nächste Umgebung ausübt, ein ganz anderer 
Vorgang.1

Beim Eisen wie bei jeder anorganischen Substanz fi ndet 
eine Anordnung, also ein Anwachsen oder Angliedern statt. 
Bei der Zelle beobachten wir einen ganz anderen Vorgang des 
Wachstums. Es fi ndet nicht Anordnung, nicht Angliederung 
an das Äußere, sondern zentralorganische Verdauung statt.

Die Anordnung in der anorganischen Welt erklärt sich 
durch die innermagnetische Kraft, die jedem Atom inne-
wohnt, die, wie wir früher schon gehört haben, zuerst Mole-
küle bildet und dann weitere Gruppen gleicher oder verschie-
dener Moleküle zu einem Ganzen zusammenschweißt.

Dieser Magnetismus fügt schließlich die unterschiedlichs-

1 Der Dichter singt: «Wo das Eisen wächst in der Berge Schacht, da wohnen 
der Erde Gebieter.»





     63

13 Das aristokratische Lebensprinzip 
Grundlage des geistigen Seins

Die Lebenskraft der Zelle ist die Majestät des Lebens, der 
sich alle Stoffe und Kräfte unterordnen müssen; und diese 
Lebenskraft ist die lebendige, fühlende, wollende Seele.

Es kann auch gar nicht anders sein, als dass mit der Urzelle 
das individuelle geistige Leben beginnt, wenn auch in nied-
rigster, uns Menschen kaum vorstellbarer Bewusstseinsform.

Aus einem solchen Uranfang des organischen Lebens sind 
alle Pfl anzen, Tiere und Menschen entstanden.

Wenn die Pfl anze nun ein ganz anderes Leben zeigt als das 
Tier, so haben doch beide, Pfl anze und Tier, eine lebendige, 
fühlende Seele und damit das Unsterblichkeitsprinzip in sich. 
Mag die Entwicklungsmöglichkeit der Pfl anze in bestimmten 
Bahnen, in bestimmten Wachstumsformen als abgeschlossen 
erscheinen und ist damit ihre Seelen- oder Lebenskraft im 
Materiellen der Erdenwelt erschöpft, so ist aber die Seelen-
kraft in sich selbst nicht erschöpft. Der äußeren, grobmateri-
ellen Form der Pfl anze wohnt ein ätherisch feiner Seelenleib 
inne oder, besser gesagt, dieser Seelenleib des Pfl anzenlebens 
ist der Träger der Form der Pfl anze und ihrer Entwicklung.

Wo die Energien der Pfl anzenseelen nach dem grobmate-
riellen Tod, also nach dem Absterben der Pfl anzen bleiben, 
das ist eine wohl sich aufdrängende Frage, die aber für unsere 
gegenwärtige Betrachtung keine Bedeutung mehr hat.

Uns liegt daran, zunächst das Leben zu erklären, das uns 
lebensfrisch umgibt, und das unser eigenes Ich ausmacht.

Auch jedes Tier hat eine individuelle, unsterbliche Seele, 
die über den Tod hinaus in einer bestimmten Energieform 
fortlebt.

Es ist kurzsichtig und kindische Einfältigkeit, das Unsterb-
lichkeitsprinzip nur für den Menschen in Anspruch nehmen 





     67

14 Reizwirkungen bei toter 
und bei lebendiger Materie

Führen wir uns noch einmal klar den Vorgang vor Augen, 
der sich naturnotwendig im Äußeren der Dinge abspielt, und 
lernen wir scharf unterscheiden zwischen der Physiognomie 
toter Gegenstände oder anorganischer Dinge und der Physi-
ognomie lebender, beseelter Körper.

Alle Dinge der Welt stehen unter gegenseitiger Beeinfl us-
sung, alles befi ndet sich also in gegenseitiger Wechselwir-
kung. Auch das Leben bewegt sich zwischen Reizen, ohne 
Lebensreize ist überhaupt kein Leben denkbar.

Der wiederholte Reiz auf einen toten oder anorganischen 
Gegenstand hat eine abschleifende oder pressende Wirkung 
und ruft eine Hohlform hervor, z. B. bewirkt ein regelmä-
ßiger Wassersturz auf dem Gestein vor einem Brunnen eine 
Abplattung oder Höhlung.

Der Hammerschlag hinterlässt auf totem Holz, Gestein, 
Erz oder Mineral ebenfalls eine Abfl achung und bei Wieder-
holung eine eingebuchtete Form.

Der Schlag mit einem Stock auf einen Klumpen Ton hin-
terlässt dort eine hohle Form.

Eine entgegengesetzte Wirkung rufen gleiche mechani-
sche Reize bei einem lebendigen, beseelten Körper hervor, 
z. B. der Steinwurf, mit dem ein Knabe einem anderen den 
Kopf verletzt, ruft eine Beule hervor.

 Stockschläge hinterlassen Striemen, also Hautanschwel-
lungen. Kühle Wassergüsse bewirken, auf bestimmte Kör-
perteile appliziert, einen stärkeren Blutandrang an der Stelle 
und weiter eine Stärkung und Schwellung des betreffenden 
Organs.

Aus diesen Tatsachen ergeben sich folgende physiognomi-
sche Regeln:





     71

15 Das Prinzip der unsterblichen Energie 
in der organischen Welt

Lassen wir die Naturreiche, die uns in ihrem innersten We-
sen fernstehen, mehr zurücktreten und pfl egen wir zunächst 
mehr die Wissenschaften, die uns das organische Leben er-
schließen. Die Zusammenfassung aller Wissensfächer, die 
das organische Leben erforschen, bietet uns die Psychophy-
siognomik.

Der Anfang der organischen Welt ist die Zelle, und die 
Krone der organischen Welt ist der Mensch; zwischen beiden 
steht das Tier- und Pfl anzenreich. Durch dieses viergliedrige 
organische Naturreich zieht sich ein und dasselbe Grundge-
setz der Kraftentwicklung und Formbildung.

Ihnen allen wohnen inne 
1. das Prinzip der unsterblichen Energie, 
2. das Prinzip der Ätherseele, 
3. das Prinzip der Individualität, 
4. das Prinzip der Entwicklung, 
5. das Prinzip der Offenbarung.
Durch die Zelle spaltete sich eine Gruppe von Stoffen 

vom Universum ab, um eine neue Welt zu schaffen. Die Zelle 
wurde die erste Neuschöpfung der geistigen Welt. Wenn auch 
die Stoffmassen der Zelle nicht aus dem Universum schwan-
den, sondern den universalen Weltgesetzen mit unterworfen 
blieben, so spaltete sich doch durch Erwachen des Willens, 
ein Ich, ein Individuum zu sein, eine Gruppe von Stoffen im 
Prinzip, also in geistiger Richtung vom Universum ab. Dieses 
Prinzip, das Individualität heißt, ist also eine Kraft, die nur 
Kraft wurde durch Individualitätslebenswillen. Diese Kraft 
unterscheidet sich von allen andern Kräften im Universum 
der stoffl ichen Welt insofern, als dort alle Kräfte verwand-
lungsfähig sind. Nur individuelle Kraft ist nicht verwand-





     75

16 Die Grenzen der materiellen Entwicklung 
und die Notwendigkeit des Todes

Die ewige Urschöpfung individueller Seelensubstanzen 
aus der Materie hätte keinen Sinn, wenn diese Seelen nicht 
bis zum höchsten Entwicklungspunkt entwicklungsfähig wä-
ren und dabei Individuen blieben. Der Pantheismus, der die 
Aufl ösung der individuellen Seelenkräfte in einen Weltgeist 
lehrt, begeht damit einen groben Irrtum. Alles geistige Erwa-
chen ist Konzentration der Kräfte, und alles Geistige ist dar-
um geistig, weil es individuell ist; die Individualität ist gerade 
das Unsterbliche. Würde sich diese aufl ösen, so würde das 
Ganze ja nur einen Kreislauf von Kräften bedeuten, wie es in 
der Materie ist, und das Geistige hätte keinen Daseinszweck.

Erst durch Differenz kommt Erkenntnis. Eine Seele ohne 
individuelle Unsterblichkeitsenergie würde ins Unbewusste 
zurücksinken, sie hörte dann auf, Geist zu sein und fi ele auf 
das Niveau der Materie zurück, in den ewigen Schlaf des Un-
bewussten. Unsterbliche Individualität ist gerade Bedingung 
des Bewusstseins, ist die Folge eines Willens. Einen Willen, 
Leben und Bewusstsein ohne Individualität zu schaffen, gibt 
es im Universum nicht.

Der Wille als Kraft verlängert sich über die grobmaterielle 
Daseinsform des organischen Lebens hinaus, weil er unsterb-
lich ist und die sterbliche, vergängliche, grobmaterielle Hülle 
nur braucht, um daraus Energien zu sammeln. Der grobmate-
rielle Körper ist nur Mittel zum Zweck; daher fällt er von der 
unsterblichen Seele ebenso ab, wie die Stoffwechselprodukte 
alltäglich vom lebenden Körper abgestoßen werden. Solange 
aber dieser Körper lebt, ist er beseelt und durchgeistigt.

Je edler der Geist, desto schöner der Körper. In der 
Schönheit des Körpers spricht sich das göttliche Wesen des 
Geistes aus. Daher ahnen wir in der Schönheit die Gottheit, 





78     

17 Beweise für die Offenbarung 
des Innenlebens an der Peripherie 
beseelter Körper

Die Offenbarung der einzelnen Kräfte der Materie und die 
Offenbarung der Seele des Individuums sind die weiteren 
typischen Merkmale der organischen Lebenswelt.

Ich führe hier drei grundlegende Beweise dafür an, dass 
in der organischen Welt das Innenleben an der Peripherie der 
Körperform zum Ausdruck kommt.

1. Beweis
Wo Leben ist, da ist Bewegung, weil jedes Leben eine In-

dividualität und damit auch den Lebenswillen voraussetzt.
Der Lebenswille kann sich gegen feindliche Einfl üsse der 

Außenwelt durch abstoßende Bewegungen wehren und er 
kann sich durch sympathische Einfl üsse der Außenwelt be-
reichern; in jedem Fall muss er aus sich heraustreten. Die Be-
wegungsrichtung geht von innen nach außen, folglich muss 
in der äußeren Form des organischen Lebens, in dessen Ge-
stalt, in dessen Bewegungen der Lebenswille zum Ausdruck 
kommen, er muss sich also offenbaren. Damit wird der rein 
mechanische Bewegungsvorgang des organischen Lebens 
schon grundlegend für den Ausdruck des Innenlebens in der 
äußeren Erschei nung. Organisches Leben ist ohne diesen 
Vorgang nicht denkbar und gibt es auch nicht. Leben heißt, 
sich bewegen, sich äußern, in Wechselwirkung mit der Um-
gebung stehen. Leben heißt, eine ruhende Kraft über gewisse 
Stoffteile herrschend machen, diese zu einem Körper bauen 
und bilden und in diesem Körper einen Stoffwechsel walten 
lassen, ohne die eigene Lebensenergie einzubüßen.

Die Stoffbeschaffenheit dieses Körpers muss daher ebenso 
an der Peripherie desselben zum Ausdruck kommen wie sein 





84     

20 Geist und Gott

Geist kann ohne Materie nicht ins Sein treten, kann ohne 
Materie nicht Willen, Bewusstsein und Unsterblichkeit entwi-
ckeln. Die materielle Welt ist die Grundlage des organischen 
Lebens, das organische Leben ist die Grundlage der geistigen 
Entwicklung. Schmerz und Tod sind Lebensnotwendigkeiten 
zur Unsterblichkeit und um gottähnlich zu werden. Die Gott-
heit ist das Ziel jeder organischen Lebensfort- und Höherent-
wicklung.

Im Gottgeist ist das Universum versunken im Erkannt-
sein; nichts ist ihm mehr fremd in der materiellen Welt. Er 
weiß alles, empfi ndet alles, und der Schmerz hat ihn zum 
Sehnen und Streben nach Glück und Freude getrieben, die 
unvergänglich und ungestört dort sind, wo Vollendung der 
geistigen Entwicklung ist, jenseits des grobmateriellen Uni-
versums. Das Individuum hat das Universum besiegt und 
überwunden durch Aufnehmen aller Reize, aller Freuden, 
aller Leiden, aller Schmerzen der materiellen Welt. Es ist 
in sich geklärt und glücklich im Austausch reiner Glücks-
reize mit ähnlichen Gottwesen. Gott ist nicht der Welttyrann 
oder Weltschöpfer nach der Lehre der Juden, Christen oder 
anderer Religionsgläubigen. Gott als eine Person, die über 
allen Wesen, Dingen und Geistern als Herrscher thront, ist 
ein überwundener Begriff, der uns das Empfi nden grausamer 
Gewaltmenschen der alten Zeit widerspiegelt. Der Gott, den 
Jesus als Vater im Himmel und als Urquell der Liebe lehrte, 
ist schon besser gedacht; aber da er mit jüdischen Zebaoths-
eigenschaften vermischt ist, so ist es ein unvollkommener 
Gottheitsbegriff.

Das Leben eines Gottes als Einzelperson, ohne Neben-
götter, wäre schlimmer als ein Leben in der Hölle. Dieser 
eine Gott könnte sich ja mit seinem Innenbewusstsein nicht 





86     

21 Die Raumkräfte als polare Weltursachen 
und Schöpferkräfte der Materie statt des 
jüdisch-christlichen Eingottes als 
Weltschöpfer

Nimmt man eine Entwicklung von der Materie zum Geis-
te an, so ist die nächste Frage: Woher ist denn die Materie 
gekommen? Wie ist die Welt entstanden, wenn kein Gott sie 
geschaffen hat? Diese Fragen drängen sich unwillkürlich auf. 
Haben wir aber das letzte Endziel der Entwicklung in der 
Gottheit gefunden, so werden wir auch die erste Entwick-
lungsursache fi nden.

Den gewaltigen Irrtum, dass ein Gottgeist der Schöpfer 
aller Dinge, der ganzen Welt sei, müssen wir uns erst an den 
herrschenden theologischen Lehren, an den Widersprüchen, 
an denen diese Gottheitslehre krankt, recht klar machen. Wir 
werden dann von selber auf den rechten Weg getrieben, wo 
wir eigentlich die Weltschöpferkräfte zu suchen haben.

Nach den Lehren der offi ziellen Kirchentheologie soll 
Gott eine dreieinige Person sein. ‹Gott Vater› ist von den 
Juden übernommen worden, er soll der Schöpfer aller Din-
ge sein. ‹Gott Sohn› soll jener arme Jesus sein, der sich als 
Gottes Sohn bezeichnete und darum wegen Gotteslästerung 
verurteilt und ans Kreuz genagelt wurde. ‹Gott Geist› soll 
dann noch eine dritte Gottheit sein, die sich besonders mit 
der Einführung der Kirchenlehren beschäftigt.

Solche merkwürdige Gottesanschauung ist noch in keiner 
Religion und in keinem Volk vorher da gewesen, und ich 
kann nicht zustimmen, darin einen Fortschritt in der Religion 
zu sehen. Ich glaube fest, dass Naturvölker eine vernünftigere 
Gottesanschauung haben, als sie die christlichen Theologen 
mit diesem erklügelten Gottheitsbegriff den Christengläubi-
gen beibringen.



Die Raumkräfte     87

Eine Person ist eine Individualität; und eine Person kann 
nicht zugleich drei Individualitäten verkörpern. Es wird fer-
ner gelehrt, Jesus sei der eingeborene Sohn aus Gott Vater, 
der Mensch geworden sei, um die Menschen von den Sünden 
und Leiden zu erlösen, damit sie nach ihrem Tod in die ewige 
Seligkeit wandern könnten. Die Theologen bemerken aber 
zugleich, dass nur der selig werden könne, der diesen Irrtum, 
den sie lehren, glaubt, nämlich, dass der Nazarener Jesus der 
leibhaftige Sohn Gottes und der Erlöser der Menschen sei. 
Wer nun etwas Anderes, also Vernünftigeres glaubt, der soll 
in die ewige Hölle wandern, ewige Verdammnis und Qualen 
erleiden. Man malt diese Qualen furchtbar aus und behauptet, 
die Hölle würde vom Teufel beherrscht. Der Teufel sei als 
König der Hölle ein mächtiger, großer, böser Geist.

Nun lehrt man weiter, dass Gott – man meint hier beson-
ders Gott Vater – allmächtig, allweise, allwissend, allgegen-
wärtig, allgerecht, allliebend, allschöpferisch sei. Welche 
furchtbaren Widersprüche! So muss ich ausrufen. Und das 
wagt man noch als heilige Wahrheit, als Religion zu lehren?

Ist Gott allmächtig, so gibt es weder Hölle noch Teufel. 
Er würde diese Dinge sofort beseitigen, weil er als Gott 
auch allliebend ist; er würde seine Macht dem Guten weihen 
und weder Hölle noch Teufel in seiner Welt dulden. Ist Gott 
allgegenwärtig, so sitzt er folgerichtig zum Teil mit in der 
Hölle unter der Herrschaft des Teufels, oder er ist nicht all-
gegenwärtig, dann ist er aber auch nicht allmächtig, sondern 
muss geschickt diplomatisch mit der anderen Macht der Welt, 
mit dem Teufel und seinem Höllenreich verhandeln. Das wi-
derspricht dann wieder gänzlich der Gottesauffassung von 
der Allmacht und Allschöpferkraft. Gott als Schöpfer wird 
nie Hölle und Teufel schaffen, denn das widerspricht dem 
Gottheitsprinzip des Guten. Die Allweisheit, Allliebe, Allge-
rechtigkeit Gottes ist ebenfalls schwer vereinbar mit der un-



Koni
Schreibmaschinentext
Titel: Individuum und Universum
Urheber: Huter, Carl
ISBN-13: 978-3-03741-303-6
 
Carl-Huter-Verlag  
Ohmstr. 14
CH 8050 Zürich
 
Tel: +41 (0)44 311 74 71
E-Mail: verlag@carl-huter.ch
URL: www.carl-huter.ch


	9783037413036_Leseprobe_01
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_02
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_03
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_04
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_05
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_06
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_07
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_08
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_09
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_10
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_11
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_12
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_13
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_14
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_15
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_16
	Leere Seite

	9783037413036_Leseprobe_17
	Leere Seite




