




THOMAS KNOPPE

Die theoretische Philosophie 
Ernst Cassirers 

Zu den Grundlagen transzendentaler 
Wissenschafts- und Kulturtheorie

FELIX MEIN ER V ER LAG
H A MBU RG



Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ursprüng 
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verständnis für un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung 
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1044-9 
ISBN eBook: 978-3-7873-3319-6

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1992. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmun-
gen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§  53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruck
papier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in 
Germany.� www.meiner.de



INHALTSVERZEICHNIS 

Einleitung. Die Philosophie Ernst Cassirers : Rezeption und 
Rezeptionsbedingungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 

Erstes Kapitel . Substanz und Funktion. Die erkenntniskritische 
Grundlegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7 

Zweites Kapitel . Gegenständliches Denken. Die Dynamik 
empirischer Urteile . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27 

Drittes Kapitel . Philosophie und Philosophiegeschichte . . . . . . . . . . . . 49 

Viertes Kapitel . Die Auseinandersetzung um die transzendentale 
Psychologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63 

Fünftes Kapitel . Die Frage nach einer Logik der Kultur . . . . . . . . . . . .  81 

Sechstes Kapitel . Der Mythos und die Stufen symbolischer Formung 101 

Siebentes Kapitel . Mytisch-magische Indifferenzen . . . . . . . . . . . . . . . . 109 

Achtes Kapitel . Heilig - Profan : Die religiöse Ur-Teilung . . . . . . . . . . 127 

Neuntes Kapitel . Ausdruck - Darstellung - Bedeutung . . . . . . . . . . . . 151 

Zehntes Kapitel . Zur Restituierung der Ursprungsfrage . . . . . . . . . . . . 173 

Siglenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187 

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . 189 



EINLEITUNG 

DIE PHILOSOPHIE ERNST CAssiRERS: 

Rezeption und Rezeptionsbedingungen 

Die alte Welt der Probleme ist 
nicht abgestorben, sondern nur 
verschüttet, und es gilt sie zu 
neuem Leben auszugraben. 

Hermann Cohen 

Kants Verdienst um die Philosophie wird nicht zuletzt in der Forderung 
gesehen, unter Bezugnahme auf Begriffe wie Wahrheit oder Erkenntnis 
apriori von der Wissenschaft immer auch Aufklärung über sich selbst zu 
verlangen . Seit dem ersten Weltkrieg aber hat sich der Horizont dieses Selbst­
verständnisses philosophischen Denkens verschoben . Noch zur Jahrhun­
dertwende beherrscht der Versuch, die sachliche Autorität der Kantischen 
Lehre unter veränderten Bedingungen zu erneuern, die philosophischen De­
batten in Deutschland; - im gegenwärtigen philosophischen Diskurs ist die 
Philosophie des sog. Neukantianismus hingegen ohne Stimme. Das >neue< 
Philosophieren findet die ihm eigene Form im Antikritizismus ; >Fortschritt­
lichkeit< scheint eine Frage des Abstandhaltens . Von allen möglichen Stand­
punkten werden tatsächliche und vermeintliche Einseitigkeiten dieses Denk­
stils kritisiert, und am Ende sieht es für den rückblickenden Betrachter so 
aus , »als habe die kritizistische Philosophie nur aus einer Summe solcher 
Einseitigkeiten bestanden . « 1  

In  der Tat ist die Aktualität Ernst Cassirers »seine Repräsentanz für gegen­
wärtig Schwindendes . «2 Wenn jedoch heute die Beschäftigung mit Grund­
problemen der Erkenntniskritik als das letzte Verfallsstadium von Philoso­
phie überhaupt geradezu verschrieen ist, so scheint es wenig ratsam, dem 
systematischen Recht dieser Disziplin nachzufragen . Doch gewiß läßt sich 
die Relevanz philosophischer Gedanken nicht danach bemessen, ob sie sich 
haben durchsetzen können oder nicht . Vielmehr setzt eine kompetente Be­
stimmung der Bedeutung philosophischer Theorien die Bereitschaft voraus, 
ihre Leistung entsprechend ihres Anspruchs, aber zugleich immer auch nach 
den in ihnen oftmals nur verdeckt enthaltenen Möglichkeiten zu beurteilen . 
Daß diese Bereitschaft niemals interessefrei ist, bedarf keiner gesonderten 

1 M. Brelage, Studien zur Transzendentalphilosophie, S .  8 1 .  
2 H.  Lübbe, Cassirer und die Mythen des 20. Jahrhunderts, S .  277. 



2 Einleitung 

Erwähnung; auch genuin philosophische Interessen hängen nicht im luftlee­
ren Raum. Sie sind empirisch-faktischer Natur und infolgedessen durch 
Analyse der empirisch-faktischen Konstellationen, in denen sie entstehen 
und mit dem Ausschluß anderer institutionell geschützt sind, erklärbar. So 
mag das >Ende< des Neukantianismus beschworen werden; - welche Be­
wandnis es mit diesem >Ende< hat, erschließt sich jedoch nur, wenn es mit der 
Geschichte des Antisemitismus und seinen katastrophalen Konsequenzen in 
diesem Jahrhundert in Zusammenhang gebracht wird . 3  

In der Bestimmung dessen, was Philosophie zu leisten hat, weiß sich der 
Marburger Neukantianismus mit Hegel weitgehend einig. Philosophie soll 
nicht nur die Gedanken ihrer Zeit formulieren, sondern auch beurteilen, was 
diese Zeit ist und was sie bestimmt. Und tatsächlich: - wenn ein mitentschei­
dendes Kriterium für die Bedeutung eines Philosophen seine Fähigkeit ist, 
möglichst viele Aspekte zeitgenössischen Denkens zu synthetisieren und als 
systematischen Ausdruck einer in sich bestimmten Problemkonstellation mit 
der Tradition dessen, was unter Philosophie verstanden worden ist, zu ver­
mitteln, dann bedarf es eines besonderen Nachweises der Notwendigkeit der 
Auseinandersetzung mit dem Denken Ernst Cassirers nicht . Dann nämlich 
zählt sein Werk ganz ohne Zweifel zu den wenigen wirklich beeindruckenden 
Monumenten philosophischen Denkens in unserem Jahrhundert . Immerhin 
umfaßt es eine auf die seit Beginn dieses Jahrhunderts schwelende und immer 
wieder beschworene Grundlagenkrise der exakten Wissenschaften aufbau­
ende transzendentale Logik und Theorie der Erfahrung, unzählige, zum Teil 
umfangreiche Spezialuntersuchungen zu Problemen der Philosophie- und 
Geistesgeschichte, eine Theorie des mythischen Bewußtseins, Untersuchun­
gen sowohl zur Sprachphilosophie wie zur Wahrnehmung und schließlich 
eine Fülle kulturkritischer Arbeiten, an deren Spitze der Mythus des Staates 
steht . Alle diese Aspekte fassen sich unter dem hochkomplexen Oberbegriff 
einer als Kulturtheorie auftretenden Philosophie der symbolischen Formen 
zusammen - einem Oberbegriff, mit dem sich der Anspruch verbindet, die 
Besonderheit der in ihn eingegangen Momente so darzustellen, daß sie so­
wohl in ihrer jeweiligen Besonderheit als auch in ihrem spezifischen Zusam­
menhang sichtbar werden. 

In der Verfolgung dieser Absicht ist nicht zu übersehen, daß sich Cassirer 
nicht nur auf Kant, sondern immer wieder auch auf Goethe bezieht . Dessen 
Grundhaltung, die Geheimnisse des Lebens auf sich beruhen zu lassen und 
sich stattdessen an seiner unendlich reichen Oberfläche zu erfreuen, deren 
Beschreibung durch Symbole völlig ausreicht\ wird mehrfach ausdrücklich 

3 Vgl. W. Marx, Idealität als dialektisch konstruierbare Totalität und als Hypothese der 
Fundierung wissenschaftlicher Geltung, S. 5 16 .  

4 Vgl. E .  Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe, S .  79 f. : »Das ist und blieb die Stimmung Goe­
thes . Das Geheimnis des Lebens wollte er nicht enträtseln; er erfreute sich an dem unendlich­
reichen Bilde des Lebens . So war es ihm genug, das Leben in Symbolen zu beschreiben. «  



Die Philosophie Ernst Cassirers 3 

gelobt .  Solches Lob wäre unverdächtig, beschränkte es sich darauf, Fragen 
abzuwehren, auf die allein die klassische Metaphysik Antworten weiß . Pro­
blematisch wird es allerdings dort, wo es den Verzicht nach sich zieht, die 
systematischen Grundlagen allen Erkennens nicht nur in ihrem Zusammen­
hang herauszustellen, sondern vor allem auch als Grundlegungen zu recht­
fertigen. Die Feststellung dieses Verzichts gehört heute zu den Allgemein­
plätzen in der Cassirer-Forschung. Sicherlich eignet Cassirers Texten die 
»Anmutungsqualität leichter Verständlichkeit und lnterpretationsunbedürf­
tigkeit«5 ;  doch allzu bereitwillig, wenn auch angesichts des Umfangs des 
Cassirerschen Gesamtwerks und der Fülle der in ihm behandelten Themen 
durchaus verständlich, scheint man sich mit Erklärungen wie jener von Susan 
Langer formulierten abgefunden zu haben, Cassirers Leidenschaft für die 
Lösung bestimmter Fragen sei zu groß gewesen, als daß er seine Zeit an der 
erkenntnistheoretischen Begründung seiner Methode hätte verschwenden 
wollen. oder können . 6  

Die von Gawronsky überlieferte und im Nachhinein durch die Lebenser­
innerungen Toni Cassirers fast schon verklärte Anekdote, derzufolge Cassi­
rer 1917 beim Einstieg in die Straßenbahn, die ihn von seiner Arbeit im 
Kriegspresseamt nach Hause bringen sollte, der Plan der Philosophie der 
symbolischen Formen »aufleuchtete«7, hat ein übriges getan, dem Problem 
des systematischen Zusammenhangs in der Philosophie Ernst Cassirers seine 
Schärfe zu nehmen. Dabei hätte die Datierung dieses Ereignisses - nach dem 
Erscheinen von Freiheit und Form (1916 ), vermutlich während der Druckle­
gung von Kants Leben und Lehre (1918) und inmitten der Vorbereitungen 
zum dritten Band des Erkenntnisproblems (1919) - ausreichend Gründe für 
die Vermutung an die Hand geben müssen, daß sich Cassirers Kulturphilo­
sophie nicht gänzlich unabhängig von seiner Erkenntnistheorie entwickelt 
haben kann. Zumindest aber hätte sich die Frage stellen müssen, ob Cassirer 
für den Verzicht, diesen Zusammenhang an geeigneter Stelle explizit zu ent­
wickeln, nicht auch sachliche Gründe gehabt haben, ja ob durch ihn nicht gar 
ein Grundproblem philosophischer Theoriebildung überhaupt angezeigt 
sein könnte, zu dessen sachlichem Verständnis auf eine detaillierte Anlayse 
seines Werks selbst dort nicht verzichtet werden kann, wo es zu seiner Auf­
lösung möglicherweise nichts mehr beiträgt . 

Heute jedenfalls vermag allein die Rekonstruktion dieser Gründe Ord­
nung in das sonst heillose Durcheinander zu bringen, das im Zusammenhang 
der Frage, was Cassirers eigene Position gewesen ist, aufgrund einer in der 
Regel selektiven Lektüre seiner Arbeiten stets von neuem entsteht. Wie auch 

s H. Lübbe, Cassirer und die Mythen des 20. Jahrhunderts , S. 279. 
6 Vgl.  S. Langer, Cassirers Philosophie der Sprache und des Mythos, S .  264; D. P. Verene, 

lntroduction, S. 6 f. 
7 D. Gawronsky, Ernst Cassirer: Leben und Werk, S. 1 8 ;  vgl . T. Cassirer, Mein Leben mit 

Ernst Cassirer, S. 1 1 8 f. 



4 Einleitung 

immer diese Position bezeichnet worden ist, als Bewußtseinsphilosophie8 , 
transzendentale Semiotik im Sinne von Ch. S .  Peirce9, Hermeneutik10 oder 
auch Neuleibnizianismus1 1 , - keine dieser Charakterisierungen blieb unwi­
dersprochen. Ja selbst der andere Allgemeinplatz der Forschung, daß Cassi­
rer sich mit der Philosophie der symbolischen Formen von dem erkenntnis­
theoretischen Ansatz des Neukantianismus Marburger Prägung abgewendet 
habe und seine Philosophie dessen Selbstauflösung am eindrucksvollsten be­
legt, ist nicht unumstritten . 12 Allerdings wird nicht nur nicht diskutiert, 
worin denn das Spezifische dieses Ansatzes besteht - nein : es heißt gar, 
Cassirer sei mehr Kantianer als Neukantianer und, offensichtlich um sich die 
Diskussion der Frage der Kant-Rezeption Cassirers zu ersparen, eher noch 
der Begründer einer eigenständigen Philosophie des Symbols . 13 

Daß Cassirer schließlich der sicherlich wohlgemeinte, jedoch mystifizie­
rende Ehrentitel eines Propheten des Rationalismus 14 zugebilligt worden ist, 
ist angesichts dieser desolaten Lage ebenso symptomatisch wie konsequent . 
Dabei soll durchaus nicht bestritten werden, daß die Ausblendung der Frage 
des Verhältnisses Cassirers zu seinen Lehrern Cohen und Natorp sinnvoll ist, 
um Cassirers philosophische Entwicklung von einer Theorie über die logi­
schen Grundlagen der wissenschaftlichen Begriffsbildung über eine Kultur­
theorie bis zu einem Philosophie-Begriff, demzufolge die Philosophie in 
Anlehnung an ein Wort Husserls als »Funktionär der Menschheit«15  anzuse­
hen ist, nachvollziehbar beschreiben zu können. 16 Doch so wichtig und 
vielfach erhellend die hierbei erzielten Resultate in Einzelfragen sind, so 
wenig tragen sie dazu bei, diese Entwicklung entsprechend ihrer inneren 
Logik verständlich zu machen. 

Die hiermit vorgelegte Abhandlung behauptet nicht, diesen Mangel restlos 
behoben zu haben; wenn es ihr gelungen sein sollte, ihn spürbar zu lindern, 

8 Vgl. K. Neumann, Das Symbol, S. 1 04; K. 0. Apel, Szientismus oder transzendentale 
Hermeneutik, S. 1 88  f. ; dagegen J. M. Krois, Einleitung S .  XXIV, XXVIII .  

9 Vgl. H .  Paetzhold, Sprache als symbolische Form, S .  3 1 2 ff. 
10 Vgl. J. M. Krois , Einleitung S .  XXVIII ff. ; dagegen E. W. Orth, Zur Konzeption der sym­

bolischen Formen, S. 165, 1 84 .  
1 1  Vgl. F. E .  Meyer, Ernst Cassirer, S .  1 3 ;  M.  Ferrari, Leibnizische Quellen der •Philosophie 

der symbolischen Formen<, S. 247; über diesen Zusammenhang informiert umfassend H. Holz­
bey, Die Leibniz-Rezeption im >Neukantianismus< der Marburger Schule . 

12 Gegenpositionen hierzu behaupten außer W. Marx (vgl. Anm. 3), D. Gawronsky, Cassi­
rer's Contribution to the Epistemology of Physics, S. 222; und H. Holzhey, Die Marburger 
Schule des Neukantianismus, S. 30 .  

1 3 Vgl. D .  P. Verene, lntroduction, S .  6 .  
14 Vgl.  D .  Bidney, Ernst Cassirers Stellung in der Geschichte der philosophischen Anthropo­

logie, S. 400 . 
1 5 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno­

menologie, S. 15 ;  vgl . a. a. 0. S. 336. 
16  So geschehen bei D. P. Verene, Symbolic Form and Creativity; sowie seinem Schüler J. M .  

Krois , Cassirer. Symbolic Forms and History, der derzeit umfassendsten Monographie zu 
Cassirer. Der Ansatz dieser Arbeit liegt jedoch ausdrücklich nicht im Neukantianismus; vgl . 
ders . ,  Der Begriff des Mythos bei Ernst Cassirer, S. 1 99, 203 . 



Die Philosophie Ernst Cassirers 5 

hat sie ihr Ziel erreicht . Denn je länger die Auseinandersetzung mit dem 
Werk Cassirers währte, desto schwerer wogen die Bedenken, die Goethe 
Gesamtdarstellungen gegenüber in seiner Einleitung zur Geschichte Farben­
lehre formuliert: »Ist der Referent umständlich, so erregt er Ungeduld und 
lange Weile; will er sich zusammenfassen, so kommt er in Gefahr, seine 
Ansicht für die fremde zu geben; vermeidet er zu urteilen, so weiß der Leser 
nicht, woran er ist; richtet er nach gewissen Maximen, so werden seine Dar­
stellungen einseitig und erregen Widerspruch, und die Geschichte macht 
selbst wieder Geschichten . « 1 7  

Die Einbeziehung vornehmlich der Schriften Hermann Cohens und in 
geringerem Umfang auch derjenigen Paul Natorps soll die Geschichten, die 
die Geschichte hier macht, auf das Feld der theoretischen Voraussetzungen 
begrenzen helfen, mit denen Cassirer sich - wenn auch selten explizit - von 
Beginn seiner philosophischen Entwicklung an auseinandersetzt . Sie sind 
der Leitfaden, der den hier vorgelegten Analysen zugrunde liegt . Entspre­
chend wird zunächst Cassirers Theorie des Begriffs auf ihre transzendental­
logischen Prämissen im sog. reinen Denken zurückgeführt, um hieraus unter 
Bezugnahme auf die These Cohens , daß das Denken der Logik immer das 
Denken der Wissenschaft ist, Cassirers Programm einer allgemeinen Invari­
antentheorie der Erfahrung zu entwickeln (Kap . I, II) . Hierbei läßt sich ein 
Minimalbestand an Gesichtspunkten isolieren, der der Ausweitung und der 
ihr korrespondierenden Entwicklung des Cassirerschen Denkens gegenüber 
stabil bleibt und gerade deshalb den theoretischen Rahmen aufspannt, durch 
den Cassirers Erkenntnis- und Kulturkritik unter Wahrung ihrer program­
matischen wie strukturellen Differenzen als Varianten der Bearbeitung des­
selben philosophischen Problems darstellbar werden . So repräsentiert dieses 
methodische Minimum die Idee einer philosophia perennis, deren Aufgabe es 
ist, die historischen Erscheinungsformen philosophischer Reflexion ihrer 
rein sachlichen Bedeutung entsprechend zu ordnen und zu beurteilen (Kap . 
III). Die exklusive Beziehung dieser Idee auf das Faktum der exakten Wissen­
schaften wird indessen durch das Aufkommen der sog. Geisteswissenschaf­
ten in Frage gestellt . Der Versuch, das Verhältnis beider Wissensformen 
zueinander zu bestimmen, wirft das Problem der Einheit des Bewußtseins als 
Einheit der Kultur auf, das Cassirer zufolge nur dann verständlich gelöst 
werden kann, wenn sich die Frage nach der Objektivität des Daseins in die 
nach der Objektivität der Bedeutung überführen läßt. Die Funktion, die das 
Gesetz im Zusammenhang der Grundfragen der Erkenntniskritik hat, geht 
auf das Symbol bzw. die Gestalt über; das Faktum Wissenschaft wird durch 
das Faktum Sprache ersetzt (Kap . IV, V) . 

Schließlich dienen die an der Sprache unterscheidbaren Funktionen des 
Ausdrucks, der Darstellung und der Bedeutung Cassirer nicht nur dazu, My-

17 J. W. Goethe, Geschichte der Farbenlehre, S. 8 .  



6 Einleitung 

thos, Religion, Kunst und Wissenschaft als aufeinander nicht reduzierbare 
Symbolsysteme verständlich zu machen, sondern auch dazu, ihr Verhältnis 
zueinander zu bestimmen (Kap . VI - IX) . Daß hierbei die einzelnen Mo­
mente der Symbolfunktion von Cassirer nicht immer in ihrer synthetischen 
Einheit, sondern zugleich immer auch als einzelne Stufen kultureller Ent­
wicklung überhaupt diskutiert werden, legt es nahe, die erreichten Analy­
seergebnisse auf Cohens Modell rationaler Letztbegründung zurückzube­
ziehen und an ihm zu überprüfen (Kap . X) . Was für Cassirers Auseinander­
setzung mit dem kritischen Idealismus gilt, bleibt auch für die Auseinander­
setzung mit Cassirer Maßstab : Wenn »die Grundfragen mit Sicherheit und 
Gründlichkeit erfasst, wenn ihre Verzweigungen in die besonderen Gebiete 
des Wissens mit voller Sachkunde verfolgt werden, so liegt, wie immer man 
über das schliessliche Ergebnis urteilen mag, schon in dieser Art der For­
schung ein dauernder Gewinn . « 1 8  

1 8  E.  Cassirer, Kant und die moderne Mathematik, S .  1 .  



ERSTES KAPITEL 

SuBsTANZ UND FuNKTION 

Die erkenntniskritische Grundlegung 

Zu begründen, was Wissen ist und mit dieser Begründung zugleich die Be­
dingungen für ein der Wirklichkeit entsprechendes Wissen zu klären, be­
zeichnet die traditionellen Aufgaben philosophischer Erkenntnis .  Erst wenn 
die Welt des unmittelbaren Daseins nicht mehr als einfaches Datum hinge­
nommen, sondern nach Gründen für sie verlangt wird, d. h. wenn ein 
Prinzip gesucht wird, das die Erkenntnis befähigen können soll, Sein von 
Schein und Wahrheit von Irrtum sicher zu unterscheiden, ist der erste Schritt 
in das Gebiet philosophischer Reflexion getan . Es reicht nicht, lediglich eine 
>Theorie< der Welt zu geben; gefordert ist zusätzlich ein Begriff der Theorie, 
ein Wissen von der Erkenntnis selbst . 

Die Forderung, Rechenschaft abzulegen, wird an die Philosophie keines­
wegs von außen herangetragen, sondern ist Ausdruck ihres ureigensten 
Wesens . Sie ist nur dadurch, »daß sie auf jeder Stufe ihrer Entwicklung immer 
wieder von neuem nach sich selbst, nach ihrem Rechts- und Wahrheitsgrund, 
nach ihrer eigenen inneren Möglichkeit fragt . « 1  Entsprechend eng ist das 
Interesse an den Prinzipien logischer Rechtfertigung mit der Klärung der 
Funktion der Begriffe im historischen Wandel ihrer Bedeutungen verbunden : 
Begriffe sind nicht nur konstitutive Elemente von Aussagen überhaupt, son­
dern immer auch Bedingungen dafür, daß sich feststellen läßt, ob bestimmte 
Aussagen wahr oder falsch sind . Ohne Begriffe gäbe es Erkenntnis nicht; 
ohne sie läßt sich weder ein beliebiges Etwas als etwas Bestimmtes identifi­
zieren noch das Identifizierte zu einem explizierbaren und überprüfbaren 
Ganzen systematisieren . 

Die herkömmliche, Aristotelische Logik zieht aus dieser Einsicht den 
Schluß, daß »die Auffassung vom Wesen und von der Gliederung des Seins 
[ . . .  ] die Auffassung der Grundformen des Denkens«2 vollständig bedingt . 
Gegen diesen Schluß ist zunächst kaum etwas einzuwenden: Denn wenn 
weiter nichts vorausgesetzt werden braucht als eine Mannigfaltigkeit indivi­
dueller Existenzen und die Fähigkeit des Denkens, aus dieser Mannigfaltig­
keit »diejenigen Momente herauszuheben, die einer Mehrheit von ihnen 
gemeinsam zugehören«3, so bleibt die Unmittelbarkeit des natürlichen Welt­
bildes grundsätzlich erhalten . Das Denken vermag die Einheit und Einfach-

1 E. Cassirer, Formen und Formwandlungen des philosophischen Wahrheitsbegriffs, S. 1 7. 
2 SFB, S. 4 .  
3 SFB, S .  5 .  



8 Erstes Kapitel 

heit dieses Weltbildes weder zu stören noch zu gefährden, weil der die Be­
stimmtheit der Dinge abbildende Begiff Teil dessen ist, was er abbildet. 4 

Zu Recht ist Cassirer vorgeworfen worden, seine Darstellung der Grund­
züge des Aristotelischen Logikverständnisses sei zu schematisch, als daß sie 
ein angemessenes Verständnis ihres subtilen Sinns ermöglichen könne . 5  Tat­
sächlich erstaunt, daß Cassirer, in dessen Gesamtwerk die Arbeiten zu 
Problemen und Gestalten der Philosophiegeschichte die eher systematisch 
zu nennenden Abhandlungen an Umfang bei weitem übertreffen, weder Ari­
stoteles noch das Aristotelische Mittelalter jemals einer eigenständigen Un-

' 
tersuchung unterzogen hat . Der Grund hierfür ist ebenso bezeichnend, wie 
für Cassirers Verständnis des Myov ötö6vat aufschlußreich : »Die Haupt­
züge dieser Lehre sind bekannt und bedürfen keiner eingehenden Darle­
gung. So schlicht und klar sind ihre Voraussetzungen, so sehr stimmen sie 
mit den Grundannahmen überein, die die gewöhnliche Weltsicht durchge­
hend braucht und bestätigt, daß sich für eine kritische Nachprüfung hier 
kaum irgendeine Handhabe darzubieten scheint . «6 

Weder Cassirer, noch Cohen oder Natorp bestreiten der Aristotelischen 
Logik, der sachlich angemessene Ausdruck dessen zu sein, was in Substanz­
begriff und Funktionsbegriff die gewöhnliche Weitsicht, in der Philosophie 
der symbolischen Formen der natürliche Weltbegriff bzw. die Welt der natür­
lichen Einstellung genannt wird . Wogegen sich ihre Kritik richtet, ist der jeg­
lichen Erkenntnisfortschritt hemmende, geradezu reaktionäre Glaube/ die 
unentbehrlichen, im allgemeinen jedoch ungeprüften Voraussetzungen unse­
res Denkens seien gerechtfertigt, sofern sie sich nur nicht widersprechen und 
»entweder von allen Menschen akzeptiert oder von den meisten von ihnen 
oder von den Philosophen akzeptiert sind . Und unter diesen letzteren von 
der größten Zahl oder den bekanntesten und berühmtesten. «8 Nicht diese 
oder jene Gestalt dessen, was unter Logik verstanden wird, dient zum Aus­
gangspunkt ihrer Kritik, sondern die die Theorie des Begriffs zentral betref­
fende Frage, »mit welchem Recht irgendein Inhalt des Denkens als gegeben 
angenommen werde.«9 Denn wenn das Gegebene als der Ort und die Wirk­
lichkeit des Erkennens verstanden werden soll, dann muß es möglich sein, es 
in seinem Gegebensein zu erfassen und zu verstehen . Allein das Erwägen 
einer solchen Möglichkeit aber bedeutet, die Naivität des bloß instinktiven 
Schaffens zu durchbrechen : »Das Denken geht in sich, zieht sich selbst zur 
Rechenschaft . «  10 

4 Vgl. SFB, S. 6 .  
5 Vgl. G .  Heymanns, Zur Cassirerschen Reform der Begriffslehre, S .  100 .  
6 SFB, S .  5 (Hervorheb. d .  Verf. ) .  
7 Vgl. E .  Cassirer, Kant und die moderne Mathematik, 6 f. 
8 Aristoteles, Topik 100b 2 1 -23 .  
9 E.  Cassirer, Leibniz' System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, S .  219 .  
to H.  Cohen, LrE, S .  20 .  



Substanz und Funktion 9 

Ist das Erkenntnisproblem in dieser Weise präzisiert, verblaßt die Bedeu­
tung des seine Geschichte dominierenden Streits über die metaphysische 
Wirklichkeit der Begriffe; - ob sie eine wie auch immer vollständige oder 
unvollständige Vorstellung des Seienden bedeuten oder nicht . Wenn die >Sa­
che selbst< bzw. der >Gegenstand< nicht als das Theoretische, sondern als 
Dokument der Insuffizienz des Begriffs gesetzt wird, muß sich für das Wis­
sen das Verhältnis seines theoretischen Selbstverständnisses zu der ihm eigen­
tümlichen, aber problematischen Sachangemessenheit allen Versuchen ent­
ziehen, es in seiner eigenen Bedeutung zu fixieren. Die Sache selbst bleibt für 
die Theorie bedeutungslos und auf ewig sich selbst überlassen; die Theorie 
dieser Theorie muß sich damit zufrieden geben, eine Macht zu bestaunen, die 
keine ist. Sie bezeugt nichts als die Ohnmacht des Denkens in bezug auf seine 
Inhalte . 

An dieser Ohnmacht ändert sich nichts , solange die Prämisse an sich gege­
bener Substanzen im Sinne des Aristotelischen Ü7tOXEiJ.lSVOV, »von dem das 
übrige ausgesagt wird, das selbst aber nicht wieder von einem anderen ausge­
sagt wird«, 1 1  in Funktion bleibt .  Als Spiegelung der Selbstentfaltung absolu­
ter Substanzen in ihre besonderen Seinsweisen interpretiert, so als folge die 
Dynamik des Wissens dem immanenten Zweck seiner Gegenstände, »der 
ihnen durch ihre Natur gesetzt ist und den sie fortschreitend zu erfüllen 
streben«, 12  ist die Frage nach der Bedeutung irgendeiner Veränderung des 
Wissens von vornherein und für alle Zeiten gegenstandslos . 

Doch allein dadurch, daß die Philosophie die Absicht, Gewißheit des voll­
endeten Seins zu erlangen, preisgibt und sich stattdessen mit der Einsicht in 
die Gewißheit ewigen Fortschreitens begnügt, »welche die leidige Gewiß­
heit, nicht am Ziele zu sein noch je dahin gelangen zu können, einschließt« 13 ,  
wird das Problem der Bestimmung des Verhältnisses von theoretischem 
Selbstverständnis und Sachangemessenheit des Wissens keiner Lösung näher 
gebracht . Die skeptische Einsicht in den Wandel der die ersten Prinzipien 
fundierenden Überzeugungen hat sich ihrerseits mit einem denkbar schwa­
chen Wissensbegriff zu bescheiden : Das Wissen kann sich nicht als eine 
abgeschlossene, in sich feste, sondern nur als eine unvollständige, hypotheti­
sche, jederzeit ersetzbare Größe verstehen . Da sie sich aus letzten Gründen 
logisch nicht zu rechtfertigen weiß, 14 kann sie sich keine endgültige Gestalt 
geben. 

Die Ausgangssituation scheint einigermaßen verfahren : Der tiefgreifende 
Wandel sowohl der Inhalte als auch der Formen des Wissens setzt die tradi­
tionelle Form philosophischer Reflexion auf Unwandelbares zur Unwesent­
lichkeit herab, während ein konsequenter Verzicht auf Letztbegründung 

11 Aristoteles, Metaphysik 1028 b 36 f. 
12 SFB, S. 1 78 .  
1 3 P .  Natorp, Philosophie .  Ihr Problem und ihre Probleme, S .  1 4 .  
14 Vgl. H . Cohen, KTE, S .  96 f. 



10  Erstes Kapitel 

intendierende Reflexionen den Eindruck allgemeiner Belanglosigkeit nur­
noch verstärkt . Die Bestimmung dessen, was Philosophie ist und worin ihre 
Aufgaben bestehen, droht beliebig zu werden . 1 5  Doch diese Konsequenzen 
bedeuten keineswegs das grundsätzliche Scheitern von Philosophie, sondern 
sollen die Einsicht vorbereiten helfen, daß Relevanz und Irrelevanz philoso­
phischer Reflexion nur »als Bestimmtheit ihres Verhältnisses zu Gehalten 
und Formen eines Wissens artikuliert werden kann, das die Grenze der Legi­
timität einer Entwicklung von Wissen als Entfaltung des Gehaltes sog. 
>genuin<philosophischer Begriffe unmittelbar ist . « 16 Dem bloßen Registrie­
ren und Verzeichnen von Paradigmenwechseln mangelt es nämlich ebenso 
wie der die Chronistenpflicht der Wissenssoziologie begründende These ei­
nes vermeintlichen Theoriendarwinismus an philosophischer Dignität . Denn 
wenn sich hypothetisches Wissen dadurch auszeichnet, daß gegen es immer 
Argumente hervorgebracht werden können, die es entweder erweitern oder 
auch widerlegen und somit neuartige Orientierungen erzwingen, so müssen 
diese als diese Erweiterungen, Widerlegungen und Neuorientierungen nach 
sich ziehenden Argumente gesondert ausgewiesen werden . 

Sofern die Geltung alles Wissens von Seiendem auf Voraussetzungen be­
ruht, können diese Voraussetzungen ihrerseits nicht von irgendeiner Er­
kenntnis von Dingen abhängen . Jede Berufung auf Seiendes setzt gültige 
Seinserkenntnis und mit ihr die Gesetze des Denkens voraus, auf denen diese 
Gültigkeit beruht. Zwischen der Reflexion auf die Bedingungen oder allge­
meinen Formen des Wissens und der Reflexion im Horizont solcher Formen 
und Bedingungen besteht eine qualitative Differenz, vor der sich die spezifi­
sche und in diesem Sinne inhaltliche Bestimmtheit der eine Weltsicht orien­
tierenden Grundbegriffe als notwendige, wenngleich fiktive Begrenzung der 
in bestimmten Inhalten nicht ausgrenzbaren formalen Möglichkeit zu erwei­
ternder Reflexion darstellen und begreifen lassen müssen . Gelingt dies , so 
läßt sich die Frage nach dem Ursprung logischer Begriffe als für ihre Theorie 
unmaßgeblich abweisen, zumal es ohnehin unsinnig ist, »die Ermöglichung 
alles Logischen nicht mehr als selbst logisch ermöglicht zu betrachten . « 1 7  
Wenn aber eine Untersuchung der spezifisch logischen Erfahrungsvorausset­
zungen nicht nur möglich, sondern auch erforderlich ist, so können deren 
Grundsätze nicht mehr im Sinne eines unveränderlichen Kanons exponiert 
werden . Die Dynamik der Erfahrung muß in die Grundlegung der Erfah­
rung eingehen; das System der logischen Grundlagen ist als das Apriori 
dieser Dynamik zu entwerfen . Von dieser Einsicht mitbetroffen ist die das 
kanonische Logikverständnis fundierende Prämisse, Begriffe bildeten ledig­
lich ab, was auch unabhängig von ihnen an sich immer schon vollständig 

15 Vgl. vom Verf. , Ein artistischer Abschied von der Welt. 
16 W. Marx, Zur logischen Bestimmtheit des Bedeutungsverlustes spekulativer Philosophie 

am »Faktum Wissenschaft»,  S. 504 . 
17 A. a. 0., S. 507. 



Substanz und Funktion 1 1  

bestimmt ist. Sie weicht einer Analyse der welterschließenden Funktion von 
Begriffen, durch die allein sichergestellt werden kann, daß die philosophi­
sche Theorie des Begriffs von der allgemeinen Entwicklung des Wissens sich 
nicht abkoppeln läßt, sondern auf die Entwicklung logischer Zustände bezo­
gen bleibt . Die Kategorien des Denkens bedeuten keine unveränderlichen 
Stammbegriffe des Verstandes, sondern funktionale Grundbegriffe der Er­
kenntnis, die in ihr als reine Voraussetzungen und Grundlagen wirksam und 
in Kraft sind . 1 8 

Dieser Wechsel von der Auffassung der Logik als eines durch die unabän­
derliche >Natur der Dinge< gerechtfertigten Kanons zu einer solchen, die ihr 
ausschließlich als Organon den Platz einzuräumen bereit ist, der ihr traditio­
nell vindiziert wird, ist von Hermann Cohen zuerst vollzogen worden . 
Indem er den Akzent von den Bedingungen des Erkennens auf die Vorausset­
zungen der Erkenntnis verschiebt, etabliert er einen neuartigen Typus philo­
sophischer Letztbegründung: Nicht Tatsachen, sondern Geltungsvorausset­
zungen bilden die logischen Grundlagen der Erkenntnis , deren Begründung 
von einzelwissenschaftlicher Forschung deutlich unterschieden ist. Denn als 
reine Denkfunktionen transzendieren die Kategorien die Ebene, auf der al­
lein sinnvoll von gegebenen Tatsachen gesprochen werden kann; sie konstitu­
ieren und liegen in einer anderen, ganz anders gearteten Dimension . Mit der 
Bekräftigung des »ewigen Grundgedanken[ s] der wissenschaftlichen Ver­
nunft«, 19 daß das Denken die Grundlagen des Seins erschafft, ist die philoso­
phische Erkenntnis aus der Reihe bestimmter Wissensgebiete herausgetre­
ten . Der oberste Grundsatz, auf dem die Möglichkeit der Erfahrung als 
Wissenschaft beruhen soll, hat keine weitere, >höhere< Bedingung, die ihn 
wiederum nach seiner Möglichkeit erklären würde. Er dient lediglich dazu, 
auszudrücken, »daß für die Wissenschaft Notwendigkeit zu fordern ist und 
daß die Anerkennung dieser Forderung die letzte rational erschließbare 
Quelle darstellt, aus der die Gesetzesgültigkeit wissenschaftlicher Erkennt­
nis abzuleiten ist . «2o 

Das Verfahren der Kritik hat sein eigenes Apriori, dessen Möglichkeiten 
zu begründen, mit zu den ihm gestellten Aufgaben zählt . Darin liegt das 
Problem, und nur das Kriterium der Selbstbegründung, das sich als Selbster­
zeugung denken können lassen muß, vermag seine Lösung zu gewährleisten . 
Als Theorie der Prinzipien, auf denen die Gültigkeit aller Erkenntnis beruht, 
muß die Kritik immer auch die logischen Voraussetzungen ihrer eigenen 
Urteile legitimieren. Für sie fallen Erzeugung und Erzeugnis zusammen : 
»Die Erzeugung selbst ist das Erzeugnis. Es gilt beim Denken nicht sowohl 
den Gedanken zu schaffen, sofern derselbe als ein fertiges , aus dem Denken 

1 8  Vgl. G.  Edel, Kantianismus oder Platonismus, S. 6 f. 
19 H. Cohen, LrE, S. 20; vgl . a. a. 0 . ,  S. 8 1 .  
20 G. Edel, Einleitung, S .  33; vgl . H .  Cohen, KTE, S .  1 85 ,  330. 



12 Erstes Kapitel 

herausgesetztes Ding betrachtet wird, sondern das Denken selbst ist das Ziel 
und der Gegenstand seiner Tätigkeit. Diese Tätigkeit geht nicht in ein Ding 
über; sie kommt nicht außerhalb ihrer selbst . [ . . .  ] Sie selbst ist der Gedanke, 
und er Gedanke ist nichts außer dem Denken . «2 1  

Vor diesem Hintergrund erschließt sich, warum Cassirer die Auseinander­
setzung mit der Aristotelischen Logik und Metaphysik auf nur einen Aspekt 
konzentriert : Dadurch, daß das Denken aus einer Fülle individueller Exi­
stenzen die ihnen gemeinsamen Merkmale heraushebt, zu Klassen vereinigt 
und dieses Verfahren fortschreitend auf höheren Stufen wiederholt, soll sich 
je nach dem Grad der sachlichen Ähnlichkeit allmählich eine immer festere 
Ordnung und Gliederung des Seins ergeben. Doch wenn das Denken seinen 
Ausgang von den einzelnen Gegenständen der Anschauung nimmt, um sie in 
ihren begrifflichen Merkmalen abzubilden, so muß für jeden noch so allge­
meinen Begriff eine konkrete Entsprechung gefordert werden, so daß jeder 
Gedanke, der sich nicht als unmittelbares Abbild unmittelbar gegebener Ge­
genstände beglaubigen kann, hinfällig wird . Je umfangreicher allerdings die 
Ähnlichkeitskreise werden, je mehr Elemente sie umschließen, desto unbe­
stimmter werden sie, da ihre Bestimmtheit aus fortgesetzten Akten der 
Negation resultiert, die aber ihrerseits Ausdruck einer durchaus positiven 
Leistung sein sollen . Denn »was zurückbleibt, soll nicht nur ein beliebig 
herausgegriffener Teil, sondern ein >wesentliches< Moment sein, durch das 
das Ganze bestimmt wird . Der höhere Begriff will den niederen verständlich 
machen, indem er den Grund seiner besonderen Gestaltung aufdeckt und für 
sich hinstellt . «22 Wenn jedoch der von der Besonderheit der Elemente in 
seinem Fortgang von der differentia specifica zum genus proximum zuneh­
mend stärker abstrahierende Gedankengang sich schließlich in der Vorstel­
lung des >Etwas< vollendet, »die eben in ihrem allumfassenden Sein, kraft 
dessen jeglicher beliebige Denkinhalt unter sie fällt, zugleich von jeder spezi­
fischen Bedeutung gänzlich entleert ist«23, so sind die in dieses Modell 
gesetzten Hoffnungen zuletzt unbegründet . Die logische Bearbeitung der 
Anschauung dient keineswegs ihrem besseren Verständnis, sondern allenfalls 
dazu, »sie uns mehr und mehr zu entfremden. «24 Statt einer tieferen Erfas­
sung ihres Gehaltes gelangt die Erkenntnis auf diesem Wege im günstigsten 
Falle zu einem oberflächlichen Schema. Da jedoch das Ziel, »auf welches die 
Methode der Begriffsbildung schließlich hinausführt, gänzlich ins Leere 
fällt : so müssen sich auch gegen den gesamten Weg [ . . .  ] Bedenken erhe­
ben . «25 Denn wenn sich der Begriff in ein Aggregat einzelner Urteile auflöst 
und dem Gedanken keine andere Leistung bleibt, als Resultate, die auf ande-

2 1  H . Cohen, LrE, S. 29. 
22 SFB, S .  8 .  
23 SFB, S .  7. 
24 SFB, S .  24 . 
25 SFB, S. 7. 



Substanz und Funktion 13  

rer Grundlage gewonnen wurden, zusammenzustellen und durch die Einheit 
eines Namens äußerlich zu verbinden, so verliert vor allem die Einzelbeob­
achtung, deren besondere Bedeutung sichergestellt werden sollte, Halt und 
Bedeutung .  Was sich aus ihr ergibt, bleibt ein in sich beziehungsloses Gan­
zes , das durch jede neue Tatsache entwertet und aufgehoben werden kann. 

Cassirer liegt daran, die Gründe zu entwickeln, die für eine Peripetie des 
traditionellen Denkens über die Logik sprechen . Wenn Aristoteles Elemente 
der Erkenntnis bestimmt hatte, so gilt es nun, zu diesen Elementen das 
Prinzip zu entdecken; wenn dieser von ursprünglichen Eigenschaften des 
Seins ausgeht, so geht Cassirer auf das Urteil als auf die Einheit der logischen 
Handlung zurück. Nicht soll einfach ein Konzept durch irgendein anderes 
ersetzt, sondern durch den Vollzug der Peripetie die Schöpferkraft des Den­
kens offengelegt werden : An dem kritisierten Modell sind die Momente 
aufzuzeigen, die die Behauptung eines Alternativmodells sinnvoll werden 
lassen . 

Der Aufgabenbereich der Erkenntniskritik hat sich damit erweitert : Das 
neue soll nicht mehr nur auf das alte Modell zurückgeführt und aus dessen 
immanenten Problemen heraus erklärt, sondern zugleich die neuen Gedan­
ken als Vermittlungen begreiflich gemacht werden, kraft deren die eigent­
liche Bedeutung des Alten erst erfaßt und in einer zuvor nicht erreichbaren 
Allgemeinheit erkannt wird . 26 Nicht einfach Bekämpfung, sondern kritische 
Aufnahme tragender Gedanken der Aristotelischen Logik und Metaphysik 
ist also gefordert, um sie - wie es in Leibniz' System heißt - in sich aufzuklä­
ren und umzubilden .27 Gelingt dies , so ist der Nachweis der Möglichkeit 
immanenter Kritik als Nachweis der Möglichkeit einer kontinuierlichen Wei­
terentwicklung logischer Systeme geführt . 

Die erste und maßgebliche Voraussetzung des Aristotelischen Substanti­
alismus verhindert indessen die Konfrontation logischer Systeme mit der 
Frage nach ihren Prämissen : »Der Gegenstand, als gegeben gedacht, kann 
strenge Notwendigkeit nicht aus sich erkennen lassen . «28 Die Abstraktions­
theorie des Begriffs , die aus einer Reihe von Einzelheiten das Gemeinsame 
herausheben und das Verschiedene fallen lassen muß, muß nicht nur zu­
nächst diese Einzelheiten vor sich hinstellen, sondern darüber hinaus diese in 
ihrer sinnlichen bzw. anschaulichen Bestimmtheit immer schon >haben<, um 
sie in eine eigene Form umzuprägen . Wenn aber immer nur bezeichnet wer­
den kann, was >ist<, nicht aber das , was >nicht ist<, läßt sich das Wissen nicht in 
der ihm eigentümlichen Dynamik seiner es tragenden Begriffe denken . Im 
Gegenteil : Solange als Ziel wissenschaftlicher Erkenntnis eine möglichst 

26 Vgl. beispielsweise Cassirers Diskussion des Verhältnisses von Euklidischer zu Nicht­
Euklidischer Geometrie in Re! . ,  S. 90 ff. 

27 Vgl. Leibniz' System in seinen wissenschaftlichenGrundlagen, S. 539; vgl . KLL, S. 414 ;  
aber auch PSF III, S .  457 ff. 

2s H. Cohen, KTE, S. 138 .  



14 Erstes Kapitel 

vollkommene Kopie des Wirklichen fungiert, muß der Eindruck entstehen, 
als entferne sich die Wissenschaft mit jeder von ihr eingeführten neuen Sicht 
der Dinge von ihrer eigentlichen Aufgabe; solange der Begriff in den Gren­
zen des Gegebenen verweilt, solange taugt er weder zum freien Überblick 
über das Wirkliche, noch zu dessen Bestimmung. Tatsächlich ist die metho­
dische Schärfe und die rationale Durchsichtigkeit der von den Wissenschaf­
ten entwickelten Zusammenhänge mit dem vollständigen Verlust der unmit­
telbaren dinglichen Realität untrennbar verbunden. »Erst dadurch, daß die 
Wissenschaft darauf verzichtet, ein direktes Abbild der Wirklichkeit zu ge­
ben, vermag sie eben diese Wirklichkeit selbst als eine notwendige Verknüp­
fung von Gründen und Folgen darzustellen . Nur indem sie aus dem Kreis des 
Gegebenen heraustritt, schafft sie sich die gedanklichen Mittel, die Gesetz­
lichkeit des Gegebenen darzustellen. «29 

Die Feststellung, daß sich die Grundlagen der in den exakten Wissenschaf­
ten entwickelten Methoden von denen die herkömmliche Logik fundieren­
den Annahmen eingreifend unterscheiden, bedeutet zugleich den Anlaß für, 
wie den Anfang von Substanzbegriff und Funktionsbegriff Darin kommt die 
Einsicht Cohens und Natorps zum Tragen, daß Prinzipien bzw. das philoso­
phische Wissen von ihnen nicht als isolierte Instanzen, sondern nur als von 
der Gesamtentwicklung des Wissens abhängige Größen gerechtfertigt wer­
den können. Die quaestio iuris muß von der quaestio facti unterschieden 
werden, »denn die Logik hat lediglich die von der Anschauung abgetrennten 
Denk-Verhältnisse zu untersuchen. Alle Hilfe, welche die Logik dem Erken­
nen zu leisten vermag, beschränkt sich daher streng und ausschließlich auf 
die Sicherung des Erkennens von Seiten derjenigen Grundlagen desselben, 
welche im Denken gelegen sind. «30 

Nicht die Fakten als solche, deren Bestimmung Aufgabe der exakten Wis­
senschaften ist, sondern deren Bestimmtheitsvoraussetzungen repräsentie­
ren das eigentliche Erkenntnisproblem: Der »stolze Name einer Ontologie, 
welche sich anmaßt, von Dingen überhaupt synthetische Erkenntnisse a 
priori in einer systematischen Doktrin zu geben«, macht dem »bescheide­
nen, einer Analytik des reinen Verstandes«31 Platz . Die kritische Frage 
richtet sich nicht an die Dinge, sondern an die Erkenntnis; die Aufgabe der 
Erkenntniskritik ist es, die Idee der Wissenschaft zu begründen. An die Stelle 
der absoluten Gegensätze der Ontologie treten die relativen Richtungsge­
gensätze der wissenschaftlichen Betrachtung und Beurteilung. Hier liegt die 
Gesamtheit und die Stufenfolge der das Wissen konstituierenden Prinzipien 
nicht nur vor, sondern hier findet die Theorie auch ein »reiches und frucht­
bares Gebiet, das unabhängig von jeder metaphysischen [ . . .  ] Voraussetzung 

29 SFB, S. 2 1 8 .  
30 H . Cohen, PIM, S.  3 ;  vgl . L .  Schäfer, Grundlegung der Naturwissenschaft und Selbstbe­

gründung der Philosophie bei Kant und Natorp, S .  54. 
3 t KrV, B 303 . 



Substanz und Funktion 15  

über das >Wesen< des Begriffs , lediglich seinem logischen Gehalt nach unter­
sucht werden kann . «32 

Cassirer beharrt konsequent auf dem Standpunkt kategorialer Reflexion . 
Reflexionserkenntnis bedeutet ihm keineswegs eine willkürliche Verbindung 
von Vorstellungen, sondern mit Kant eine ursprüngliche Spontaneität und 
eine nicht minder urspüngliche Gesetzlichkeit der Vernunft . Dieses Gesetz 
indessen fungiert ausschließlich als höchste und oberste Regel für die Gel­
tung synthetischer Urteile überhaupt, so daß es weder zu einer Art >Ding<, 
noch auch nur zu einem faktisch -dinglichen Besitz der Vernunft hypostasiert 
werden kann. 33 Damit ist sichergestellt, daß sich die Untersuchung der diese 
höchste Geltungsregel begründenden Urteile nicht davon beirren lassen 
braucht, daß wissenschaftliche Dogmen ebenso wie jedes noch so wohlkon­
struierte Weltbild in sich zusammenfallen kann. Irritieren läßt sich davon 
nur, wer hartnäckig daran festhält, in Grundlagen, deren Relevanz sich allein 
in der ihnen eigentümlich konstituierenden Kraft bezeugt, müsse Weltbezug 
im Sinne inhaltlicher Weltbedeutung immer schon mitenthalten sein . Be­
griffe aber, die im Gegensatz zu Substanzbegriffen als Bestimmtheitsbedin­
gungen, d. h. als Funktionsbegriffe fungieren, bezeichnen weder Gegen­
ständliches , noch lassen sie sich aus irgendeiner Art von Gegenstandsbezug 
erklären. Als reine Denkschemata sind sie inhaltlich ohne Bedeutung auch 
dann, wenn sich zeigen sollte , daß sie ohne Bezugnahme auf ihren jeweiligen 
Funktionsbereich weder ermittelt, noch entfaltet werden können; sie sind 
>frei< von inhaltlicher Bestimmtheit im Sinne eines Merkmals, das einen gege­
benen Bereich entnommen wurde .34 

Die Begründung des Begriffs als Bestimmungsfunktion erfordert im Ver­
gleich zur Aristotelischen Substanzenlogik eine andere Bewertung der Kate­
gorie der Relation . Diese Kategorie bedeutet nicht länger ein nachgeordne­
tes , weil vermitteltes Moment der Erkenntnis zur analytischen Zergliederung 
irgendeines gegebenen anschaulichen Bestandes, sondern rückt in die Stel­
lung einer konstitutiven Bedeutung für ihn auf, so daß dem »Denken nur 
dasjenige als gegeben gelten [darf], was es selbst aufzufinden vermag. «35 Kri­
tisches Denken, für das alles Gegebene a priori Problem ist und das infolge­
dessen jeder Pflicht enthoben ist, sich nach Gegebenem zu richten, kann sich 
nur thetisch ins Werk setzen, nur in Vorurteilen den Grundstein zum Ge­
bäude des Wissens legen . Etwas grundlegend anderes behauptet auch Aristo­
teles nicht . Doch für ihn bleibt unvorstellbar, daß die Erkenntnis aus der 

32 SFB, S. 34; vgl . Re! . ,  S. 9. 
33 Vgl. E .  Cassirer, Hermann Cohen und die Erneuerung der Kantischen Philosophie, 

S .  256 f. ;  sowie u .  a .  GEP III, S .  148, 427 f. ,  474 f. 
34 Vgl. W. Marx, Systemidee und die Problematik ihrer Begründung, S .69 .  
3 5  H.  Cohen, LrE, S .  82; vgl . P .  Natorp, Kant und die  Marburger Schule, S .  203 : »Denn 

Denken heißt bestimmen; bestimmt ist für die Erkenntnis nichts, das nicht sie selbst bestimmt 
hätte; gefordert aber ist die Bestimmung an sich ohne Einschränkung; eine Bestimmung also, 
die nichts unbestimmt lasse.« 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis

	Einleitung. Die Philosophie Ernst Cassirers: Rezeption und Rezeptionsbedingungen
	Erstes Kapitel. Substanz und Funktion. Die erkenntniskritische Grundlegung



