





THOMAS KNOPPE

Die theoretische Philosophie
Ernst Cassirers

Zu den Grundlagen transzendentaler
Wissenschafts- und Kulturtheorie

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der urspriing
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verstandnis fiir un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet tiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1044-9

ISBN eBook: 978-3-7873-3319-6

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1992. Alle Rechte vorbehalten.
Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmun-
genund die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen,
soweit es nicht §§53 und 54 UrhG ausdriicklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbestindigem Werkdruck-
papier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in
Germany. www.meiner.de



INHALTSVERZEICHNIS

Einleitung. Die Philosophie Ernst Cassirers: Rezeption und
Rezeptionsbedingungen ...l

Erstes Kapitel. Substanz und Funktion. Die erkenntniskritische
Grundlegung ..ot

Zweites Kapitel. Gegenstindliches Denken. Die Dynamik
empirischer Urteile ...

Drittes Kapitel. Philosophie und Philosophiegeschichte.............

Viertes Kapitel. Die Auseinandersetzung um die transzendentale
Psychologie ........c.iiiiiiiiiii e

Finftes Kapitel. Die Frage nach einer Logik der Kultur ............
Sechstes Kapitel. Der Mythos und die Stufen symbolischer Formung
Siebentes Kapitel. Mytisch-magische Indifferenzen ................
Achtes Kapitel. Heilig — Profan: Die religiése Ur-Teilung ..........
Neuntes Kapitel. Ausdruck — Darstellung — Bedeutung ............

Zehntes Kapitel. Zur Restituierung der Ursprungsfrage ............

Siglenverzeichnis ...

LiteraturverzeiCchnis . ......ovuuueit ettt iiiiieeens

27
49



EINLEITUNG

D1k PHI1LOSOPHIE ERNST CASSIRERS:
Rezeption und Rezeptionsbedingungen

Diealte Welt der Probleme ist
nicht abgestorben, sondern nur
verschiittet, und es gilt sie zu
neuem Leben auszugraben.

Hermann Cohen

Kants Verdienst um die Philosophie wird nicht zuletzt in der Forderung
gesehen, unter Bezugnahme auf Begriffe wie Wabrbeit oder Erkenntnis
apriori von der Wissenschaft immer auch Aufklirung iber sich selbst zu
verlangen. Seit dem ersten Weltkrieg aber hat sich der Horizont dieses Selbst-
verstindnisses philosophischen Denkens verschoben. Noch zur Jahrhun-
dertwende beherrscht der Versuch, die sachliche Autoritit der Kantischen
Lehre unter verinderten Bedingungen zu erneuern, die philosophischen De-
batten in Deutschland; — im gegenwirtigen philosophischen Diskurs ist die
Philosophie des sog. Neukantianismus hingegen ohne Stimme. Das >neue
Philosophieren findet die ihm eigene Form im Antikritizismus; >Fortschritt-
lichkeit« scheint eine Frage des Abstandhaltens. Von allen moglichen Stand-
punkten werden tatsichliche und vermeintliche Einseitigkeiten dieses Denk-
stils kritisiert, und am Ende sieht es fiir den riickblickenden Betrachter so
aus, »als habe die kritizistische Philosophie nur aus einer Summe solcher
Einseitigkeiten bestanden. «!

Inder Tatist die Aktualitit Ernst Cassirers »seine Reprisentanz fiir gegen-
wirtig Schwindendes.«?2 Wenn jedoch heute die Beschiftigung mit Grund-
problemen der Erkenntniskritik als das letzte Verfallsstadium von Philoso-
phie iiberhaupt geradezu verschrieen ist, so scheint es wenig ratsam, dem
systematischen Recht dieser Disziplin nachzufragen. Doch gewif§ lafit sich
die Relevanz philosophischer Gedanken nicht danach bemessen, ob sie sich
haben durchsetzen kénnen oder nicht. Vielmehr setzt eine kompetente Be-
stimmung der Bedeutung philosophischer Theorien die Bereitschaft voraus,
ihre Leistung entsprechend ihres Anspruchs, aber zugleich immer auch nach
den in ihnen oftmals nur verdeckt enthaltenen Moglichkeiten zu beurteilen.
Dafl diese Bereitschaft niemals interessefrei ist, bedarf keiner gesonderten

! M. Brelage, Studien zur Transzendentalphilosophie, S. 81.
2 H. Liibbe, Cassirer und die Mythen des 20. Jahrhunderts, S. 277.



2 Einleitung

Erwiahnung; auch genuin philosophische Interessen hingen nicht im luftlee-
ren Raum. Sie sind empirisch-faktischer Natur und infolgedessen durch
Analyse der empirisch-faktischen Konstellationen, in denen sie entstehen
und mit dem Ausschluff anderer institutionell geschiitzt sind, erklarbar. So
mag das >Ende« des Neukantianismus beschworen werden; — welche Be-
wandnis es mit diesem>Endechat, erschliefit sich jedoch nur, wenn es mit der
Geschichte des Antisemitismus und seinen katastrophalen Konsequenzen in
diesem Jahrhundert in Zusammenhang gebracht wird.3

In der Bestimmung dessen, was Philosophie zu leisten hat, weif§ sich der
Marburger Neukantianismus mit Hegel weitgehend einig. Philosophie soll
nicht nur die Gedanken ihrer Zeit formulieren, sondern auch beurteilen, was
diese Zeit ist und was sie bestimmt. Und tatsichlich: — wenn ein mitentschei-
dendes Kriterium fiir die Bedeutung eines Philosophen seine Fahigkeit ist,
moglichst viele Aspekte zeitgendssischen Denkens zu synthetisieren und als
systematischen Ausdruck einer in sich bestimmten Problemkonstellation mit
der Tradition dessen, was unter Philosophie verstanden worden ist, zu ver-
mitteln, dann bedarf es eines besonderen Nachweises der Notwendigkeit der
Auseinandersetzung mit dem Denken Ernst Cassirers nicht. Dann nimlich
zahlt sein Werk ganz ohne Zweifel zu den wenigen wirklich beeindruckenden
Monumenten philosophischen Denkens in unserem Jahrhundert. Immerhin
umfafit es eine auf die seit Beginn dieses Jahrhunderts schwelende und immer
wieder beschworene Grundlagenkrise der exakten Wissenschaften aufbau-
ende transzendentale Logik und Theorie der Erfahrung, unzihlige, zum Teil
umfangreiche Spezialuntersuchungen zu Problemen der Philosophie- und
Geistesgeschichte, eine Theorie des mythischen Bewufitseins, Untersuchun-
gen sowohl zur Sprachphilosophie wie zur Wahrnehmung und schliefllich
eine Fiille kulturkritischer Arbeiten, an deren Spitze der Mythus des Staates
steht. Alle diese Aspekte fassen sich unter dem hochkomplexen Oberbegriff
einer als Kulturtheorie auftretenden Philosophie der symbolischen Formen
zusammen — einem Oberbegriff, mit dem sich der Anspruch verbindet, die
Besonderheit der in ihn eingegangen Momente so darzustellen, dafl sie so-
wohlin ihrer jeweiligen Besonderheit als auch in ihrem spezifischen Zusam-
menhang sichtbar werden.

In der Verfolgung dieser Absicht ist nicht zu tibersehen, daff sich Cassirer
nicht nur auf Kant, sondern immer wieder auch auf Goethe bezieht. Dessen
Grundhaltung, die Geheimnisse des Lebens auf sich beruhen zu lassen und
sich stattdessen an seiner unendlich reichen Oberfliche zu erfreuen, deren
Beschreibung durch Symbole vollig ausreicht*, wird mehrfach ausdriicklich

3 Vgl. W. Marx, Idealitdt als dialektisch konstruierbare Totalitit und als Hypothese der
Fundierung wissenschaftlicher Geltung, S. 516.

4 Vgl. E. Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe, S. 79f.: »Das ist und blieb die Stimmung Goe-
thes. Das Geheimnis des Lebens wollte er nicht entritseln; er erfreute sich an dem unendlich-
reichen Bilde des Lebens. So war es ihm genug, das Leben in Symbolen zu beschreiben. «



Die Philosophie Ernst Cassirers 3

gelobt. Solches Lob wire unverdichtig, beschrinkte es sich darauf, Fragen
abzuwehren, auf die allein die klassische Metaphysik Antworten weiff. Pro-
blematisch wird es allerdings dort, wo es den Verzicht nach sich zieht, die
systematischen Grundlagen allen Erkennens nicht nur in ihrem Zusammen-
hang herauszustellen, sondern vor allem auch als Grundlegungen zu recht-
fertigen. Die Feststellung dieses Verzichts gehort heute zu den Allgemein-
plitzen in der Cassirer-Forschung. Sicherlich eignet Cassirers Texten die
»Anmutungsqualitit leichter Verstindlichkeit und Interpretationsunbediirf-
tigkeit«®; doch allzu bereitwillig, wenn auch angesichts des Umfangs des
Cassirerschen Gesamtwerks und der Fiille der in ihm behandelten Themen
durchaus verstindlich, scheint man sich mit Erklirungen wie jener von Susan
Langer formulierten abgefunden zu haben, Cassirers Leidenschaft fiir die
Losung bestimmter Fragen sei zu grofl gewesen, als dafl er seine Zeit an der
erkenntnistheoretischen Begriindung seiner Methode hitte verschwenden
wollen oder konnen.¢

Die von Gawronsky tiberlieferte und im Nachhinein durch die Lebenser-
innerungen Toni Cassirers fast schon verklirte Anekdote, derzufolge Cassi-
rer 1917 beim Einstieg in die Straflenbahn, die ihn von seiner Arbeit im
Kriegspresseamt nach Hause bringen sollte, der Plan der Philosophie der
symbolischen Formen »aufleuchtete«’, hat ein ibriges getan, dem Problem
des systematischen Zusammenhangs in der Philosophie Ernst Cassirers seine
Schirfe zu nehmen. Dabei hitte die Datierung dieses Ereignisses — nach dem
Erscheinen von Freiheit und Form (1916), vermutlich wihrend der Druckle-
gung von Kants Leben und Lehre (1918) und inmitten der Vorbereitungen
zum dritten Band des Erkenntnisproblems (1919) — ausreichend Griinde fiir
die Vermutung an die Hand geben miissen, dafl sich Cassirers Kulturphilo-
sophie nicht ginzlich unabhingig von seiner Erkenntnistheorie entwickelt
haben kann. Zumindest aber hitte sich die Frage stellen miissen, ob Cassirer
tir den Verzicht, diesen Zusammenhang an geeigneter Stelle explizit zu ent-
wickeln, nicht auch sachliche Griinde gehabt haben, ja ob durch ihn nicht gar
ein Grundproblem philosophischer Theoriebildung tiberhaupt angezeigt
sein konnte, zu dessen sachlichem Verstindnis auf eine detaillierte Anlayse
seines Werks selbst dort nicht verzichtet werden kann, wo es zu seiner Auf-
16sung moglicherweise nichts mehr beitrigt.

Heute jedenfalls vermag allein die Rekonstruktion dieser Griinde Ord-
nung in das sonst heillose Durcheinander zu bringen, das im Zusammenhang
der Frage, was Cassirers eigene Position gewesen ist, aufgrund einer in der
Regel selektiven Lektiire seiner Arbeiten stets von neuem entsteht. Wie auch

5 H. Liibbe, Cassirer und die Mythen des 20. Jahrhunderts, S. 279.

¢ Vgl. S. Langer, Cassirers Philosophie der Sprache und des Mythos, S. 264; D. P. Verene,
Introduction, S. 6f.

7 D. Gawronsky, Ernst Cassirer: Leben und Werk, S. 18; vgl. T. Cassirer, Mein Leben mit
Ernst Cassirer, S. 118f.



4 Einleitung

immer diese Position bezeichnet worden ist, als Bewufitseinsphilosophie8,
transzendentale Semiotik im Sinne von Ch.S. Peirce?, Hermeneutik!® oder
auch Neuleibnizianismus!!, — keine dieser Charakterisierungen blieb unwi-
dersprochen. Ja selbst der andere Allgemeinplatz der Forschung, dafl Cassi-
rer sich mit der Philosophie der symbolischen Formen von dem erkenntnis-
theoretischen Ansatz des Neukantianismus Marburger Prigung abgewendet
habe und seine Philosophie dessen Selbstauflésung am eindrucksvollsten be-
legt, ist nicht unumstritten.!? Allerdings wird nicht nur nicht diskutiert,
worin denn das Spezifische dieses Ansatzes besteht — nein: es heifit gar,
Cassirer sei mehr Kantianer als Neukantianer und, offensichtlich um sich die
Diskussion der Frage der Kant-Rezeption Cassirers zu ersparen, eher noch
der Begriinder einer eigenstindigen Philosophie des Symbols.!?

Daf} Cassirer schliefllich der sicherlich wohlgemeinte, jedoch mystifizie-
rende Ehrentitel eines Propheten des Rationalismus! zugebilligt worden ist,
ist angesichts dieser desolaten Lage ebenso symptomatisch wie konsequent.
Dabei soll durchaus nicht bestritten werden, daf} die Ausblendung der Frage
des Verhiltnisses Cassirers zu seinen Lehrern Cohen und Natorp sinnvoll ist,
um Cassirers philosophische Entwicklung von einer Theorie tiber die logi-
schen Grundlagen der wissenschaftlichen Begriffsbildung iiber eine Kultur-
theorie bis zu einem Philosophie-Begriff, demzufolge die Philosophie in
Anlehnung an ein Wort Husserls als »Funktionar der Menschheit«!® anzuse-
hen ist, nachvollziehbar beschreiben zu konnen.!¢ Doch so wichtig und
vielfach erhellend die hierbei erzielten Resultate in Einzelfragen sind, so
wenig tragen sie dazu bei, diese Entwicklung entsprechend ihrer inneren
Logik verstindlich zu machen.

Die hiermit vorgelegte Abhandlung behauptet nicht, diesen Mangel restlos
behoben zu haben; wenn es ihr gelungen sein sollte, ihn spiirbar zu lindern,

8 Vgl. K. Neumann, Das Symbol, S. 104; K. O. Apel, Szientismus oder transzendentale
Hermeneutik, S. 188f.; dagegen J. M. Krois, Einleitung S. XXIV, XXVIII.

9 Vgl. H. Paetzhold, Sprache als symbolische Form, S. 312ff.

10Vgl. J. M. Krois, Einleitung S. XXVIIIff.; dagegen E. W. Orth, Zur Konzeption der sym-
bolischen Formen, S. 165, 184.

11 Vgl. F.E. Meyer, Emst Cassirer, S. 13; M. Ferrari, Leibnizische Quellen der >Philosophie
der symbolischen Formens, S. 247; iiber diesen Zusammenhang informiert umfassend H. Holz-
hey, Die Leibniz-Rezeption im >Neukantianismus<der Marburger Schule.

12 Gegenpositionen hierzu behaupten aufler W. Marx (vgl. Anm. 3), D. Gawronsky, Cassi-
rer’s Contribution to the Epistemology of Physics, S. 222; und H. Holzhey, Die Marburger
Schule des Neukantianismus, S. 30.

13 Vgl. D.P. Verene, Introduction, S. 6.

14 Vgl. D. Bidney, Ernst Cassirers Stellunginder Geschichte der philosophischen Anthropo-
logie, S. 400.

15 E. Husserl, Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phino-
menologie, S. 15; vgl. a.a. O. S. 336.

16 So geschehen bei D. P. Verene, Symbolic Formand Creativity; sowie seinem Schiiler J. M.
Krois, Cassirer. Symbolic Forms and History, der derzeit umfassendsten Monographie zu
Cassirer. Der Ansatz dieser Arbeit liegt jedoch ausdriicklich nicht im Neukantianismus; vgl.
ders., Der Begriff des Mythos bei Ernst Cassirer, S. 199, 203.



Die Philosophie Ernst Cassirers 5

hat sie ihr Ziel erreicht. Denn je linger die Auseinandersetzung mit dem
Werk Cassirers wihrte, desto schwerer wogen die Bedenken, die Goethe
Gesamtdarstellungen gegeniiber in seiner Einleitung zur Geschichte Farben-
lebre formuliert: »Ist der Referent umstindlich, so erregt er Ungeduld und
lange Weile; will er sich zusammenfassen, so kommt er in Gefahr, seine
Ansicht fiir die fremde zu geben; vermeidet er zu urteilen, so weifl der Leser
nicht, woran er ist; richtet er nach gewissen Maximen, so werden seine Dar-
stellungen einseitig und erregen Widerspruch, und die Geschichte macht
selbst wieder Geschichten.«!”

Die Einbeziehung vornehmlich der Schriften Hermann Cohens und in
geringerem Umfang auch derjenigen Paul Natorps soll die Geschichten, die
die Geschichte hier macht, auf das Feld der theoretischen Voraussetzungen
begrenzen helfen, mit denen Cassirer sich — wenn auch selten explizit — von
Beginn seiner philosophischen Entwicklung an auseinandersetzt. Sie sind
der Leitfaden, der den hier vorgelegten Analysen zugrunde liegt. Entspre-
chend wird zunichst Cassirers Theorie des Begriffs auf ihre transzendental-
logischen Primissen im sog. reinen Denken zuriickgefiihrt, um hieraus unter
Bezugnahme auf die These Cohens, dafl das Denken der Logik immer das
Denken der Wissenschaft ist, Cassirers Programm einer allgemeinen Invari-
antentheorie der Erfabrung zu entwickeln (Kap. I, II). Hierbei lifit sich ein
Minimalbestand an Gesichtspunkten isolieren, der der Ausweitung und der
ihr korrespondierenden Entwicklung des Cassirerschen Denkens gegeniiber
stabil bleibt und gerade deshalb den theoretischen Rahmen aufspannt, durch
den Cassirers Erkenntnis- und Kulturkritik unter Wahrung ihrer program-
matischen wie strukturellen Differenzen als Varianten der Bearbeitung des-
selben philosophischen Problems darstellbar werden. So reprisentiert dieses
methodische Minimum die Idee einer philosophia perennis, deren Aufgabe es
ist, die historischen Erscheinungsformen philosophischer Reflexion ihrer
rein sachlichen Bedeutung entsprechend zu ordnen und zu beurteilen (Kap.
III). Die exklusive Beziehung dieser Idee auf das Faktum der exakten Wissen-
schaften wird indessen durch das Aufkommen der sog. Geisteswissenschaf-
ten in Frage gestellt. Der Versuch, das Verhiltnis beider Wissensformen
zueinander zu bestimmen, wirft das Problem der Einbeit des BewnfStseins als
Einbeit der Kultur auf, das Cassirer zufolge nur dann verstindlich gelost
werden kann, wenn sich die Frage nach der Objektivitit des Daseins in die
nach der Objektivitit der Bedeutung iberfithren liit. Die Funktion, die das
Gesetz im Zusammenhang der Grundfragen der Erkenntniskritik hat, geht
auf das Symbol bzw. die Gestalt iber; das Faktum Wissenschaft wird durch
das Faktum Sprache ersetzt (Kap. IV, V).

Schlieflich dienen die an der Sprache unterscheidbaren Funktionen des
Ausdrucks, der Darstellung und der Bedeutung Cassirer nicht nur dazu, My-

17 J.W. Goethe, Geschichte der Farbenlehre, S. 8.



6 Einleitung

thos, Religion, Kunst und Wissenschaft als aufeinander nicht reduzierbare
Symbolsysteme verstindlich zu machen, sondern auch dazu, ihr Verhiltnis
zueinander zu bestimmen (Kap. VI - IX). Daff hierbei die einzelnen Mo-
mente der Symbolfunktion von Cassirer nicht immer in ihrer synthetischen
Einheit, sondern zugleich immer auch als einzelne Stufen kultureller Ent-
wicklung tiberhaupt diskutiert werden, legt es nahe, die erreichten Analy-
seergebnisse auf Cohens Modell rationaler Letztbegriindung zuriickzube-
ziehen und an ihm zu tiberpriifen (Kap. X). Was fiir Cassirers Auseinander-
setzung mit dem kritischen Idealismus gilt, bleibt auch fiir die Auseinander-
setzung mit Cassirer Maflstab: Wenn »die Grundfragen mit Sicherheit und
Griindlichkeit erfasst, wenn ihre Verzweigungen in die besonderen Gebiete
des Wissens mit voller Sachkunde verfolgt werden, so liegt, wie immer man
tiber das schliessliche Ergebnis urteilen mag, schon in dieser Art der For-
schung ein dauernder Gewinn. «!8

18 E. Cassirer, Kant und die moderne Mathematik, S. 1.



ERSTES KAPITEL

SuBsTANZ UND FUNKTION
Die erkenntniskritische Grundlegung

Zu begriinden, was Wissen ist und mit dieser Begriindung zugleich die Be-
dingungen fiir ein der Wirklichkeit entsprechendes Wissen zu kliren, be-
zeichnet die traditionellen Aufgaben philosophischer Erkenntnis. Erst wenn
die Welt des unmittelbaren Daseins nicht mehr als einfaches Datum hinge-
nommen, sondern nach Griinden fir sie verlangt wird, d.h. wenn ein
Prinzip gesucht wird, das die Erkenntnis befihigen konnen soll, Sein von
Schein und Wahrheit von Irrtum sicher zu unterscheiden, ist der erste Schritt
in das Gebiet philosophischer Reflexion getan. Es reicht nicht, lediglich eine
»Theorie< der Welt zu geben; gefordert ist zusitzlich ein Begriff der Theorie,
ein Wissen von der Erkenntnis selbst.

Die Forderung, Rechenschaft abzulegen, wird an die Philosophie keines-
wegs von auflen herangetragen, sondern ist Ausdruck ihres ureigensten
Wesens. Sie ist nur dadurch, »dafl sie auf jeder Stufe ihrer Entwicklung immer
wieder von neuem nach sich selbst, nach ihrem Rechts- und Wahrheitsgrund,
nach ihrer eigenen inneren Moglichkeit fragt.«! Entsprechend eng ist das
Interesse an den Prinzipien logischer Rechtfertigung mit der Klirung der
Funktion der Begriffe im historischen Wandel ihrer Bedeutungen verbunden:
Begriffe sind nicht nur konstitutive Elemente von Aussagen tiberhaupt, son-
dernimmer auch Bedingungen dafiir, daf sich feststellen 1afit, ob bestimmte
Aussagen wahr oder falsch sind. Ohne Begriffe gibe es Erkenntnis nicht;
ohne sie lifit sich weder ein beliebiges Etwas als etwas Bestimmtes identifi-
zieren noch das Identifizierte zu einem explizierbaren und tiberprifbaren
Ganzen systematisieren.

Die herkémmliche, Aristotelische Logik zieht aus dieser Einsicht den
Schlufi, daf »die Auffassung vom Wesen und von der Gliederung des Seins
[...] die Auffassung der Grundformen des Denkens«? vollstindig bedingt.
Gegen diesen Schluf ist zunichst kaum etwas einzuwenden: Denn wenn
weiter nichts vorausgesetzt werden braucht als eine Mannigfaltigkeit indivi-
dueller Existenzen und die Fihigkeit des Denkens, aus dieser Mannigfaltig-
keit »diejenigen Momente herauszuheben, die einer Mehrheit von ihnen
gemeinsam zugehoren«?, so bleibt die Unmittelbarkeit des natiirlichen Welt-
bildes grundsitzlich erhalten. Das Denken vermag die Einheit und Einfach-

1 E. Cassirer, Formen und Formwandlungen des philosophischen Wahrheitsbegriffs, S. 17.
2 SFB, S. 4.
3 SFB, S. 5.



8 Erstes Kapitel

heit dieses Weltbildes weder zu storen noch zu gefihrden, weil der die Be-
stimmtheit der Dinge abbildende Begiff Teil dessen ist, was er abbildet.*

Zu Recht ist Cassirer vorgeworfen worden, seine Darstellung der Grund-
zige des Aristotelischen Logikverstindnisses sei zu schematisch, als daf} sie
ein angemessenes Verstindnis ihres subtilen Sinns ermdglichen konne. Tat-
sichlich erstaunt, daff Cassirer, in dessen Gesamtwerk die Arbeiten zu
Problemen und Gestalten der Philosophiegeschichte die eher systematisch
zu nennenden Abhandlungen an Umfang bei weitem tibertreffen, weder Ari-
stoteles noch das Aristotelische Mittelalter jemals einer eigenstindigen Un-
tersuchung unterzogen hat. Der Grund hierfiir ist ebenso bezeichnend, wie
fir Cassirers Verstindnis des Adyov 8186var aufschlufireich: »Die Haupt-
ztige dieser Lehre sind bekannt und bediirfen keiner eingehenden Darle-
gung. So schlicht und klar sind ihre Voraussetzungen, so sehr stimmen sie
mit den Grundannahmen tberein, die die gewohnliche Weltsicht durchge-
hend braucht und bestitigt, dafl sich fiir eine kritische Nachpriifung hier
kaum irgendeine Handhabe darzubieten scheint. «¢

Weder Cassirer, noch Cohen oder Natorp bestreiten der Aristotelischen
Logik, der sachlich angemessene Ausdruck dessen zu sein, was in Substanz-
begriff und Funktionsbegriff die gewohnliche Weltsicht, in der Philosophie
der symbolischen Formen der natiirliche Weltbegriff bzw. die Welt der natiir-
lichen Einstellung genannt wird. Wogegen sich ihre Kritik richtet, ist der jeg-
lichen Erkenntnisfortschritt hemmende, geradezu reaktionire Glaube,’ die
unentbehrlichen, im allgemeinen jedoch ungepriiften Voraussetzungen unse-
res Denkens seien gerechtfertigt, sofern sie sich nur nicht widersprechen und
»entweder von allen Menschen akzeptiert oder von den meisten von ihnen
oder von den Philosophen akzeptiert sind. Und unter diesen letzteren von
der grofiten Zahl oder den bekanntesten und beriihmtesten.«8 Nicht diese
oder jene Gestalt dessen, was unter Logik verstanden wird, dient zum Aus-
gangspunkt ihrer Kritik, sondern die die Theorie des Begriffs zentral betref-
fende Frage, »mit welchem Recht irgendein Inhalt des Denkens als gegeben
angenommen werde. «> Denn wenn das Gegebene als der Ort und die Wirk-
lichkeit des Erkennens verstanden werden soll, dann muf es méglich sein, es
in seinem Gegebensein zu erfassen und zu verstehen. Allein das Erwigen
einer solchen Moglichkeit aber bedeutet, die Naivitat des blof§ instinktiven
Schaffens zu durchbrechen: »Das Denken geht in sich, zieht sich selbst zur
Rechenschaft. «1°

4 Vgl. SFB, S. 6.

5 Vgl. G. Heymanns, Zur Cassirerschen Reform der Begriffslehre, S. 100.

6 SFB, S. 5 (Hervorheb. d. Verf.).

7 Vgl. E. Cassirer, Kant und die moderne Mathematik, 6f.

& Aristoteles, Topik 100b 21-23.

9 E. Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, S. 219.
10 H, Cohen, LrE, S. 20.



Substanz und Funktion 9

Ist das Erkenntnisproblem in dieser Weise prizisiert, verblaflt die Bedeu-
tung des seine Geschichte dominierenden Streits tiber die metaphysische
Wirklichkeit der Begriffe; — ob sie eine wie auch immer vollstindige oder
unvollstindige Vorstellung des Seienden bedeuten oder nicht. Wenn die »>Sa-
che selbst« bzw. der >Gegenstand« nicht als das Theoretische, sondern als
Dokument der Insuffizienz des Begriffs gesetzt wird, muf§ sich fir das Wis-
sen das Verhiltnis seines theoretischen Selbstverstindnisses zu der ihm eigen-
timlichen, aber problematischen Sachangemessenheit allen Versuchen ent-
ziehen, es in seiner eigenen Bedeutung zu fixieren. Die Sache selbst bleibt fiir
die Theorie bedeutungslos und auf ewig sich selbst iiberlassen; die Theorie
dieser Theorie muf} sich damit zufrieden geben, eine Macht zu bestaunen, die
keine ist. Sie bezeugt nichts als die Ohnmacht des Denkens in bezug auf seine
Inhalte.

An dieser Ohnmacht dndert sich nichts, solange die Primisse an sich gege-
bener Substanzen im Sinne des Aristotelischen Unoyeipevov, »von dem das
tibrige ausgesagt wird, das selbst aber nicht wieder von einem anderen ausge-
sagt wird«,!! in Funktion bleibt. Als Spiegelung der Selbstentfaltung absolu-
ter Substanzen in ihre besonderen Seinsweisen interpretiert, so als folge die
Dynamik des Wissens dem immanenten Zweck seiner Gegenstinde, »der
ithnen durch ihre Natur gesetzt ist und den sie fortschreitend zu erfiillen
streben«,!2 ist die Frage nach der Bedeutung irgendeiner Verinderung des
Wissens von vornherein und fiir alle Zeiten gegenstandslos.

Doch allein dadurch, daf die Philosophie die Absicht, Gewiflheit des voll-
endeten Seins zu erlangen, preisgibt und sich stattdessen mit der Einsicht in
die Gewiflheit ewigen Fortschreitens begniigt, »welche die leidige Gewifi-
heit, nicht am Ziele zu sein noch je dahin gelangen zu konnen, einschlieffit«!3,
wird das Problem der Bestimmung des Verhiltnisses von theoretischem
Selbstverstandnis und Sachangemessenheit des Wissens keiner Losung niher
gebracht. Die skeptische Einsicht in den Wandel der die ersten Prinzipien
fundierenden Uberzeugungen hat sich ihrerseits mit einem denkbar schwa-
chen Wissensbegriff zu bescheiden: Das Wissen kann sich nicht als eine
abgeschlossene, in sich feste, sondern nur als eine unvollstindige, hypotheti-
sche, jederzeit ersetzbare Grofle verstehen. Da sie sich aus letzten Griinden
logisch nicht zu rechtfertigen weiff,'* kann sie sich keine endgiiltige Gestalt
geben.

Die Ausgangssituation scheint einigermafien verfahren: Der tiefgreifende
Wandel sowohl der Inhalte als auch der Formen des Wissens setzt die tradi-
tionelle Form philosophischer Reflexion auf Unwandelbares zur Unwesent-
lichkeit herab, wihrend ein konsequenter Verzicht auf Letztbegriindung

11 Aristoteles, Metaphysik 1028b 36f.

12 SFB, S. 178.

13 P. Natorp, Philosophie. Thr Problem und ihre Probleme, S. 14.
14 Vgl. H. Cohen, KTE, S. 96f.



10 Erstes Kapitel

intendierende Reflexionen den Eindruck allgemeiner Belanglosigkeit nur-
noch verstirkt. Die Bestimmung dessen, was Philosophie ist und worin ihre
Aufgaben bestehen, droht beliebig zu werden.!® Doch diese Konsequenzen
bedeuten keineswegs das grundsitzliche Scheitern von Philosophie, sondern
sollen die Einsicht vorbereiten helfen, dafl Relevanz und Irrelevanz philoso-
phischer Reflexion nur »als Bestimmtheit ihres Verhiltnisses zu Gehalten
und Formen eines Wissens artikuliert werden kann, das die Grenze der Legi-
timitit einer Entwicklung von Wissen als Entfaltung des Gehaltes sog.
>genuin«philosophischer Begriffe unmittelbar ist.«!¢ Dem bloflen Registrie-
ren und Verzeichnen von Paradigmenwechseln mangelt es nimlich ebenso
wie der die Chronistenpflicht der Wissenssoziologie begriindende These ei-
nes vermeintlichen Theoriendarwinismus an philosophischer Dignitit. Denn
wenn sich hypothetisches Wissen dadurch auszeichnet, dafl gegen es immer
Argumente hervorgebracht werden konnen, die es entweder erweitern oder
auch widerlegen und somit neuartige Orientierungen erzwingen, so miissen
diese als diese Erweiterungen, Widerlegungen und Neuorientierungen nach
sich ziehenden Argumente gesondert ausgewiesen werden.

Sofern die Geltung alles Wissens von Seiendem auf Voraussetzungen be-
ruht, kdnnen diese Voraussetzungen ihrerseits nicht von irgendeiner Er-
kenntnis von Dingen abhingen. Jede Berufung auf Seiendes setzt giiltige
Seinserkenntnis und mit ihr die Gesetze des Denkens voraus, auf denen diese
Giiltigkeit beruht. Zwischen der Reflexion auf die Bedingungen oder allge-
meinen Formen des Wissens und der Reflexion im Horizont solcher Formen
und Bedingungen besteht eine gualitative Differenz, vor der sich die spezifi-
sche und in diesem Sinne inhaltliche Bestimmtheit der eine Weltsicht orien-
tierenden Grundbegriffe als notwendige, wenngleich fiktive Begrenzung der
in bestimmten Inhalten nicht ausgrenzbaren formalen Moglichkeit zu erwei-
ternder Reflexion darstellen und begreifen lassen miissen. Gelingt dies, so
lifltsich die Frage nach dem Ursprung logischer Begriffe alsfirihre Theorie
unmafigeblich abweisen, zumal es ohnehin unsinnig ist, »die Erméglichung
alles Logischen nicht mehr als selbst logisch erméglicht zu betrachten.«!?
Wenn aber eine Untersuchung der spezifisch logischen Erfahrungsvorausset-
zungen nicht nur moglich, sondern auch erforderlich ist, so konnen deren
Grundsitze nicht mehr im Sinne eines unverinderlichen Kanons exponiert
werden. Die Dynamik der Erfahrung muff in die Grundlegung der Erfah-
rung eingehen; das System der logischen Grundlagen ist als das Apriori
dieser Dynamik zu entwerfen. Von dieser Einsicht mitbetroffen ist die das
kanonische Logikverstindnis fundierende Primisse, Begriffe bildeten ledig-
lich ab, was auch unabhingig von ihnen an sich immer schon vollstindig

15 Vgl. vom Verf., Ein artistischer Abschied von der Welt.

16 W. Marx, Zur logischen Bestimmtheit des Bedeutungsverlustes spekulativer Philosophie
am »Faktum Wissenschaft», S. 504.

7A.a.0., S 507.



Substanz und Funktion 11

bestimmt ist. Sie weicht einer Analyse der welterschliefenden Funktion von
Begriffen, durch die allein sichergestellt werden kann, daf} die philosophi-
sche Theorie des Begriffs von der allgemeinen Entwicklung des Wissens sich
nichtabkoppeln lif}t, sondern auf die Entwicklunglogischer Zustinde bezo-
gen bleibt. Die Kategorien des Denkens bedeuten keine unverinderlichen
Stammbegriffe des Verstandes, sondern funktionale Grundbegriffe der Er-
kenntnis, die in ihr als reine Voraussetzungen und Grundlagen wirksam und
in Kraft sind.18

Dieser Wechsel von der Auffassung der Logik als eines durch die unabin-
derliche >Natur der Dinge« gerechtfertigten Kanons zu einer solchen, die ihr
ausschliefflich als Organon den Platz einzuraumen bereit ist, der ihr traditio-
nell vindiziert wird, ist von Hermann Cohen zuerst vollzogen worden.
Indem er den Akzent von den Bedingungen des Erkennens auf die Vorausset-
zungen der Erkenntnis verschiebt, etabliert er einen neuartigen Typus philo-
sophischer Letztbegriindung: Nicht Tatsachen, sondern Geltungsvorausset-
zungen bilden die logischen Grundlagen der Erkenntnis, deren Begriindung
von einzelwissenschaftlicher Forschung deutlich unterschieden ist. Denn als
reine Denkfunktionen transzendieren die Kategorien die Ebene, auf der al-
lein sinnvoll von gegebenen Tatsachen gesprochen werden kann; sie konstitu-
ieren und liegen in einer anderen, ganz anders gearteten Dimension. Mit der
Bekriftigung des »ewigen Grundgedanken[s] der wissenschaftlichen Ver-
nunft«,!® dafl das Denken die Grundlagen des Seins erschafft, ist die philoso-
phische Erkenntnis aus der Reihe bestimmter Wissensgebiete herausgetre-
ten. Der oberste Grundsatz, auf dem die Méglichkeit der Erfahrung als
Wissenschaft beruhen soll, hat keine weitere, >héhere< Bedingung, die ihn
wiederum nach seiner Moglichkeit erkliren wiirde. Er dient lediglich dazu,
auszudriicken, »dafl fiir die Wissenschaft Notwendigkeit zu fordern ist und
dafl die Anerkennung dieser Forderung die letzte rational erschlieffbare
Quelle darstellt, aus der die Gesetzesgiiltigkeit wissenschaftlicher Erkennt-
nis abzuleiten ist. «2°

Das Verfahren der Kritik hat sein eigenes Apriori, dessen Moglichkeiten
zu begriinden, mit zu den ihm gestellten Aufgaben zihlt. Darin liegt das
Problem, und nur das Kriterium der Selbstbegriindung, das sich als Selbster-
zeugung denken koénnen lassen muf}, vermag seine Losung zu gewihrleisten.
Als Theorie der Prinzipien, auf denen die Giiltigkeit aller Erkenntnis beruht,
mufl die Kritik immer auch die logischen Voraussetzungen ihrer eigenen
Urteile legitimieren. Fiir sie fallen Erzeugung und Erzeugnis zusammen:
»Die Erzeugung selbst ist das Erzeugnis. Es gilt beim Denken nicht sowohl
den Gedanken zu schaffen, sofern derselbe als ein fertiges, aus dem Denken

18 Vgl. G. Edel, Kantianismus oder Platonismus, S. 6f.
19 H. Cohen, LrE, S. 20; vgl. a.2.0., S. 81.
2 G. Edel, Einleitung, S. 33; vgl. H. Cohen, KTE, S. 185, 330.



12 Erstes Kapitel

herausgesetztes Ding betrachtet wird, sondern das Denken selbst ist das Ziel
und der Gegenstand seiner Titigkeit. Diese Titigkeit geht nicht in ein Ding
iiber; sie kommt nicht auflerhalb ihrer selbst. [. . .] Sie selbst ist der Gedanke,
und er Gedanke ist nichts aufler dem Denken.«2!

Vor diesem Hintergrund erschliefit sich, warum Cassirer die Auseinander-
setzung mit der Aristotelischen Logik und Metaphysik auf nur einen Aspekt
konzentriert: Dadurch, daf} das Denken aus einer Fiille individueller Exi-
stenzen die ihnen gemeinsamen Merkmale heraushebt, zu Klassen vereinigt
und dieses Verfahren fortschreitend auf héheren Stufen wiederholt, soll sich
je nach dem Grad der sachlichen Ahnlichkeit allmihlich eine immer festere
Ordnung und Gliederung des Seins ergeben. Doch wenn das Denken seinen
Ausgang von den einzelnen Gegenstinden der Anschauung nimmt, um sie in
ihren begrifflichen Merkmalen abzubilden, so muf} fiir jeden noch so allge-
meinen Begriff eine konkrete Entsprechung gefordert werden, so daf} jeder
Gedanke, der sich nicht als unmittelbares Abbild unmittelbar gegebener Ge-
genstinde beglaubigen kann, hinfillig wird. Je umfangreicher allerdings die
Ahnlichkeitskreise werden, je mehr Elemente sie umschlieflen, desto unbe-
stimmter werden sie, da ihre Bestimmtheit aus fortgesetzten Akten der
Negation resultiert, die aber ihrerseits Ausdruck einer durchaus positiven
Leistung sein sollen. Denn »was zuriickbleibt, soll nicht nur ein beliebig
herausgegriffener Teil, sondern ein >wesentlichesc Moment sein, durch das
das Ganze bestimmt wird. Der hohere Begriff will den niederen verstindlich
machen, indem er den Grund seiner besonderen Gestaltung aufdeckt und fir
sich hinstellt.«22 Wenn jedoch der von der Besonderheit der Elemente in
seinem Fortgang von der differentia specifica zum genus proximum zuneh-
mend stirker abstrahierende Gedankengang sich schliellich in der Vorstel-
lung des >Etwas«< vollendet, »die eben in ihrem allumfassenden Sein, kraft
dessen jeglicher beliebige Denkinhalt unter sie fillt, zugleich von jeder spezi-
fischen Bedeutung ginzlich entleert ist«?, so sind die in dieses Modell
gesetzten Hoffnungen zuletzt unbegriindet. Die logische Bearbeitung der
Anschauung dient keineswegs ihrem besseren Verstindnis, sondern allenfalls
dazu, »sie uns mehr und mehr zu entfremden.«?* Statt einer tieferen Erfas-
sung ihres Gehaltes gelangt die Erkenntnis auf diesem Wege im giinstigsten
Falle zu einem oberflachlichen Schema. Da jedoch das Ziel, »auf welches die
Methode der Begriffsbildung schliefflich hinausfihrt, ganzlich ins Leere
fillt: so missen sich auch gegen den gesamten Weg [...] Bedenken erhe-
ben.«? Denn wenn sich der Begriff in ein Aggregat einzelner Urteile aufl6st
und dem Gedanken keine andere Leistung bleibt, als Resultate, die auf ande-

21 H. Cohen, LrE, S. 29.
22 SFB, S. 8.

2 SFB, S. 7.

24 SFB, S. 24.

25 SFB, S. 7.



Substanz und Funktion 13

rer Grundlage gewonnen wurden, zusammenzustellen und durch die Einheit
eines Namens duflerlich zu verbinden, so verliert vor allem die Einzelbeob-
achtung, deren besondere Bedeutung sichergestellt werden sollte, Halt und
Bedeutung. Was sich aus ihr ergibt, bleibt ein in sich beziehungsloses Gan-
zes, das durch jede neue Tatsache entwertet und aufgehoben werden kann.

Cassirer liegt daran, die Griinde zu entwickeln, die fiir eine Peripetie des
traditionellen Denkens tiber die Logik sprechen. Wenn Aristoteles Elemente
der Erkenntnis bestimmt hatte, so gilt es nun, zu diesen Elementen das
Prinzip zu entdecken; wenn dieser von urspriinglichen Eigenschaften des
Seins ausgeht, so geht Cassirer auf das Urteil als auf die Einheit der logischen
Handlung zuriick. Nicht soll einfach ein Konzept durch irgendein anderes
ersetzt, sondern durch den Vollzug der Peripetie die Schopferkraft des Den-
kens offengelegt werden: An dem kritisierten Modell sind die Momente
aufzuzeigen, die die Behauptung eines Alternativmodells sinnvoll werden
lassen.

Der Aufgabenbereich der Erkenntniskritik hat sich damit erweitert: Das
neue soll nicht mehr nur auf das alte Modell zuriickgefiihrt und aus dessen
immanenten Problemen heraus erklirt, sondern zugleich die neuen Gedan-
ken als Vermittlungen begreiflich gemacht werden, kraft deren die eigent-
liche Bedeutung des Alten erst erfaflt und in einer zuvor nicht erreichbaren
Allgemeinheit erkannt wird.2¢ Nicht einfach Bekimpfung, sondern kritische
Aufnahme tragender Gedanken der Aristotelischen Logik und Metaphysik
ist also gefordert, um sie — wie es in Leibniz’ System heifit — in sich aufzukli-
ren und umzubilden.?” Gelingt dies, so ist der Nachweis der Moglichkeit
immanenter Kritik als Nachweis der Moglichkeit einer kontinuierlichen Wei-
terentwicklung logischer Systeme gefiihrt.

Die erste und maflgebliche Voraussetzung des Aristotelischen Substanti-
alismus verhindert indessen die Konfrontation logischer Systeme mit der
Frage nach ihren Primissen: »Der Gegenstand, als gegeben gedacht, kann
strenge Notwendigkeit nicht aus sich erkennen lassen.«28 Die Abstraktions-
theorie des Begriffs, die aus einer Reihe von Einzelheiten das Gemeinsame
herausheben und das Verschiedene fallen lassen muff, muf§ nicht nur zu-
nichst diese Einzelheiten vor sich hinstellen, sondern dariiber hinaus diese in
ithrer sinnlichen bzw. anschaulichen Bestimmtheit immer schon >haben<, um
sie in eine eigene Form umzuprigen. Wenn aber immer nur bezeichnet wer-
den kann, was >ist¢, nicht aber das, was >nicht ist<, 38t sich das Wissen nicht in
der ihm eigentiimlichen Dynamik seiner es tragenden Begriffe denken. Im
Gegenteil: Solange als Ziel wissenschaftlicher Erkenntnis eine moglichst

2 Vgl. beispielsweise Cassirers Diskussion des Verhiltnisses von Euklidischer zu Nicht-
Euklidischer Geometrie in Rel., S. 90ff.

27 Vgl. Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichenGrundlagen, S. 539; vgl. KLL, S. 414;
aber auch PSF 11, S. 457 ff.

28 H. Cohen, KTE, S. 138.



14 Erstes Kapitel

vollkommene Kopie des Wirklichen fungiert, muf} der Eindruck entstehen,
als entferne sich die Wissenschaft mit jeder von ihr eingefithrten neuen Sicht
der Dinge von ihrer eigentlichen Aufgabe; solange der Begriff in den Gren-
zen des Gegebenen verweilt, solange taugt er weder zum freien Uberblick
iber das Wirkliche, noch zu dessen Bestimmung. Tatsichlich ist die metho-
dische Schirfe und die rationale Durchsichtigkeit der von den Wissenschaf-
ten entwickelten Zusammenhinge mit dem vollstindigen Verlust der unmit-
telbaren dinglichen Realitit untrennbar verbunden. »Erst dadurch, daff die
Wissenschaft darauf verzichtet, ein direktes Abbild der Wirklichkeit zu ge-
ben, vermag sie eben diese Wirklichkeit selbst als eine notwendige Verkniip-
fung von Griinden und Folgen darzustellen. Nur indem sie aus dem Kreis des
Gegebenen heraustritt, schafft sie sich die gedanklichen Mittel, die Gesetz-
lichkeit des Gegebenen darzustellen. «??

Die Feststellung, daff sich die Grundlagen der in den exakten Wissenschaf-
ten entwickelten Methoden von denen die herkémmliche Logik fundieren-
den Annahmen eingreifend unterscheiden, bedeutet zugleich den Anlaf fiir,
wie den Anfang von Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Darin kommt die
Einsicht Cohens und Natorps zum Tragen, daff Prinzipien bzw. das philoso-
phische Wissen von ihnen nicht als isolierte Instanzen, sondern nur als von
der Gesamtentwicklung des Wissens abhingige Groflen gerechtfertigt wer-
den konnen. Die guaestio inris mufl von der guaestio facti unterschieden
werden, »denn die Logik hat lediglich die von der Anschauung abgetrennten
Denk-Verhdltnisse zu untersuchen. Alle Hilfe, welche die Logik dem Erken-
nen zu leisten vermag, beschrinkt sich daher streng und ausschliefflich auf
die Sicherung des Erkennens von Seiten derjenigen Grundlagen desselben,
welche im Denken gelegen sind. «°

Nicht die Fakten als solche, deren Bestimmung Aufgabe der exakten Wis-
senschaften ist, sondern deren Bestimmtheitsvoraussetzungen reprasentie-
ren das eigentliche Erkenntnisproblem: Der »stolze Name einer Ontologie,
welche sich anmafit, von Dingen iiberhaupt synthetische Erkenntnisse a
priori in einer systematischen Doktrin zu geben«, macht dem »bescheide-
nen, einer Analytik des reinen Verstandes«’! Platz. Die kritische Frage
richtet sich nicht an die Dinge, sondern an die Erkenntnis; die Aufgabe der
Erkenntniskritik ist es, die /dee der Wissenschaft zu begriinden. An die Stelle
der absoluten Gegensitze der Ontologie treten die relativen Richtungsge-
gensitze der wissenschaftlichen Betrachtung und Beurteilung. Hier liegt die
Gesamtheit und die Stufenfolge der das Wissen konstituierenden Prinzipien
nicht nur vor, sondern hier findet die Theorie auch ein »reiches und frucht-
bares Gebiet, das unabhingig von jeder metaphysischen [...] Voraussetzung

2 SFB, S. 218.

3 H. Cohen, PIM, S. 3; vgl. L. Schifer, Grundlegung der Naturwissenschaft und Selbstbe-
grindung der Philosophie bei Kant und Natorp, S. 54.

3 KrV, B 303.



Substanz und Funktion 15

uiber das >Wesenc« des Begriffs, lediglich seinem logischen Gehalt nach unter-
sucht werden kann. «32

Cassirer beharrt konsequent auf dem Standpunkt kategorialer Reflexion.
Reflexionserkenntnis bedeutet ihm keineswegs eine willkiirliche Verbindung
von Vorstellungen, sondern mit Kant eine urspriingliche Spontaneitit und
eine nicht minder urspiingliche Gesetzlichkeit der Vernunft. Dieses Gesetz
indessen fungiert ausschlieflich als hochste und oberste Regel fir die Gel-
tung synthetischer Urteile iberhaupt, so daf} es weder zu einer Art>Dings,
noch auch nur zu einem faktisch-dinglichen Besitz der Vernunft hypostasiert
werden kann.?? Damit ist sichergestellt, daf} sich die Untersuchung der diese
hochste Geltungsregel begriindenden Urteile nicht davon beirren lassen
braucht, dafl wissenschaftliche Dogmen ebenso wie jedes noch so wohlkon-
struierte Weltbild in sich zusammenfallen kann. Irritieren 1afit sich davon
nur, wer hartnickig daran festhilt, in Grundlagen, deren Relevanz sich allein
in der ihnen eigentiimlich konstituierenden Kraft bezeugt, miisse Weltbezug
im Sinne inhaltlicher Weltbedeutung immer schon mitenthalten sein. Be-
griffe aber, die im Gegensatz zu Substanzbegriffen als Bestimmtheitsbedin-
gungen, d.h. als Funktionsbegriffe fungieren, bezeichnen weder Gegen-
standliches, noch lassen sie sich aus irgendeiner Art von Gegenstandsbezug
erkliren. Als reine Denkschemata sind sie inhaltlich ohne Bedeutung auch
dann, wenn sich zeigen sollte, dafl sie ohne Bezugnahme auf ihren jeweiligen
Funktionsbereich weder ermittelt, noch entfaltet werden konnen; sie sind
»freicvon inhaltlicher Bestimmtheit im Sinne eines Merkmals, das einen gege-
benen Bereich entnommen wurde.>*

Die Begriindung des Begriffs als Bestimmungsfunktion erfordert im Ver-
gleich zur Aristotelischen Substanzenlogik eine andere Bewertung der Kate-
gorie der Relation. Diese Kategorie bedeutet nicht linger ein nachgeordne-
tes, weil vermitteltes Moment der Erkenntnis zur analytischen Zergliederung
irgendeines gegebenen anschaulichen Bestandes, sondern riickt in die Stel-
lung einer konstitutiven Bedeutung fiir ihn auf, so dafl dem »Denken nur
dasjenige als gegeben gelten [darf], was es selbst aufzufinden vermag.«*® Kri-
tisches Denken, fiir das alles Gegebene a priori Problem ist und das infolge-
dessen jeder Pflicht enthoben ist, sich nach Gegebenem zu richten, kann sich
nur thetisch ins Werk setzen, nur in Vorurteilen den Grundstein zum Ge-
biude des Wissens legen. Etwas grundlegend anderes behauptetauch Aristo-
teles nicht. Doch fiir ihn bleibt unvorstellbar, dafl die Erkenntnis aus der

32 SFB, S. 34; vgl. Rel,, S. 9.

3 Vgl. E. Cassirer, Hermann Cohen und die Erneuerung der Kantischen Philosophie,
S. 256f.; sowieu.a. GEP III, S. 148, 4271., 474f.

3 Vgl. W. Marx, Systemidee und die Problematik ihrer Begriindung, S.69.

35 H. Cohen, LrE, S. 82; vgl. P. Natorp, Kant und die Marburger Schule, S. 203: »Denn
Denken heifit bestimmen; bestimmt ist fiir die Erkenntnis nichts, das nicht sie selbst bestimmt
hitte; gefordert aber ist die Bestimmung an sich ohne Einschrinkung; eine Bestimmung also,
die nichts unbestimmt lasse.«



	Cover
	Inhaltsverzeichnis

	Einleitung. Die Philosophie Ernst Cassirers: Rezeption und Rezeptionsbedingungen
	Erstes Kapitel. Substanz und Funktion. Die erkenntniskritische Grundlegung



