
Band 1

–
METHODEN IM 
PHILOSOPHIE- UND 
ETHIKUNTERRICHT 
–
Herausgegeben von
Martina und Jörg Peters

PHILOSOPHIEREN 
MIT FILMEN
IM UNTERRICHT



Die Reihe Methoden im Philosophie- und Ethikunterricht ist auf neun Themen- 
bände angelegt, die bis 2023 erscheinen werden:

1	 �Philosophieren mit Filmen im Unterricht

2	� Philosophieren mit Gedankenexperimenten 

3	 Philosophieren mit Dilemmata 

4	� Philosophieren mit Bildern und Comics 

5	� Vom Umgang mit philosophischen Texten 

6	� Der Einsatz von Spielen im Philosophie- und Ethikunterricht 

7	 �Literatur und Jugendliteratur im Philosophie- und Ethikunterricht 

8	� Das Sokratische Gespräch im Philosophie- und Ethikunterricht 

9	 �Theatrales Philosophieren, Musik und Videoclips im Philosophie-  
und Ethikunterricht 

▶	 Ausführliche Informationen unter: www.philosophie-didaktik.de



PHILOSOPHIEREN
MIT FILMEN
IM UNTERRICHT

ME THODEN IM 
PHILOSOPHIE-  UND 
E THIKUNTERRICHT 
–
Band 1
–
Herausgegeben von
Martina und Jörg Peters
–
Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet  
abrufbar über ‹http://portal.dnb.de›.

ISBN 978-3-7873-3651-7 · ISBN eBook 978-3-7873-3659-3

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2019. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch 
für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53 und 54 UrhG 
ausdrücklich gestatten. Umschlaggestaltung: Andrea Pieper, Hamburg. Layout und 
Satz: Jens-Sören Mann. Gesamtherstellung: Druckhaus Nomos, Sinzheim. Gedruckt 
auf Offsetpapier aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.�



INHALT

	 Einführung: Mit Filmen zum Nachdenken über philosophische bzw.  
ethische Fragen gelangen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 9
Martina Peters und Jörg Peters

 1	 Wie Filme im Philosophie- und Ethikunterricht eingesetzt  
werden können . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 19

Spielfilme im Philosophie- und Ethikunterricht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 19
Jörg Peters und Bernd Rolf

Philosophieren mit Filmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 41
Volker Steenblock

Filmspezifische Darstellungsmöglichkeiten der Differenz  
zwischen Wirklichkeit und Nichtwirklichkeit – Die Methodik  
des Philosophierens mit Filmen, angewandt auf Matrix ,  
Die Truman Show und Inception  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 51
Leif Marin Jost

Ästhetische Bildung!? – Über Möglichkeiten und Grenzen eines 
kompetenzorientierten Einsatzes von Spielfilmen im Philosophie- 
unterricht der Oberstufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 69
Claudia Gockel

 2	 Möglichkeiten für den Einsatz von Filmen in der  
Sekundarstufe I . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 75

Schubladen im Kopf – Vorurteile und ihre Auswirkungen –  
Eine Unterrichtseinheit für die Orientierungsstufe zum Film Shrek  . . . . . 	 75
Mandy Haupt und Denise Heine

The Simpsons: Der blöde UNO-Club – Von den Simpsons lernen,  
was zu einer Gemeinschaft gehört . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 81
Bernd Rolf

Freedom Writers – Sokratisch ausgerichtete Kulturarbeit mit Film  
und Schrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 89
Klaus Draken

Sensibles Gleichgewicht – Bal ance . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 103
Linus Hauser und Anita Rösch



6	 Inhalt

Freundschaft bis zum Tod – Das Meer in mir . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 109
Anita Rösch

Die Stadt der Blinden – Eine Parabel über den Verlust der Sehkraft . . . . .    	 115
Stefan Maeger

Philosophieren am Beispiel des Animationsfilms Wenn das Leben geht . . .  	 121
Regina Uthes

Star Trek: The Nex t Gener ation – Was ist der Tod? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 131
Bernd Rolf

3	 Möglichkeiten für den Einsatz von Filmen in der  
Sekundarstufe II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 137

Ethik im Film – The Philosophers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 137
Anita Rösch

In Time – Lebenszeit als Zahlungsmittel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 141
Klaus Draken

»Hier stimmt doch was nicht« – Mediale Irritation in Tom Tykwers Epilog 	 153
Eric Willems

Das Ende des Einen, der Neuanfang des Anderen – Ethische Aspekte der 
Transplantationsmedizin anhand einer Folge der US-amerikanischen 
Arztserie Dr. House . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 167
Katrin Seele und Peter Seele

L. A. Cr ash – Jenseits von Schwarz und Weiß . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 183
Martina Peters

Die Truman Show – Filmkonzept und Interpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 195
Inge Künle und Marlen Wronka

Als der Mux mäuschenstill wurde – Moral im Film . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 209
Susanne Dannecker

The Dark Knight – Der Joker hat sich verrechnet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 217
Jörg Peters

»For what? For nothin’. For a tin star.« – Mit John Locke ins Kino  
gegangen, erneut High Noon gesehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 227
Bodo Kensmann

Willkommen in der Matrix – Was ist die wirkliche Welt? . . . . . . . . . . . . . . . .               	 249
Georg Schöffel



	 Inhalt	 7

Die Welt bricht regelrecht in Stücke! – Mit dem Film Inception im  
Unterricht philosophieren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 263
Klaus Peter Schmidt, Anne de Beukelaar, Valeska Krueger und Manuela Nowald

Mehr Leben, Vater! – Bl ade Runner . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 269
Volker Steenblock

eXistenZ – Ein metaphysisches Spiegelkabinett . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 281
Stefan Maeger

	 Filmographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 291

	 Auswahlbibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 313



EINFÜHRUNG

Mit Filmen zum Nachdenken über 
philosophische bzw. ethische Fragen gelangen

Martina Peters und Jörg Peters

 �Die philosophiedidaktische Ausgangslage in den  
70er und 80er Jahren des 20. Jahrhunderts

Dass es heute gang und gäbe ist, im Philosophie- und Ethikunterricht der Sekun-
darstufen I und II Filme zielorientiert als Unterrichtsmaterial einzusetzen, ist ein 
Phänomen, das erst seit Mitte der 90er Jahre des letzten Jahrhunderts existiert. 
Zwar wurden bereits in den 1960er Jahren Filme in nahezu allen Unterrichtsfächern 
von Klasse 1 bis Jahrgangsstufe 13 und an allen Schulformen gezeigt, aber nur sel-
ten waren sie konkretes Arbeitsmaterial. Meistens diente eine Filmvorführung als 
Illustration bzw. Veranschaulichung dessen, was bereits erarbeitet worden war, 
oder als Belohnung für gute Mitarbeit im Unterricht. Manchmal musste sie aber 
auch als Lückenfüller – z. B. vor den Weihnachtsferien bzw. gegen Ende des Schul-
jahres – oder zur Unterhaltung von Schülerinnen und Schülern herhalten. 

Wie ist es also dazu gekommen, dass Filme heute eine andere Akzeptanz im Un-
terricht genießen und mittlerweile im Philosophie- bzw. Ethikunterricht eine beson-
dere Rolle spielen? 

Ein zentraler Grund dürfte darin liegen, dass mit dem Aufkommen der ethisch-
philosophischen Fächergruppe1 für die Sekundarstufe I neue Methoden entwickelt 
werden mussten. Deduktive Verfahren, die bis Ende der 80er Jahre im Unterricht 
des Sekundarstufen II-Faches Philosophie vorherrschten, konnten nicht auf den 
Unterricht mit jüngeren Schülerinnen und Schülern übertragen werden. Zur Ver-
mittlung philosophischer bzw. ethischer Fragen und Probleme bedurfte es also 
neuer, dem Alter entsprechenden Unterrichtsverfahren. So entstanden im Laufe 
der Zeit viele Methoden, die heute zum regulären Repertoire von Philosophie- bzw. 
Ethik-Lehrerinnen und -lehrern gehören; dazu zählt auch der Einsatz von und der 
Umgang mit Filmen. Ende der 1970er bzw. zu Beginn der 1980er Jahre erschienen 
in der Zeitschrift für Philosophie (ZDP) bereits Beträge von Peter Dusek2, Helga Offer

1	 Gemeint sind hier alle ethisch-philosophisch ausgerichteten Fächer der Sekundarstufe I, die in 
den einzelnen Bundesländern unterschiedlich bezeichnet werden und entweder »Philosophie«, 
»Praktische Philosophie«, »Ethik«, »L-E-R« oder »Werte und Normen« heißen.

2	 Vgl. Dusek, Peter: »Politische Bildung in Österreich – am Beispiel der Fernsehserie ›Holocaust‹«, 
in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie 1, 1979, Heft 4: Philosophie und Politische Bildung, S. 194–
198.



10	 Martina Peters und Jörg Peters

manns3 und Konrad Liesmann4 erste didaktische Ansätze zum Einsatz von Filmen im 
Philosophie- bzw. Ethikunterricht. Offermanns und Liesmann betonen dabei, wie 
kompliziert es zu diesem Zeitpunkt ist, einen Film im Unterricht vorzuführen. Man 
muss sich nämlich vor Augen führen, dass es damals kaum Video-Kassetten, noch 
keine DVDs oder Blu-rays und schon gar keine Streaming-Dienste gab. Bei ihren Bei-
trägen handelt es sich also offenbar um die ersten Versuche, Filme im Philosophie- 
bzw. Ethikunterricht einzusetzen. Bis Ende der 1970er Jahre hatte der Film nämlich 
sowohl in der Philosophie als auch in der philosophischen Ästhetik entweder keine 
Berücksichtigung gefunden oder ist auf ablehnende Haltung gestoßen.5 Folglich 
kann es auch nicht die Intention von Dusek, Offermanns und Liesmann gewesen 
sein, in ihren Ausführungen eine Filmdidaktik für den Philosophie- bzw. Ethikun-
terricht zu entwerfen. Mit dem Paradigmenwechsel gegen Ende der 1990er Jahre, 
mit der Interpretation des Films als ein Medium, mit dem philosophische Positionen 
und Fragestellungen greifbarer dargestellt werden können, sollten dann einerseits 
Bodo Kensmann aus ästhetischem und andererseits Jörg Peters, Martina Peters 
und Bernd Rolf aus philosophie-didaktischem Blickwinkel den Filmeinsatz im Phi-
losophieunterricht in Deutschland populär machen.

Wenn man von der Anzahl der zu den philosophiedidaktischen Methoden publi-
zierten Artikeln und Büchern ausgeht, zählt heute der Einsatz von Filmen im Philo-
sophie- und Ethikunterricht ohne Frage zu den beliebtesten Methoden.6 Auch wenn 
keine Popcorn-Atmosphäre in Klassenzimmern verbreitet wird, trifft der Film bei 
Schülerinnen und Schülern wohl genau den Nerv, der sie motiviert, sich auf philo-
sophische Fragen einzulassen und über sie nachzudenken, um dann in der diskur-
siven Auseinandersetzung mit ihnen mögliche Antworten zu finden.

3	 Vgl. Offermanns, Helga: »Freiheit und Verantwortung. Der Film ›Die Treppe‹ im Ethikunterricht 
der gymnasialen Oberstufe«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik 3, 1981, Heft 1: 
Medien im Philosophieunterricht, S. 32–36.

4	 Vgl. Liessmann, Konrad: »›2001‹ – Stundensequenz zum Verhältnis von Utopie, Science-Fiction 
und Philosophie«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik 6, 1984, Heft 2: 1984, S. 88–91.

5	 Vgl. Liebsch, Dimitri: »Was heißt ›Philosophie des Films‹?«, in: Mitteilungen 2012, Philosophie
unterricht in Nordrhein-Westfalen Nr. 48, hrsg. von Draken, Klaus für den Landesverband NRW 
im Fachverband Philosophie e. V., S. 74–88, S. 74; noch einmal abgedruckt in: Mitteilungen 2013, 
Philosophieunterricht in Nordrhein-Westfalen Nr. 49, hrsg. von Draken, Klaus für den Landesver-
band NRW im Fachverband Philosophie e.V., S. 176–190, S. 177. Die folgenden Ausführungen be-
ziehen sich auf die zuletzt genannte Quelle. So findet sich auf der einen Seite beispielsweise noch 
in dem von Francis Edward Sparshott publizierten und wirklich kenntnisreichen Buch The Theory 
of Arts aus dem Jahre 1982 kein einziger Hinweis auf die Kunstgattung Film, obwohl sonst alle 
anderen Künste von der Antike bis zur Gegenwart aufgeführt und behandelt werden. Auf der an-
deren Seite bekennen Horkheimer und Adorno, dass der Film als zentrales Produkt der Kulturin-
dustrie die Vorstellungskraft und Spontaneität der Zuschauer lähme und jede denkende Aktivität 
verbiete (Horkheimer, Max; Adorno, Theodor W.: »Dialektik der Aufklärung«, in: Adorno, Theodor 
W.: Gesammelte Schriften, 20 Bde., Bd. 3, Suhrkamp Verlag, Frankfurt a. M. 1981, S. 147–149).

6	 Vgl. Jost, Leif Marvin: Filmspezifische Darstellungsmöglichkeiten der Differenz zwischen Wirklichkeit 
und Nichtwirklichkeit. Die Methodik des Philosophierens mit Filmen, angewandt auf Matrix, Die Truman 
Show und Inception, in diesem Band, S. 51–68.



	 Einführung	 11

 Begrifflichkeit

Es ist nicht einfach zu bestimmen, wie man den Umgang mit Filmen im Philoso-
phie- und Ethikunterricht bezeichnen soll. Derzeit werden folgende Termini ver-
wendet: 1. Philosophie und Film; 2. Philosophie des Films; 3. Philosophie durch Film; 
4. Philosophie im Film oder 5. Philosophieren mit Filmen. Weil einige dieser Begriffe 
durch synonyme Verwendung keine Präzision aufweisen und ihnen somit keine 
klare Bedeutung innewohnt, soll im Folgenden deutlich gemacht werden, was die 
einzelnen Termini zum Ausdruck bringen sollen, und welche Rolle sie in der Philo-
sophiedidaktik einnehmen.

 Philosophie durch Film

Mary M. Litch führt an der University of Alabama in Birmingham regelmäßig Semi-
nare durch, die sie Philosophy through Film nennt. Mit ihrem bekanntesten Buch, das 
sie ursprünglich als Grundlage für diese Seminare verfasst hat und das ebenfalls 
den Titel Philosophy through Film trägt, prägte sie im Jahre 2002 den gleichnamigen, 
aus der Filmdidaktik der Philosophie nicht mehr wegzudenkenden Begriff. Was aber 
versteht sie genau unter Philosophie durch Film?

Litch setzt in ihren Seminaren ganz bewusst Filme vor die eigentliche Lektüre 
philosophischer Texte. Sie ist der Überzeugung, dass ihre Studentinnen und Stu-
denten durch die Beschäftigung mit einer in einem Film aufgeworfenen philosophi-
schen Frage einen leichteren Zugang zu einem schwierig zu erfassenden philoso-
phischen Problem erhalten, als wenn dies direkt durch philosophische Texte, die oft 
komplexe Diktionen aufweisen, geschehen würde.

Man kann daher sagen, dass die amerikanische Philosophin das Medium be-
wusst zur Vorentlastung der Lektüre philosophischer Texte nutzt. Der Film seiner-
seits dient sozusagen als Schlüssel zu komplizierten philosophischen Gedanken 
und öffnet somit die Tür zu philosophischen Theorien. Damit bleibt ein Film nicht 
bloße Illustration einer philosophischen Lehre, sondern ist vielmehr ein Teil der 
Erschließung eines philosophischen Theorems. Diesen Umstand stellt Litch deutlich 
heraus, wenn sie betont: »The films are not mere ›addons‹ to an otherwise straight-
forward introductory philosophy text«7. Die Studentinnen und Studenten erwerben 
somit durch die Analyse eines Films bzw. einer Filmsequenz ein philosophisches 
Vorverständnis, mit dem sie sich nun konkret einer philosophischen Frage, einer 
philosophischen Position oder einer philosophischen Theorie widmen können. Da-
mit steht der Film nicht isoliert dar, sondern ist in die Diskussion des zu behandeln-
den philosophischen Problems integriert8.

Litch hat nur solche Filme in ihren Kanon aufgenommen, in denen philosophi-
sche Grundfragen filmisch umgesetzt werden. Zu diesen Grundfragen zählen 
etwa die Fragen nach Gut und Böse, nach dem Sinn des Lebens, nach der Exis-

7	 Litch, Mary M.: Philosophy through Film, a. a. O., S. vii.
8	 Ebd.



12	 Martina Peters und Jörg Peters

tenz Gottes oder nach den Grenzen unserer Erkenntnis, um nur einige Beispiele zu  
nennen9.

Nach Litch besteht die Aufgabe von Philosophinnen und Philosophen darin, 
diese Grundfragen zu stellen und Untersuchungen dazu durchzuführen, um Argu-
mente und Begründungen für eine Antwort auf die gestellte Frage zu erhalten. 
Dabei muss nicht unbedingt eine formale Argumentation vorliegen, denn auch nar-
rative Texte oder Filme können der Amerikanerin zufolge argumentativ sein und 
Positionen beinhalten, um einige der bedeutendsten Fragen der Philosophie zu 
diskutieren.

Litch instrumentalisiert somit den Film, um Studierenden einen einfacheren Zu-
gang zu komplexen philosophischen Theorien zu verschaffen. Aufgrund der Instru
mentalisierung des Films muss es für sie auch ohne Belang sein, ob ein Drehbuch-
autor oder Regisseur mit seinem Werk überhaupt eine philosophische Intention im 
Auge hatte. Wichtig scheint ihr allein, dass ein Film eine philosophische Intention 
aufweist, durch die die Studentinnen und Studenten Zugang zu den zu behandeln-
den Theorien finden: »[M]y main criterion for using films in the book is that they […] 
present and defend an answer to one of philosophy’s classical questions. Whether 
the writer or director responsible for a film had the intention of doing philosophy 
is beside the point.«10

 Philosophie des Films und Philosophie und Film

Mit der Funktionalisierung von Filmen steht Litch in einer Reihe mit dem von Jörg 
Peters, Martina Peters und Bernd Rolf intendierten Einsatz von Filmen im Philoso-
phie- und Ethikunterricht sowie dem von Volker Steenblock vertretenen Ansatz des 
Philosophierens mit Filmen.

Der in Bochum lehrende Filmphilosoph Dimitri Liebsch kritisiert diese Instru-
mentalisierung des Films als Aneignung des Films durch die Philosophie(didaktik). 
Die Aneignung des Films beginnt nach Liebsch mit dem bereits angedeuteten Para-
digmenwechsel im philosophischen Umgang mit dem Medium Film als solchem. 
Am Ende des 20. Jahrhunderts wird der Film aus philosophischer Sicht positiv um-
gedeutet und mehr und mehr zweckorientiert vereinnahmt, bevor er dann zu Be-
ginn des 21. Jahrhunderts im Unterricht als Mittel eingesetzt wird, um philosophi-
sche Positionen zu verdeutlichen oder in die Grundlagen bzw. Grundfragen der 
Philosophie einzuführen. Damit wird man nach Liebsch aber dem Film als Kunst-
werk nicht mehr gerecht, weil weder die in ihm enthaltenen ästhetischen Mittel 
berücksichtigt werden noch eine Reflexion über den Film als Film stattfindet. Neben 
Liebsch fordern innerhalb der Didaktik der Philosophie auch Bodo Kensmann, Eric 
Willems und Leif Marvin Jost, dass der Film nicht nur als Textersatz fungieren dürfe, 
sondern auch die ästhetischen Komponenten Berücksichtigung zu finden hätten, 
um sowohl dem Film als auch der philosophischen Fragestellung – die häufig mit-

9	 Ebd., S. 2.
10	 Ebd.



	 Einführung	 13

einander verzahnt sind – gerecht zu werden. Die unterrichtliche Auseinanderset-
zung mit einem Film im Fach Philosophie habe sich dementsprechend neben dem 
Filminhalt an den Aspekten Filmtechnik und Filmphilosophie/Filmtheorie zu orien-
tieren. Die Autoren plädieren folglich gleichzeitig für eine Philosophie des Films so-
wie für eine Zusammenführung von Philosophie und Film.

 Philosophie im Film

Der Begriff Philosophie im Film impliziert, dass eine philosophische Idee das Thema 
eines Films bildet oder philosophische Theorien zumindest im Vordergrund von 
Filmen stehen. Dies ist aber meist nicht der Fall, weil eine philosophische Lehre in 
der Regel weder vom Regisseur noch vom Drehbuchautor bewusst intendiert ist. 
Es gibt nur wenige Filme, in denen dezidiert aus philosophischen Werken zitiert 
wird oder die konkret auf philosophischen Ideen basieren. Einige Beispiele mögen 
verdeutlichen, was gemeint ist: Der bekannteste Film, in dem sogar unterschiedli-
che philosophische Systeme nebeneinander dargestellt werden, dürfte Matrix (USA 
1999) sein. Larry und Andy Wachowski11, die das Drehbuch geschrieben und auch 
Regie geführt haben, entlehnen wichtige Aspekte der Gestaltung ihrer Geschichte 
aus dem Bereich der Erkenntnistheorie und dort wiederum aus dem Rationalismus. 
Dabei thematisieren sie in ihrem Film sowohl Platons Höhlengleichnis12 als auch die 
Frage von René Descartes, mit welcher Sicherheit wir sagen können, dass wir in der 
Wirklichkeit leben, oder ob uns nicht das, was sich uns als Realität darstellt, nur 
vorgegaukelt wird13.

Ein zweites Beispiel ist der in Deutschland nicht allzu bekannte Spielfilm Sokrates 
(I 1971) von Roberto Rossellini. Die Grundlage für diesen biographischen Film stel-
len Platons Bücher Eutyphron, Apologie, Kritias und Phaidon dar. In diesen Schriften 
wird der Tod des Sokrates, beginnend mit der Beschuldigung der Kläger, Sokrates 
verführe die Jugend und leugne die Götter, über den gegen den Philosophen ge-
führten Prozess bis zu dessen Hinrichtung durch den Schierlingsbecher geschildert. 
Gleichzeitig werden in diesen Werken philosophische Themen wie Frömmigkeit 
(Eutyphron), richtiges Handeln (Kritias) oder die Unsterblichkeit der Seele (Phaidon) 
angesprochen, die sich – wenn natürlich auch nur auszugsweise – in Rossellinis 
Filmadaption wiederfinden. 

11	 Kurz nach der Veröffentlichung von Matrix Reloaded (2003) begann Laurence (»Larry«) Wachowski 
damit Aufsehen zu erregen, dass er Frauenkleidung trug. 2010 hat er sich schließlich als 
transsexuell geoutet und heißt seitdem Lana Wachowski. Auch Andy Wachowski outet sich 2016 
als transgender und nennt sich heute Lilly Wachowski.

12	 Vgl. Griswold, Charles L. jun.: »Happiness and Cypher’s Choice: Is Ignorance Bliss?«, in: Irwin, 
William (ed.): The Matrix and Philosophy. Welcome to the Desert of the Real, Popular Culture and 
Philosophy, Vol. 3, OPEN COURT, Chicago/La Salle, Illinois 2002, S. 126–137, S. 127–130.

13	 Vgl. Erion, Gerald J.; Smith, Barry: »Scepticism, Moratlity, and The Matrix«, in: ebd., S. 16–27, S. 19–
20; Knight, Deborah; McKnight, George: «Real Genre an Virtual Philosophy«, in: ebd., S. 188–201, 
S. 189 und S. 199; Weberman, David: «The Matrix Simulation and the Postmodern Age«, in: ebd., 
S. 225–239, S. 227–229.



14	 Martina Peters und Jörg Peters

Ein drittes Beispiel, das belegt, wie Philosophie im Film präsentiert werden kann, 
lässt sich an Muxmäuschenstill (D 2003) zeigen. Der Protagonist des Films, Mux, ist 
ein Moralist und Dogmatiker, der von sich selbst glaubt, nach Immanuel Kants Ka-
tegorischem Imperativ zu handeln. Der Film zeigt eindringlich, wie Mux sich immer 
weiter von dem Ideal des Aufklärers entfernt und den kategorischen Imperativ so 
umdeutet, dass er schließlich davon überzeugt ist, die Gesetzgebung habe sich 
seinen Vorstellungen anzupassen. Aufgrund seiner pervertierten Auslegung des 
Sittengesetzes begeht er selbst Straftaten, um Gesetzesbrecher zur Rechenschaft 
ziehen zu können. Der Werdegang von Mux zeigt eindringlich, dass ein Dogmatis-
mus zu Willkür und Selbstherrlichkeit führen kann und absolut gesetzte moralische 
Ideen in einem totalitären Überwachungsstaat enden können14.

Ein viertes Beispiel führt Dimitri Liebsch an, wenn er auf Alfred E. Greens Film 
Babyface (USA 1933) verweist. In diesem Film bedient sich die Protagonistin mit 
dem vielsagenden Namen Lily Powers ihres Körpers und ihrer Sexualität, um die 
soziale Leiter emporzuklettern. Allerdings schläft sie sich erst nach der Lektüre von 
Nietzsches Spätphilosophie nach oben: »Dabei wird die Szene ihrer philosophischen 
Initiation mit einer drastischen Aufblende eröffnet, die den abgestoßenen und ris-
sigen Rückeneinband einer Ausgabe von Will to Power (Der Wille zur Macht) zeigt«15.

Die wenigen Beispiele machen deutlich, dass die Umsetzung philosophischer 
Ideen in Spielfilmen nur selten Berücksichtigung finden, sieht man einmal von der 
Verfilmung der Lebenswege einiger Philosophen wie Sokrates, Blaise Pascal oder 
René Descartes ab, die übrigens alle Auftragsarbeiten für das italienische Fern
sehen waren und von Roberto Rossellini umgesetzt wurden16. 

Die häufigste Form der filmischen Umsetzung philosophischer Ideen findet man 
tatsächlich als Fernsehspiel, wenn man beispielsweise an Kümmert euch nicht um 
Sokrates (ZDF, Erstausstrahlung: 13. April 1979) oder Der Prozess des Sokrates (ARD/
WDR 1986) denkt, oder aber als Produktionen für das Schulfernsehen. Aus didakti-
scher Sicht sticht hier für den Bereich der Sekundarstufe II die zehnteilige Serie Kant 
für Anfänger. Sophies Ausflug in die Philosophie (ARD/BR alpha) hervor, die man in Die 
Kritik der reinen Vernunft17 und Kant, Sophie und der kategorische Imperativ18 untertei-
len muss. Für den Bereich der Sekundarstufe I ist insbesondere die dreizehnteilige 

14	 Vgl. Winkler, Thomas: Filmheft Muxmäuschenstill, Marcus Mittermeier, Deutschland 2003, hrsg. von 
der Bundeszentrale für politische Bildung, Bonn 2004, S. 9.

15	 Liebsch, Dimitri: »Was heißt ›Philosophie des Films‹?«, a. a. O., S. 176.
16	 Rossellinis Filme Blaise Pascal (I 1972) und Descartes (I 1974), sind weitgehend unbekannt und 

bestechen durch lange Sequenzen, die für Zuschauer mit heutiger Sehgewohnheit kaum 
auszuhalten sind, weil die schauspielerische Leistung äußerst statisch ist. Auf der anderen Seite 
muss gesagt werden, dass die Darstellung der wissenschaftlichen und philosophischen Aspekte 
sehr detailliert und angemessen erfolgt.

17	 Die Erstausstrahlungen der Folgen 1 bis 5 konnten am 12. 02. 2004 (Folge 1: Metaphysik), 
19. 02. 2004 (Folge 2: Kopernikanische Wende), 26. 02. 2004 (Folge 3: Verstand und Sinne), 
04. 03. 2004 (Folge 4: Grenzüberschreitung) und 11. 03. 2004 (Folge 5: Zielpunkt Vernunft) auf BR 
alpha gesehen werden.

18	 Die Erstausstrahlungen der Folgen 6 bis10 konnten am 03. 01. 2006 (Folge 1: Ethik und Pflicht), 
10. 01. 2006 (Folge 2: Legalität und Moralität), 17. 01. 2006 (Folge 3: Hypothetisch und kategorisch), 



	 Einführung	 15

Serie Nächster Halt …19 zu nennen, in der Sabrina und Torsten mit einem Bus reisen 
und sich an den einzelnen Haltestellen jeweils einem philosophischen Begriff wid-
men. Gemeinsam suchen sie nach Antworten auf ihre Fragen zu den Themen: »Das 
Fremde«, »Angst«, »Liebe«, »Das Böse«, »Schönheit« oder »Tod«. Dabei treffen sie 
auf Menschen oder geraten in Situationen, die ihnen bei ihrer konkreten Frage wei-
terhelfen. Mit dem erwachsenen Moderator Gert Scobel reden sie hinterher darü-
ber, was sie erlebt, gefühlt und wie sie sich dadurch weiterentwickelt haben. Unter-
stützung bekommt das Trio von bekannten Philosophen, die sich zu Wort melden 
und durch ihre Zitate den philosophischen Hintergrund der Wissensreise bilden. 
Ergänzt werden ihre Stopps jeweils durch eine Dokumentation über ein Kind, das 
von der Fragestellung der Sendung konkret betroffen ist.

Wenn Philosophielehrerinnen und -lehrer in (Spiel-)Filmen philosophische Fra-
gen oder Probleme ausmachen, dann liegt es daran, dass sie mit ihrem philosophi-
schen Blick Sequenzen, Szenen, Gespräche, Beispiele etc. aufspüren, an denen eine 
philosophische Idee oder Position exemplifiziert oder eine philosophische Frage 
bzw. ein philosophisches Problem aufgeworfen werden kann. Der zu beschreitende 
Weg ist in der Regel also ein umgekehrter: Es werden nicht bewusst philosophische 
Ideen in einer im Film zu erzählenden Geschichte umgesetzt, die dann von Philoso-
phielehrerinnen oder -lehrern für den Unterricht genutzt werden, sondern Philo-
sophielehrerinnen und -lehrer entdecken in filmisch umgesetzten Erzählungen und 
Romanen Ideen, Gedankenexperimente, Dilemmata etc., die sich eignen, um phi-
losophische Gedankengänge oder sogar ganze Theorien nicht nur nachzuvollzie-
hen, sondern gemeinsam mit den Schülerinnen und Schülern zu erarbeiten oder 
– sofern die Lehren bereits im Philosophie-Unterricht besprochen wurden – zu re-
kapitulieren.

 Philosophieren mit Filmen

Wenn Philosophie im Film tatsächlich bedeutet, dass in einem Film explizit und be-
wusst philosophische Theorien aufgegriffen und filmisch umgesetzt werden, dann 
ist der Titel des Buches Philosophie im Film von Jörg und Martina Peters und Bernd 
Rolf irreführend. In diesem Lehrwerk geht es nämlich nicht darum zu zeigen, in 
welchen Spielfilmen philosophische Themen minutiös entwickelt werden, oder zu 
prüfen, inwieweit die in ausgewählten Filmen dargestellten philosophischen The-
orien plausibel oder haltbar sind. Vielmehr ist es – so stellen die drei Autoren von 
vornherein klar – die Aufgabe der Philosophie, sich Spielfilme anzueignen und diese 

24. 01. 2006 (Folge 4: Maximen auf dem Prüfstand) und 31. 01. 2006 (Folge 5: Freiheit und 
Sittlichkeit) auf BR alpha gesehen werden.

19	 Bei den einzelnen Sendungen handelt es sich um folgende Themen, zu denen in Klammern die 
jeweiligen Erstausstrahlungstermine genannt werden: Staffel 1: 1. Angst (02. 11. 2008), 2. Jenseits 
(08. 11. 2014), 3. Liebe (15. 11. 2008), 4. Das Böse (22. 11. 2008), 5. Das Fremde (29. 11. 2008) und 
6. Schönheit (06. 12. 2008); Staffel 2: 7. Gerechtigkeit (01. 11. 2009), 8. Ich (08. 11. 2009), 9. Glück 
(15. 11. 2009), 10. Schuld (22. 11. 2009), 11. Gott (29. 11. 2009), 12. Streit (06. 12. 2009) und Wahrheit 
(13. 12. 2009).



16	 Martina Peters und Jörg Peters

so zu instrumentalisieren, dass durch die diesem Medium innewohnende präsenta-
tive Ausdrucksform Schülerinnen und Schülern schwierige Theorien oder abstrakte 
Ideen nahegebracht werden können. Auf diese Weise werden – im kantischen Sinne 
– Anschauungen mit Begriffen unterlegt, so dass sie nicht blind sind, und (philo-
sophische) Gedanken mit Inhalt gefüllt, die dementsprechend auch nicht leer blei-
ben20. Kurz gesagt heißt das, dass »präsentativ-begriffliche Prägungen das Aus-
gangsmaterial für spätere diskursiv-begriffliche Prägungen«21 darstellen. Peters, 
Peters und Rolf bringen hier zum Ausdruck, dass das Anschauen von Filmen Hilfe 
leisten kann, um zu einem diskursiv-abstrakten Denken zu gelangen. Dies ist ge-
nau das, was Kant als »natürliche[n] Fortschritt der menschlichen Erkenntnis« und 
»als Weg der Unterweisung« bezeichnet hat, nämlich dass man »durch Erfahrung 
zu anschauenden Urteilen und durch diese zu Begriffen gelangt, dass darauf diese 
Begriffe in Verhältnis mit ihren Gründen und Folgen durch Vernunft und endlich in 
einem wohlgeordneten Ganzen vermittelst der Wissenschaft erkannt werden«22.

Zu Recht stellt Liebsch fest, dass – wie Peters, Peters und Rolf hervorheben – der 
Film im Bereich der philosophischen Lehre instrumentalisiert wird23, d. h., es geht 
ihnen wie auch der amerikanischen Didaktikerin Litch nicht um den Film als Kunst-
werk. Für sie ist der Film Mittel zum Zweck, um insbesondere Studentinnen und 
Studenten bzw. Schülerinnen und Schülern, aber auch allen anderen Menschen den 
Zugang zur Philosophie zu erleichtern. Dass Filme nicht jede philosophische Frage 
bzw. jedes philosophische Problem darstellen können, bedarf hier keiner besonde-
ren Erwähnung. Aber sie eignen sich, um grundlegende Aspekte der Philosophie 
zu vermitteln.

Damit steht bei den Autoren natürlich nicht der Film als Film, nicht der Film als 
ästhetisches Kunstwerk im Zentrum des didaktischen Interesses, sondern philoso-
phische Gedanken, Thesen oder Positionen. Aus diesem Grund ist, um Peters, Pe-
ters und Rolf noch einmal anzuführen, der Film im Unterricht als Textersatz, als 
Gedankenexperiment, als Dilemma etc. aufzufassen. Liebsch nennt diese Form des 
Umgangs mit Filmen nicht nur »Aneignung«, sondern auch »Illustration«. Der Be-
griff Illustration erscheint insofern befremdlich, als aus didaktischer Sicht damit 
nicht gemeint sein kann, dass ein Film nur angeschaut wird, um sich bildhaft das 
vor Augen zu führen, was theoretisch erarbeitet worden ist. Illustration bedeutet 
hier, sich einen Film oder eine Filmsequenz so anzueignen, dass daran eine philo-
sophische Frage bzw. ein philosophisches Problem oder eine philosophische Posi-
tion erarbeitet werden kann. Insofern können didaktische Reduktionen dem Film 

20	 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, PhB 505, nach der ersten und zweiten Original-
Ausgabe hrsg. von Timmermann, Jens, mit einer Bibliographie von Heiner Klemme, Felix Meiner 
Verlag, Hamburg 1998, S. 130 (B 75).

21	 Peters, Jörg; Peters, Martina; Rolf, Bernd: Philosophie im Film, a. a. O., S. 6.
22	 Kant, Immanuel: »Von der Ankündigung seiner Vorlesungen in dem Winterhalbenjahre 1765–

1766«, in: Kant, Immanuel: Kants Werke, hrsg. von Weischedel, Wilhelm, 10 Bde., Bd.2, Wissen
schaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1983, S. 907.

23	 Peters, Jörg; Peters, Martina; Rolf, Bernd: Philosophie im Film, a. a. O., S. 5.



	 Einführung	 17

als Film – im Gegensatz zu der Auffassung von Liebsch24 – auch nicht zuwiderlaufen. 
Dies wäre nur möglich, wenn die Didaktiker den Anspruch erheben würden, das 
Gesamtkunstwerk Film zu betrachten. 

Das Gesagte macht deutlich, dass der Titel des Buches eigentlich Philosophieren 
mit Filmen lauten müsste, denn das Anliegen von Peters, Peters und Rolf besteht 
darin, dass sich Schülerinnen und Schüler anhand eines Spielfilms bzw. einer Film-
sequenz zunächst über die dem jeweiligen Kontext zugrundeliegende zentrale phi-
losophische Frage klar werden sollen. Ausgehend von Alltagssituationen, Gedan-
kenexperimenten oder Dilemmata, die in den Filmen präsentiert werden, sind die 
Jugendlichen vom ersten Moment an, ohne es zu ahnen, mit einer philosophischen 
Situation konfrontiert, die sie beschreiben, analysieren, beurteilen und auch reflek-
tieren müssen. Sie philosophieren, ohne zu wissen, dass sie es bereits tun. Der 
zweite, der wissenschaftspropädeutische Schritt wird erst im Anschluss an die Be-
sprechung des Films vollzogen, wenn die dem Film innewohnende Fragestellung 
am Film bearbeitet worden ist: Jetzt muss das Erarbeitete auf eine philosophische 
Theorie übertragen oder auf der Basis einer philosophischen Lehre (theoretisch) 
angewandt werden.

Genau diesen Ansatz greift der Bochumer Philosophiedidaktiker Volker Steen-
block in seinem Buch Philosophieren mit Filmen25 auf und verfährt ähnlich wie Peters, 
Peters und Rolf. Schon der Titel seines Buches verdeutlicht, dass der Fachdidaktiker 
primär Wert darauf legt, sich den Inhalt ausgewählter Szenen bzw. Sequenzen eines 
Filmes unter einer bestimmten philosophischen Fragestellung anzuschauen. Auch 
er nutzt und instrumentalisiert den Film, um an und mit ihm philosophische Theo-
rien durch Schülerinnen und Schüler erarbeiten zu lassen. Die durch die Auseinan-
dersetzung mit dem Film gewonnenen Lehren werden dann anhand von philoso-
phischen Positionen erhärtet. 

Der von Peters, Peters und Rolf sowie von Steenblock vorgeschlagene unterricht-
liche Umgang mit Filmen zeigt, dass der Film sowohl zur Problematisierung als auch 
zur Veranschaulichung von philosophischen Fragestellungen dienen kann und sich 
als Medium, als (Ver-)Mittler zwischen dem Problem auf der einen und den Schüle-
rinnen und Schülern auf der anderen Seite geradezu anbietet. Allerdings trifft die-
ser Ansatz nur dann zu, wenn man Philosophieunterricht als ein Nachdenken über 
Fragen versteht, das jeden Menschen betrifft und worüber sich jeder Mensch erst 
einmal selbst bewusst werden muss. 

Unter diesen Voraussetzungen kann Philosophieunterricht dann nur sekundär 
als ein Nachdenken von, als ein Wiedergeben von bereits Gedachtem oder Gelern-
tem, begriffen werden. Dementsprechend können rein akademische Fragen, die 
aus der Sphäre der Film-Philosophie stammen, im Philosophie-Unterricht an der 
Schule – wenn überhaupt – nur begrenzt berücksichtigt werden, denkt man bei-
spielsweise an das Verhältnis des Films zur Philosophie bzw. umgekehrt an das 
Verhältnis der Philosophie zum Film. Dass diese Fragen im schulischen Kontext in 

24	 Liebsch, Dimitri: »Was heißt ›Philosophie des Films‹?«, a. a. O., S. 183.
25	 Steenblock, Volker: Philosophieren mit Filmen, Narr Francke Attempto Verlag, Tübingen 2013.



18	 Martina Peters und Jörg Peters

der Regel nicht aufgegriffen werden können, mögen die folgenden drei Aspekte 
verdeutlichen: 1. Das schulische Bildungssystem ist generell darauf angelegt, dass 
Schülerinnen und Schüler ein möglichst breites Spektrum relevanter Positionen 
kennenlernen, während die universitäre Bildung (eigentlich) auf ein möglichst ge-
naues, ein in die Tiefe gehendes Wissen zielt. 2. In Bezug auf Unterricht müssen 
auch die jeweiligen Kernlehrpläne, Bildungspläne oder Richtlinien für die Fächer 
Philosophie bzw. Ethik der einzelnen Bundesländer Berücksichtigung finden – und 
dort ist die Auseinandersetzung mit Spezialfragen nicht aber nur in besonderen 
Kursen vorgesehen. 3. Schließlich sei noch darauf verwiesen, dass auch die zeit
liche Komponente eine Rolle spielt. Der Oberstufenunterricht im Fach Philosophie 
bzw. im Fach Ethik ist in der Mehrheit der Bundesländer vorrangig so angelegt, dass 
zunächst einmal die Vorgaben für das Zentralabitur berücksichtigt werden müs-
sen26. Da die Lehrpläne kaum Spielräume lassen, um sich mit weiteren Aspekten 
der Philosophie als den vorgeschriebenen auseinanderzusetzen, gibt es – so bedau-
erlich dies auch ist – nur wenige Möglichkeiten, Spezialprobleme im Unterricht zu 
behandeln. 

 Der Aufbau des Buches

Zum Schluss sei noch ein Blick auf den Aufbau des vorliegenden Buches geworfen: 
Das Kompendium umfasst sowohl einen Theorie- als auch einen Praxisteil. Der The-
orieteil stellt – ohne eine Gewichtung vorzunehmen – alle derzeit im deutschspra-
chigen Raum diskutierten philosophiedidaktischen Positionen zum Einsatz von Fil-
men im Philosophie- und Ethikunterricht nebeneinander. 

Der Praxisteil präsentiert für alle Jahrgangsstufen der Sekundarstufen I und II 
mindestens einen Film bzw. eine Filmsequenz, der oder die sich für den Unterricht 
in der jeweiligen Altersgruppe eignet. Jeder Film(ausschnitt) wird nicht nur inhalt-
lich zusammengefasst und analysiert, sondern auch durch weiterführendes Unter-
richtsmaterial zu den thematisierten philosophischen Fragen ergänzt. 

Eine umfassende Auflistung von Filmen, die sich besonders für den Einsatz im 
Philosophie- und Ethikunterricht eignen, sowie eine auf didaktische Aspekte be-
schränkte Auswahlbibliographie bieten Orientierung und Anregungen für eine wei-
terführende Arbeit mit Filmen im Unterricht.

26	 Eine Ausnahme bildet derzeit nur Rheinland-Pfalz. Es ist das einzige Bundesland, in dem es kein 
Zentralabitur gibt.


	Cover

	Inhaltsverzeichnis

	Einführung: Mit Filmen zum Nachdenken überphilosophischebzw. ethische Fragen gelangen. Von Martina Peters und Jörg Peters

	1 - WIE FILME IM PHILOSOPHIE- UND ETHIKUNTERRICHT EINGESETZT WERDEN KÖNNEN 

	Spielfilme im Philosophie- und Ethikunterricht. Von Jörg Peters und Bernd Rolf

	Philosophieren mit Filmen. Von 
Volker Steenblock
	Filmspezifische Darstellungsmöglichkeiten der Differenz zwischen Wirklichkeit und Nichtwirklichkeit. Die Methodik des Philosophierens mit Filmen, angewandt aufMatrix, Die Truman Show und Inception. Von Leif Marvin Jost

	Ästhetische Bildung!? Über Möglichkeiten und Grenzen eines kompetenzorientierten Einsatzes von Spielfilmen im Philosophieunterricht der Oberstufe. Von 
Claudia Gockel

	2 -  MÖGLICHKEITEN FÜR DEN EINSATZ VON FILMEN IN DER SEKUNDARSTUFE I 

	Schubladen im Kopf – Vorurteile und ihre Auswirkungen. Eine Unterrichtseinheit für die Orientierungsstufe zum Film Shrek. Von Mandy Haupt und Denise Heine

	The Simpsons – Der blöde UNO-Club. Von den Simpsons lernen, was zu einer Gemeinschaft gehört. Von Bernd Rolf

	Freedom Writers. Sokratisch ausgerichtete Kulturarbeit mit Film und Schrift. Von Klaus Draken

	Sensibles Gleichgewicht – Balance. Von Linus Hauser und Anita Rösch

	Freundschaft bis zum Tod – Das Meer in mir. Von Anita Rösch

	Die Stadt der Blinden. Eine Parabel über den Verlust der Sehkraft. Von Stefan Maeger

	Philosophieren am Beispiel des Animationsfilms. Wenn das Leben geht. Von Regina Uhtes

	Star Trek: The Next Generation – Was ist der Tod? Von Bernd Rolf


	3 - MÖGLICHKEITEN FÜR DEN EINSATZ VON FILMEN IN DER SEKUNDARSTUFE II

	Ethik im Film – The Philosophers. Von Anita Rösch

	In Time – Lebenszeit als Zahlungsmittel. Von Klaus Draken

	»Hier stimmt doch was nicht«. Mediale Irritation in Tom Tykwers Epilog. Von Eric Willems

	Das Ende des Einen, der Neuanfang des Anderen. Ethische Aspekte der Transplantationsmedizin anhand einer Folge der US-amerikanischen Arztserie Dr. House. Von Katrin Seele und Peter Seele

	L. A. Crash – Jenseits von Schwarz und Weiß. Von Martina Peters

	Die Truman Show – Filmkonzept und Interpretation. Von Inge Künle und Marlen Wronka

	Als der Mux mäuschenstill wurde. Moral im Film. Von Susanne Dannecker

	The Dark Knight – Der Joker hat sich verrechnet. Von Jörg Peters

	»For what? For nothin’. For a tin star.« Mit John Locke ins Kino gegangen, erneut High Noon gesehen. Von Bodo Kensmann

	Willkommen in der Matrix – Was ist die Wirkliche Welt? Von Georg Schöffel

	Inception – Die Welt bricht regelrecht in Stücke! Von Klaus Peter Schmidt, Anne de Beukelaar,Valeska Krueger und Manuela Nowald

	Mehr Leben, Vater! – Blade Runner. Von Volker Steenblock

	eXistenZ – Ein metaphysisches Spiegelkabinett. Von Stefan Maeger


	Filmographie für Philosophie und Ethik. Von Martina Peters und Jörg Peters

	Auswahlbibliographie – Philosophieren mit Filmen




