Verwisch die Spuren






Alexander Garcia Diittmann | Verwisch die Spuren

Mit Bildern und Arbeiten von Elizabeth Presa

diaphanes



1. Auflage; ISBN 3-935300-64-6
© diaphanes, Ziirich-Berlin 2005
www.diaphanes.net

Alle Rechte vorbehalten

Umschlag, Layout, Satz: 2edit, Ziirich / www.2edit.ch
Druck: Poge, Leipzig



Inhalt

Resonanzkorper 9
Wie tragbar ist Dein Museum? 25
Tag fiir Tag 51
Das Verwischen der Spuren 57
Sag’ mir, daf3 ich nicht verriickt bin 69
Geschwatz 73
Umsturz im Ubergang 87
Was liegt aullerhalb? 117
Oberflichen 123
Das ABC der visual culture oder

ein neuer Verfall des Analphabetentums 129
Schemen 135
Namen und Neigungen 137
»Ein neuer Wandel, nicht ein neuer Glaube« 153

Nachweise 167












Resonanzkorper

Zum Verhiltnis von Kunst, Kunstkritik und Kunsttheorie

In ihrem Nachwort zu der italienischen Ausgabe dreier kurzer
Texte von Gilles Deleuze, die sich mit der Frage nach dem schopfte-
rischen Akt beschaftigen, konstatiert die Schriftstellerin und Philo-
sophin Antonella Moscati, Kunst bringe keine Werke mehr hervor,
sondern Ereignisse. An die Stelle der Autonomie von Kunstwerken
trete die Dringlichkeit, Vermischung, Nédhe eines Hier und Jetzt der
Korper, der dokumentarisch reproduzierten Wirklichkeit, des aus-
gesetzten blolRen Lebens oder bloRen Leibs, dessen aktuelle Be-
handlung sich als integraler Bestandteil des kiinstlerischen Ereig-
nisses erweise.' Emblematisches Bild solcher Kunst ist der Glas-
kasten in einem Tanz- und Bewegungsstiick der Choreographin
Sascha Waltz, das sie biindig Korper nennt, ein Titel, so prdzis und
offen, so kurz und treftend wie Gdinge, die erste abendfiillende
Arbeit von William Forsythe und dem Ballett Frankfurt: auf aller-
engstem Raum reiben sich lupenhaft nackte gewundene Korper
aneinander, Gewiirm, Zellteilung, Eisblumen. Moscati nennt als
Beispiele body art, performance, die Filme, die sich auf das Manifest
Dogme 95 berufen. Sie erinnert an die Tendenz zur taktilen Rezep-
tion, die Benjamin in seinem beriihmten Aufsatz iiber die tech-
nische Reproduzierbarkeit der Kunst nachzeichnet und in die

1. Antonella Moscati, »Le due facce dell’ atto di resistenza«, in: Gilles
Deleuze, Che cos’e ['atto di creazione?, Neapel 2003, S. 55.



Zukunft projiziert. Kunst sei zur Kunst des Kafkaschen Hunger-
kiinstlers geworden, bemerkt Moscati, eines Hungerkiinstlers, so
konnte man hinzufiigen, den kein Impresario mehr dazu anhilt, an
der einen Grenze immer wieder haltzumachen und das Hungern
aufzugeben; eines Hungerkiinstlers, der stindig neue Grenzen zieht
und die Sensation des noch Moglichen mit der Authebung der
Trennung zwischen Schaubude, wissenschaftlichem Experiment
und kiinstlerischer Intention verbindet. Es ist, als hatte die soge-
nannte Postmoderne, die den Korper in ein Zitat verwandelte, in
die fliegenden Kopte der Pastiche-Orgie Kill Bill, die Durchldssigkeit
der Grenze zwischen Korper und Artefakt erhoht, bis schlieflich
Artefakt und Korper in eins fallen und man es mit der Zweideutig-
keit zu tun hat, die sich in der Vermittlung der verallgemeinerten
Zitation ebenso ausdriickt wie in der Unmittelbarkeit des physi-
schen Geschehens. David Cronenbergs Filme Crash und Existenz, in
denen der Korper von der Prothese verlingert und ersetzt wird,
wahrend die Maschine in einer weder realen noch virtuellen Welt
weiche, molluskenhafte, leibliche Ziige annimmt, veranschauli-
chen die Zweideutigkeit. Die Errichtung einer visual culture, die von
einer gewissen Kontinuitdat der Medien zehrt (Film, Video, Photo-
graphie, Installation), rithrt an den Indifferenzpunkt der Zweideu-
tigkeit, indem sie den Abstand zwischen Bild der Wirklichkeit und
Wirklichkeit des Bildes bis ins unentscheidbar Infinitesimale verrin-
gert. Verwisch die Spuren!

Betrachtet man sie im Licht dieser Diagnose, haftet der Frage
nach dem Verhaltnis von Kunstkritik und Kunsttheorie etwas Ana-
chronistisches an. Setzt Kunstkritik nicht eine wie immer auch pro-
blematische Einheit des Werks voraus, der eine Einheit der Kunst
und der Kiinste entspricht, wahrend Kunsttheorie diese Vorausset-
zung begriindet und die MaRstdbe fiir die kritische Durchdringung
einzelner Werke aufstellt? Noch dort, wo sich der Kritiker in einer



Rezension oder in einer Einleitung auf Theoretiker beruft, ihre
Schriften anfiihrt, wird der Theorie, mag sie nun im engeren Sinne
Kunsttheorie sein oder nicht, die Bereitstellung eines zumindest lo-
sen begrifflichen Rahmens zugetraut, zugemutet, zugewiesen. Das
gilt selbst dann, wenn ein aus der Theorie hervorgegangener Histo-
rismus, der mit der Auflosung der Gattungen in Medien einher-
geht, die Theorie ablost und abwehrend allen Versuchen begegnet,
die von einer in den Archiven nicht verbuchten Erfindungsgabe
und Einbildungskraft zeugen. Gelegentlich kann man beobachten,
dal3 es zu einem Pakt zwischen Kiinstler und kritisch ambitionier-
tem Theoretiker oder theoretisch ambitioniertem Kritiker kommt;
das Werk des Kiinstlers soll durch den Begriff aufgewertet, die Sa-
che mit dem Titel einer gewissen Nobilitdt ausgestattet werden,
wahrend im Gegenzug dem Kritiker oder Theoretiker Anerken-
nung durch die Kunst zuteil wird, durch die Praxis — Kunst und
Kritik als Versatzstiicke. Je mehr freilich die Kunst nicht nur ihre
eigene Moglichkeit in Frage stellt, sondern in dieser In-Frage-Stel-
lung besteht, je mehr also das Artefakt selber an Eigengewicht ver-
liert, sei es, dal’ es zum dummen Trager der Idee oder der Frage
wird, die ihrer Formulierung harrt, sei es, da das in Permanenz er-
klarte Ereignis das Werk ganzlich aufsaugt, desto weniger sinnvoll
ist es, liberhaupt Kunst und Theorie, Kunst und Kritik, Kunst und
Begriff zu trennen. Wenn es in der Kunst stets um ein Kunstende
geht, jedes Kunstwerk die Frage nach dem Ende der Kunst aufwirft,
dann mufl man von diesem Kunstende vielleicht das Ende der
Kunst unterscheiden, das der Kiinstler intentional zu seinem Ge-
genstand macht, zu einem Gegenstand, der sich selber als Werk ab-
schafft. Noch in seiner duf3ersten In-Frage-Stellung, noch in seiner
ndchsten Anndherung an die Aktualitdt der Korper hélt das kiinst-
lerische Ereignis freilich an einer minimalen Differenz fest und setzt
damit regelmalig die Kunst aufs Spiel, gleichgiiltig, wie sehr sich



das eine Kunstende vom anderen unterscheidet, gleichgtltig, wie
unausgemacht es bleibt, was dabei Kunst iberhaupt heif3t. Die Ab-
straktheit der Konzeptkunst und die Konkretheit der Koérperkunst,
die eng miteinander zusammenhingen - ist doch die Ablosung des
in sich gerundeten Werks durch das Ereignis ohne die kritische und
ihrerseits bereits ereignishafte Selbstreflexion der Kunst kaum
denkbar — schillern zwischen Entlastungsstrategie und starkerer Be-
lastung.

Am Schluf3 der Erzahlung gesteht der sterbende Hungerkiinstler,
er habe nur deshalb gehungert, weil er keine Speise habe finden
konnen, die ihm schmeckte. Seine Kunst verdiene deshalb keine
Beachtung und keine Bewunderung. Der asketische Snob verweist
so auf das der Kunst eigentiimliche Zusammentreten einer Not-
wendigkeit und einer Willkiir. In seinem Fall ist es, als habe die
Notwendigkeit, vom Bedirfnis angetrieben, die Oberhand tiber die
Willkiir gewonnen und sich dadurch gegen die Kunst gekehrt. Frei-
lich lieRBe sich auch sagen, man tauge zum Kiinstler nur so lange,
wie man keine schmeckende Speise finde, oder wie man den Ge-
schmack tibertreibe, bis das Essen die Grenze des Ekels tiberschreite
und sich in Fressen verkehre, in die grande bouffe. Das gegeniiber
der Wirklichkeit selbstandige, willkiirliche und dennoch unerbittli-
che Verfolgen einer Werklogik, die sich im Artefakt objektiviert,
verlangt gerade deshalb, weil sich im Kunstwerk die Notwendigkeit
der Willkiir ebensowenig unterordnet wie die Willkiir der Notwen-
digkeit, daR der Betrachter oder der Zuhorer des fertigen Produkts
jenes, was Adorno wiederholt als das »Geronnene« bezeichnet,
wieder verfliissigt, indem er es in seiner inneren Genese und in
seinem inneren Zusammenhang nachvollzieht, etwa durch ein
»strukturelles Horen«. Man sollte das Mimetische der Verhaltens-
weise nicht tibersehen. Fehlt es, bleiben Verfliissigung und Nach-
vollzug schal; alle Kunst hat etwas vom Nachsingen des Refrains



beim Horen eines Kinderliedes oder eines Schlagers. Das Nach des
Nachvollzugs zeigt das Mehr an, durch das sich das Kunstwerk im
Prozef3 nicht erschopft: »Wer weil3, dall ein Kunstwerk ein ge-
machtes ist, weild keineswegs, dal es ein Kunstwerk ist«, schreibt
Adorno.” Die Mimesis will an dieses Mehr ebenso rithren wie an
den Prozelicharakter selber. Nachvollzug und Verfliissigung sind
aber dort nicht mehr erforderlich, wo das » Geronnene«, das fertige
Produkt, das Artefakt, das Kunstwerk von dem permanenten Ereig-
nis abgeldst werden. Hier scheint es um etwas anderes zu gehen,
um unmittelbare Teilnahme, die zur Permanenz des Geschehens
beitrdgt, um ein Eintreten in das Medium, das fiir es konstitutiv ist,
es nicht als ein gegebenes Medium voraussetzt, in dessen Mitte
dann Werke entstehen. Man mag dagegen einwenden, jedes
Kunstwerk sei auf den Nachvollzug angewiesen, ja die Idee der Re-
zeption liege im Begriff von Kunstwerken selber. So sehr Adorno
zum Beispiel auf der Autonomie absoluter Musik und absoluter
Dichtung beharrt, ist es ein anderes, ob es sich um einen Nachvoll-
zug handelt, der sich auf ein Werk bezieht, oder um einen bezug-
losen Vollzug, um einen Vollzug, der seinen Bezug erst schafft und
ihn nie zu einem Bezug auf etwas gerinnen laf3t.

Das Motiv einer autonomen und absoluten Kunst, die, mit Benja-
min zu reden, allein einem »Gedenken Gottes« gelten kann, das
Motiv eines An-sich des Werks, dem Interpretation und Kritik zum
An-und-Fiir-sich-Sein verhelfen, nicht zu einem Fiir-anderes,’
konfligiert in Adornos &sthetischer Theorie zumindest auf den er-
sten Blick mit dem Motiv eines kiinstlerischen Gelingens, das einzig
an dem ungewollten und unvermeidlichen MiRlingen hédngt, an
der Fragmentarisierung, zu der jedes »authentische« Werk verur-

2. Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie, Frankfurt am Main 1970, S. 267.
3. Theodor W. Adorno, Theorie der musikalischen Reproduktion, Frankfurt am
Main 2001, S. 180.



teilt ist. In Wahrheit lassen sich beide Motive nicht einander entge-
gensetzen, da wohl nur der Kiinstler, der von méglicher Wirkung
absieht und sich der Werklogik unterwirft, ein Werk hervorzubrin-
gen vermag, das im emphatischen Sinne mif3lingen kann, im Sinne
eines Ausdrucks der Nichtidentitédt, der Dissonanz, an der sich, folgt
man Adorno, jeder Identitdtsanspruch messen muf3, jede Vorstel-
lung vom Gelingen, die auf die Herstellung von Identitat zielt, auf
die Sichselbstgleichheit des Werks. Adorno leugnet folglich keines-
wegs die Bedeutung der Rezeption oder des Nachvollzugs, vielmehr
verlegt er sie in das Verhdltnis der Werke. In dem Abschnitt zur
Theorie des Kunstwerks aus der Asthetischen Theorie behauptet
Adorno, Kunstwerke seien nicht nur »immanent dynamisch«, son-
dern ebenfalls in ihrem »Verhiltnis zueinander«.* Die Erinnerung
daran, daB Kinstler mit Relationen arbeiten, nicht mit Atomen,’
die Rede von den Anforderungen des Materials oder von der ge-
schichtlich bedingten Materialgerechtigkeit, meinen, da3 Kunst-
werke, denen das Miflingen in dem Malie gelingt, in dem sie auf
Wirkung keine Riicksicht nehmen, auf das MiR3lingen der anderen,
geschichtlich friiheren Werke antworten, auf deren im MiRlingen
mitgeteilten und durch es gestellten Anspruch, dessen Wahrneh-
mung und Bewul3tsein dsthetischer Fortschritt ist. Denn das MiR-
lingen tritt nicht subreptiv an die Stelle des Gelingens. Mit keinem
Ausdruck des Nichtidentischen darf sich ein Kiinstler zufriedenge-
ben. Das Milingen ist nur dann eines, wenn sich der Kiinstler an
dem Desiderat einer Sichselbstgleichheit des Werks abmiiht, an der
Entkunstung der Kunst, am Kunstende. Fiir den Kiinstler gibt es im
Verhiltnis zu seinem Werk eigentlich kein anderes Mif3lingen als

4. Ebd., S. 263.

5. Theodor W. Adorno, »Ohne Leitbild. Anstelle einer Vorrede«, in: ders.
Ohne Leitbild. Parva Aesthetica, in: Gesammelte Schriften Band 10.1, Frankfurt am
Main 1977, S. 300.



eben das schlichte, schlechte Milllingen; lediglich im Verhdltnis zu
dem Werk eines anderen Kiinstlers, auf dessen Anspruch er ant-
wortet, lediglich dort, wo er selber dem Kritiker dhnlich wird, gibt
es fiir ihn MiBlingen als Ausdruck der Nichtidentitdt. Die Einlei-
tung, die Adorno fiir seine geplante Theorie der musikalischen Re-
produktion entworfen hat, enthdlt folgenden Passus: »Die besten
Kunstwerke [sind] keineswegs die vollkommensten, sondern jene,
in deren Unvollkommenheit die tragenden Widerspriiche am tief-
sten sich niederschlugen [...] Aber wehe dem Kunstwerk, das
darum bei seiner eigenen Unvollkommenheit sich beschiede. «° Be-
darf es jedoch aus dieser Sicht nicht blo einer kleinen Verschie-
bung, um das Werkverstandnis, das Adornos dsthetische Theorie
bestimmt, in die Nachbarschaft des Ereignisses und des Vollzugs zu
riicken? Kunst ist, wiederum mit einer Wendung, die Adorno re-
gelméaRig gebraucht, ein »Kraftfeld«, ein Feld, das kein einzelnes
Werk, ja das nicht einmal die Kunst selber umhegen kann; die
Krafte, die in jedem Werk und in der Kunst als solcher am Werk
sind, 6ffnen Kunst und Werk, 6ffnen das Kunstwerk, exponieren es
einem ihm gegeniiber Heterogenen, das man Realitdt, Ding, Alltag,
Psyche, gender, Tod, Technik, Wissenschaft, Gesellschaft, Politik
nennen kann. Ereignis und Vollzug war die Kunst als Kraftefeld
schon immer, in ihren gegenwartigen Tendenzen aber, in der Kor-
per- und Konzeptkunst, wird diese Offnung gleichsam thematisch,
mit allen Konsequenzen, die sich daraus fiir die iiberkommenen
Begriffe der Kunsttheorie und fiir die Haltung des Kritikers erge-
ben. Die Thematisierung, fiir die Geschehen, Ereignis, Vollzug ste-
hen, stilpt die Angewiesenheit der Kunst auf ein ihr gegeniiber
»Heterogenes«’ nach auen, verwischt die Grenze zwischen Innen

6. Theodor W. Adorno, Theorie der musikalischen Reproduktion, a.a.O., S. 282.
7. Theodor W. Adorno, »Die Kunst und die Kiinste«, in: ders. Ohne Leitbild.
Parva Aesthetica, a.a.0., S. 439.



und Aulden, ohne dal man noch behaupten kénnte, wie Adorno es
in seinem spadten Vortrag {iber die Kunst und die Kiinste tut, ein
Werk werde an jenem Ort zum »authentischen«, wo es den Gegen-
satz immanent austrage und dadurch sich objektiviere, durch das
Verzehren des Gegensatzlichen oder Heterogenen8 — denn dadurch
bliebe die Grenze zwischen Innen und Auf3en, an der sich der Ge-
gensatz bildet, unangetastet, und die Objektivierung wiirde den
Vollzug wiederum binden, der Homogenes und Heterogenes jen-
seits des »Asthetischen« und »AuBeristhetischen« zusammen-
schlief3t. »Verfransung der Kunstgattungen« als »Griff [...] nach
der auRerdsthetischen Realitit«’ gibt es nur, wo die Vorstellung as-
thetischen »Gebilde« tingiert wird und der Schein zergeht. Wie
dquivok sich bei Adorno das Verhéltnis zum Heterogenen darstellt,
kann man einer Notiz zur Reproduktionsarbeit entnehmen, in der
es zwar nicht um Verfransung geht, wohl aber um das Unvermit-
telte und den Verfall, die Dissoziation: »Vielleicht liegt die Losung
darin, dal3 der Verfall der Werke, der ja diesen immanent ist, ein
Stiick ihrer Intention ausmacht, dal3 also die Einheit bei Schubert ge-
rade im Zerfall der Einheit besteht (NB hier die entscheidende Be-
deutung des bei Wagner tibersehenen Kontrasts — das Unvermittelte
bei Schubert. Die klassische Totalitat ist, wie Hegels Philosophie, die
universelle Vermittiung), sodal die wahre Interpretation Schuberts
die Darstellung des Zerfalls als eines aus der Totalitdt entspringenden
ware — die epische Totalitdt ist die, die an sich »miide wird¢, ein-
schlift, sich dissoziiert.«'® Aus der Perspektive der Kunsttheorie
und der Kunstkritik, denen sich Adorno weiterhin verpflichtet, ent-
steht mit der Verwandlung des Werks in ein Ereignis das Problem,
daf die nicht langer »verkapselten Krafte nebeneinander her- oder

8. Ebd., S. 440.
9. Ebd., S. 450.
10. Theodor W. Adorno, Theorie der musikalischen Reproduktion, a.a.O., S. 68.



auseinander[laufen] «"!, da Kunstwerke, die nur »in actu« Kunst-
werke sind, »als geronnene« nur zum »Kraftfeld« werden kénnen
und sich nachvollziehen lassen.

Konnen, ja sollen Kiinstler, Kritiker und Theoretiker weiterhin
dariiber entscheiden, was richtig und was falsch ist? Kénnen, ja sol-
len sie davon ausgehen, daf3 ein Gehalt iber Kunst entscheidet, der
sich dadurch bildet, dal Was und Wie eines Werks in ein ihm ei-
gentlimliches Verhaltnis treten? In dem Vortrag iiber die Kunst und
die Kiinste liest man: »Das Gleiche, das die Kiinste als ihr Was mei-
nen, wird dadurch, wie sie es meinen, zu einem Anderen. Thr Ge-
halt ist das Verhaltnis des Was und des Wie. Kunst werden sie kraft
ihres Gehalts.«'? In der Vorrede zu der Parva Aesthetica heift es, der
Kiinstler, der Kritiker, der Theoretiker mii3ten »rein in der Sache
selbst richtig und falsch, wahr und unwahr« unterscheiden: »Ich
habe einmal die kiinstlerische Produktion und das Verfahren ihrer
angemessenen Erkenntnis mit dem iibel beleumdeten Bergmann
ohne Licht verglichen, der zwar nicht sieht, wohin es ihn treibt,
dem aber doch sein Tastsinn genau die Beschaffenheit der Stollen,
die Harte der Widerstande, die schliipfrigen Stellen und gefahrli-
chen Kanten anzeigt und seine Schritte lenkt, ohne daf3 sie je dem
Zufall iiberantwortet waren. Wollte man allerdings daraus schlie-
Ben, jede weitergreifende Einsicht in das Richtige und Falsche zeit-
genossischer Kunst wére verpont, und man habe, buchstédblich
blind, einzig dem Zusammenhang der je einzelnen Konzeption zu
gehorchen, so wire eine solche Resignation des Gedankens gegen-
{iber dem Dunkel der asthetischen Gestalt allzu voreilig.«"> Man

11. Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie, a.a.0., S. 263 f.

12. Theodor W. Adorno, »Die Kunst und die Kiinste«, in: ders. Ohne Leitbild.
Parva Aesthetica, a.a.O., S. 442.

13. Theodor W. Adorno, »Ohne Leitbild. Anstelle einer Vorrede«, in: ders.
Ohne Leitbild. Parva Aesthetica, a.a.0., S. 298.



