Thomas Leinkauf

GRUNDRISS

Philosophie des
HumManismus und der
Renaissance (1350-1600)

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische

Daten sind im Internet iiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-2792-8 (2 Binde)

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Fritz Thyssen Stiftung.

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2017. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch
fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspei-
cherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53, 54
UrhG ausdriicklich gestatten. Gestaltung: Jens-S6ren Mann. Satz: Type & Buch
Kusel, Hamburg. Druck: Strauss, Morlenbach. Bindung: Litges & Dopf, Heppen-
heim. Werkdruckpapier: alterungsbestiandig nach DIN-ISO 9706, hergestellt aus
100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany. www.meiner.de



Inhalt

VoI WOt ottt e XI

EINLEITUNG 1
VOTaUSSELZUNZEM .« ¢ .o vt ettt ettt e e e e e e e e e e 15
Irritationen .. ... . 28

Irritation I: Die »potentia absoluta« Gottes, die Kontingenz

der Welt, der Nominalismus . .............. i, 29
Irritation II: Der Tod (Pest, Epidemien) und die Angst ............... 57
Irritation I1I: Kopernikanische Wende und Weltexploration .......... 65
Irritation I'V: Protestantismus und Glaubensspaltung ................ 86

Humanismus . ... 113
Wiirde (dignitas) . ... ..ovoeinn it 128
(1) MItte ..o 134
(i1) Sprachfahigkeit...........o i 139
(iii) Denken, Vernunft ........ ... .. ... .. i i 142
(iv) DieHand ..... ..o 148
(V) NatUIWESEN . .« oottt e e e e e e e e e 153
Wissen und Wissenschaft.......... .. .. .. .. . i, 159
(i) Propositionales und intuitiv-immediates Wissen ................ 166
(i) Wissenund Wollen ........ ..., 182
(i) Wissenund Methode . ...... ... ..o i 186
Jacopo Zabarella (1532—15809) . ....ovieiiii i 198

(iv) Wissen und Universalitat .......... ... oo, 211
Technik, Innovation . ........ ... .. e 221
(1)  Perspektive .. ...t 227
(i) Buchdruck ............o i 232
(111) ANALOMIC ..ottt e ettt e e e ettt et e e 238
(iv) Fernrohr .. ... ... . 245
PETRARCA (1304-1374) 251

L Ich 258
(1) SCCUIM @SSC. - v v ettt et e ettt e e e et e e et e e e 261

(ii) intentio animi, virtus, beatitudo (Ethik) ....................... 270



Inhalt

(iii) expressio, Sprache, Dichtung ............. . ..., 276
(iv) scientia: Denken und Wissen(schaft) ......................... 282
(V) @MIOT .ttt e e 286
IL Welt .o 288
(1) Vielheit .. ... 201
(i) Menschenaffinitit, Erfahrung, dignitas....................... 203
(iii) Endlichkeit, Zeit (Geschichte), Tod .............. ... ....... 298
III. Gott, Theologie . ... ... oot e 304
Wirkung und Rezeption ......... ... i 311
SPRACHE 315
Einleitung .. ... ... 315
Latein und Volgare als Grundsprachen . ........ ... ... ... ... ..... 323
Grammatik/Dialektik (Logik) ........ . ... i i 329
Coluccio Salutati (T33T—T400) . ...ttt 329
Lorenzo Valla (T407—T457) «  « ettt et e et 345
Rudolph Agricola (1444—1485) .. 3603
Paris 1480-1520: Die Dialektik zwischen Nominalismus und
Humanismus. Jacques Lefevre d’Etaples (Faber Stapulensis) . .. ... .. 372
Erasmus (1460/7—1530) ...ttt e e 376
Juan Luis Vives (I492—1540) ...ttt i 379
Petrus Ramus (I5T5=T572) .. vtturne et et 391
Mario Nizolio (1488—1507) . ..o vttt 405
ExXplicit . ..o 410
Rhetorik-Poetik (theologia poetica) .. ... .. 415
Petrarca (1304=T374) «« vt e ettt e et e et e e e e e 430
BoccacCio (I313—T375) « « v vttt ettt et et e et 436
Salutati (T33T=T400) . . oottt e e et 443
Leonardo Bruni (I370—T444) « e e vttt 453
Angelo Poliziano (1454—1494) .« e e 459
Ubergang (Giovanni Pontano, Girolamo Savonarola) ................ 471

Poetik des Enthusiasmus (Platon-Tradition) und die Theorie des

PPOCLA CTEALOT o\ ittt ettt et e e e e e e e e e e e e 479
Marsilio Ficino (T1433—14090) « . .t vt ittt et 488
Cristoforo Landino (1424-1498) ... ..o viiiin i 498
Die Transformation des »furor« im 16. Jahrhundert:

Fracastoro, Minturno, Segni........... ... ... ..., 508
Pietro Bembo (T470=T547) ..ttt ettt 519

Vi



Inhalt

Poetik (Rhetorik- und Aristoteles-Tradition) ..........................
Kriterien des Poetischen ......... ... . ... .. i,
Auseinandersetzung mit der Poetik des Aristoteles ..................
Alternativen zu der an Aristoteles orientierten Poetik: Beispiele . . . . . ..
Vidas De arte poetica von 1517 (publ. 1527) . .. ..o ov i i
Sacligers Poetices libri septem von 1501 . ............ooiuiiienaan..
Die Theorie des »romanzo« (Giraldi, Pigna) ........................
Die Theorie des »mirabile« und die universale Poetik
(Francesco Patrizi) ... ....oouuii i
(i) Das»mirabile«alsletzte Form ............... ... .. ........
(i) Die Funktion des Gegensatzes . ...........c.oveeeiunneeennnn...
(iii) Universale Explikation ......... .. ... ...
(iv) Kombinatorik ...... ...

Einleitung ... ...
1. Das Gute (bonum) ....... ...
2. Die Tugend (VITtUS) ...ttt ettt et e ea
3. Der Wille (VOIUNEAS) . . . oo v vt ettt e et e
4. Freiheit (libertas, liberum arbitrium) ............ ... ... . ... ...
(i) Freiheit als Folge von Vernunft-Sein (libertas) ..................
(ii) Sein als Folge von Freiheit: Entscheidung (liberum arbitrium) . ...
(iii) Freiheit als libertas indifferentiae: die nach-tridentinische
Diskussion in der Scholastik ............. ... ...
5. Notwendigkeit: die Auflosung der Freiheit im »fatum« ...............

6. Gemeinschaft (societas, civitas, Hof). Ethik-Typen ................
(i) Die >bonum-commune«- und virtus-Ethik
(Salutati, Bruni, Pomponazzi) . ............ ...,
(i) Die voluptas-Ethik (Lorenzo Valla, Cosma Raimondi) ..........
(iii) Die Kontemplations- und Liebes-Ethik (Ficino, Landino,
Ficino-Schule) ........ ... .
(iv) Die miles-christianus-Ethik (Erasmus, Vives, Luther) ...........
(v) Die Nutzen- und Kalkiils-Ethik (Machiavelli) ..................
(vi) Die Hofische Ethik (Edukations-Ethik): Beispiel Castiglione .. ..
(vii) Ethik des »heroischen« Individuums (Giordano Bruno) ..........
7. Die >scholastische« Ethik-Diskussion in der Frithen Neuzeit:
Einige Hinweise auf zentrale Weichenstellungen ....................

605

605
629
639
047

659
669

675

683
687

725
737
745
759

Vil



Inhalt

POLITIK

Einleitung ... ...
Dante: De monarchia (1307-18?) .. ...ttt
Marsilius von Padua: Defensor Pacis (1323/4) . ..o oo vviiineeiiine et
Naturalisierung der »civitas« (Defensor pacis, BuchI) ...............
Unmittelbare Gegenwart absoluter Macht und Gleichrangigkeit . ... ...
Herrschaft der Vielen und Wahlmandatierung ......................

Padua und Florenz 1320-1380: Option der Oligarchie
oder Firstenherrschaft ...... ... ... ... ... .. . il

Christine de Pisan, Le livre du corps de policie (1404/07) ..............

Ubergang zum Humanismus und zur Renaissance
(Salutati, Bruni, Rinuccini, Buonaccorso) ...........................

Salutati, De nobilitate legum et medicine (1399) ...........covvvenn...
Minima politica: Fragmente politischer Theorie zwischen
Salutati und Machiavelli (1420-1510) ............ ... .. .. iiuna..
(i) Stabilitét. Beispiele: Leonardo Bruni, Matteo Palmieri .........
(ii) Nobilitdt. Beispiel: Poggio Bracciolini ........................
(iii) Staatsamt. Beispiele: Leonardo Bruni, Matteo Palmieri,
Pontano ......... .. .
(iv) Vielherrschaft (Republik) — Einherrschaft (Prinzipat,
Monarchie) . ... ..
(v) Gerechtigkeit als politisches Grundkriterium; Naturrecht
(Bruni, Palmieri, Pontano) ............... ... . ..
(vi) Die politische Funktion der Religion (Palmieri, Ficino, Landino)
(vii) Freiheit versus Tyrannis: die res publica libera und die
res publica ammiSSa .. ... .ottt e
Ubergang ins 16.Jahrhundert .......... ... ... ... ... .....coioiiin...
Machiavelll . ......... .
Politica christiana . ...... ..o ittt e e
Ein platonischer Einwurf: die Staatsutopie des Francesco Patrizi........

Politik, Religion und Philosophie: das Beispiel Girolamo Cardano

(ISOT=T576) ettt e e e e e e
Die politische Funktion der Religion .............................

Die Staatsutopien: ein Blick auf Thomas Morus, Tommaso Campanella
und die politischen Utopien des 16.Jahrhunderts ...................

Staatsrdason und Souverdnitit: Jean Bodin ............ ... ... . . ...

Vil



Inhalt

I

II.

III.

IV.

HISTORIK

Einleitung: Geschichte als Phinomen und als Problem .............
(i) Anfiange 1: Geschichte und Wahrheit — Geschichte als
Wissenschaft ....... .. ...
(i) Anfiange 2: Geschichte und Wahrheit — Nachahmung,
Ahnlichkeit, Wahrscheinlichkeit . . ..........................
(iii)) Anfiange 3: Voraussetzungen des Anfangens: antike Historik ...
(iv) Voraussetzungen des Anfangens: Die christliche Implikation ...
(v) Die anthropologische Dimension. ...........................

(vi) Struktur-Begriffe: Sequenzialitét, Temporalitit, Ordnung
(Geschehensordnung) ...t

Der Begriff des »Anfangs« ....... .. . i

Faktoren und Kriterien des Geschichtlichen zwischen 1300 und 1600
(1) Faktoren ........... ..o
(i1) Kriterien der Historik: eine Dokumentation..................
(1) Das Kriterium der »Wahrheit« (Faktizitit, Trennung
von Fiktion) . ...
(2) Das Kriterium der »Objektivitdt« (Wie es eigentlich
gewesen ist), Faktizitit, Richtigkeit, Einzeldingvollzug .. ...
(3) Das Kriterium der Universalitdt (Universalgeschichte) .. ...
(4) Das Kriterium der Offenheit, Unabgeschlossenheit,
Inkonstanz ......... ... i
(5) Das Kriterium der Freiheit ..............................

(6) Das Kriterium des Nutzens: utilitas (educatio),
commoditas, virtus,bene vivere ........... .. ... .. .. ... ...

Beispiele ... ..o
(1) Francesco Petrarca: Geschichte als kulturelle Grundstruktur —
De viris illustribus und die Rerum memorandarum libri .......
(ii) Leonardo Bruni: Geschichte als Stadtgeschichte,
Geschichte aus Dokumenten .......... ... ... ... ... ...
(iii) Giovanni Pontano: Geschichte als »quasi soluta poesia,
Geschichte aus »exempla« ....... ... o i i i

(iv) Francesco Patrizi: Geschichte als Philosophie und als
anthropologischer Selbstausdruck ........... ... .. .. ... ....

(v) Jean Bodin: Geschichte als methodische Geschichtsreflexion . . .

951

951

955

961
905
968

970
973
976

982



Inhalt

NICOLAUS CUSANUS (1401-1464) 1061

Leben .o 1063
Das System . . ..ot 1065
I. Der Geist (mens): im Ausfalten Einfalten ......................... 1005
A. Wissen und Selbsterhaltung . ............. .. .. ... .. .. ... 1065

B. Wesen und Begriff des Geistes ............. ... i 1073

C. Methodeund Sache . . ........ .. ... ... ... .. .. 1087

(1) Methoden - das Beispiel des »symbolice investigare« ......... 1089

(2) Grundtheoreme — Koinzidenz, Entfaltung, Genauigkeit ...... 1094

II. Perspektiven . ... ..o 1109
AL GOt oo 1112

(1) GOLEESNAMEN . . ot vttt ettt ettt e et ee 1113

(2) Transzendenz und Immanenz .................. ..o ... 1123

B. Welt . 1129

(1) Gottund Welt ........ .. .. 1130

(2) Die innere Strukturder Welt ................. ... ... .... 1134

(3) Die duBere Strukturder Welt ............. ... ... ....... 1141

C. Mensch ..o 1146

(1) Anthropologie . . ...ttt e 1147

(2) Zur Christologie, die zweite gottliche Person als Jesus Christus 1156

(3) Zum Bezug von Christologie und Anthropologie ............ 1162
MARSILIO FICINO (1433-1499) 1165

I. Ficinos »System«: Eines, Geist/Denken, Seele, Natur . .............. 1166
A. Eines/Einheitund Gott ....... ... .. ... . .. 1173

B. Denken/Geist .. ..oovuun it 1181

(1) Intellekt Gottes, Intellekt der Engel (Plotins Nus) ............ 1182

(2) Menschliches Denken ..., 1194

C. Seele, Selbstbesitz . ... vt 1201

D. Natur, Qualitit, Korper (Materie) ............coviiiiinneion.. 1210



Inhalt

II. Ficinos Denken als christlicher Platonismus ......................

A. Prisca sapientia/theologia — Ficinos Konstruktion einer
Uberlieferungskette als Synthese aus antiker und
judisch-christlicher Weisheit ............ .. .. .. . .. ... ...

B. Das Verhiltnis von Philosophie und Religion .................

III. Wirkungsgeschichte ........... .. ... . i,

SCHONHEIT UND LIEBE

I. Schonheit: Schonheit als Einheit und Schonheit als Vielheit.........

A. Marsilio Ficino (1433-T490) .. .« v vvrit et i
Diacceto (1466-1522), De pulchro libritres....................
. Leone Ebreo (1460/6—1535) . v vttt

. Das spitere 16. Jahrhundert bis Giordano Bruno ...............

mg 0w

. Giordano Bruno: Schonheit als unendlich vielféltige
Préasenz des Absoluten, Abbau des Transzendenzpotentials
desSchonen....... ... ... i

II. Liebe: Die De-amore-Tradition .. .......... ... .
. Raimundus Sabundus (gest. 1436): amor universalis ............
. Marsilio Ficino (1433-1499): Deamore .......................
. Diacceto (1466-1522): Tre librid’amore ... ....................
. Mario Equicola (1470-1525): Libro de natura d’amore ..........
. Leone Ebreo (1460/65-1535?): Dialoghi d’amore ...............

Die Liebes-Traktate der hofischen Kultur des 16. Jahrhunderts . . . .
. Pietro Bembo (1470-1547): Gli Asolani .......................

. Francesco Patrizi: Selbstliebe (philautia) als Grundprinzip. . .. ...

~ T QTOmUOw >

Giordano Bruno (1548-1600): De gl’eroici furori und
Devinculisingenere .. ...,

=

Kritik am idealistischen Liebes- und Schonheitskonzept:
das Beispiel AgostinoNifo .......... .. .. .. . i L

Vi



Inhalt

1I.

I11.

NATURPHILOSOPHIE UND NATURTHEORIE,
SEELENLEHRE UND METHODENREFLEXION

ACNAtUT .o
B. Seele ...
C. Methode(D) .. vovv it e
(1) AULOPSIC . o\t
(i) Experiment .. ... ...ttt e
(i) Induktion . . ... ..o

D. Kosmologie, Astronomie und Kopernikus.....................
E. Zur zentralen naturtheoretischen Funktion der Astrologie ......

F. Magie, Hermetismus und Alchemie ..........................

Naturtheorie . ... ...
A. Naturtheoretisches WisSsen . . ...t

B. Der Zusammenhang des Unterschiedlichen ...................

Die SchulevonPadua .......... ... .. ... .. . . .

A. Biagio Pelacani (1347/50-1416): Pavia, Bologna, Padua ..........

(1) Auflosung der Substanz und quantifizierbare qualitative
Einheiten ....... .. ... . .

(2) Licht, Perspektive, Intensitat .......... ... ... ... ... ...
(3) Gottund Welt ...

B. Paolo Veneto (13609—1420) .. ..ottt
(1) Seinund Begriff ........ ... .
(2) Natur und Naturphilosophie ................ ... ...
(3) Seele und Unsterblichkeit ................ ... ... .......

C. Umkreis und Nachfolge des Paolo Veneto: Gaetano da Thiene,
Nicoletto Vernia und AgostinoNifo ..........................

D. Pietro Pomponazzi (1462—1525) .. ...coiunneneieiiiennnn..
(1) Seelenlehre: Freiheit und Sterblichkeit ....................
(2) Erkenntnistheorie .......... ...t
(3) Naturbegriff und Naturtheorie ...........................

E. Nach Pomponazzi .......... ...

Vil



Inhalt

IV. Die »neue« Physik des 16.Jahrhunderts .......................... 1630
A. Bernardino Telesio, Francesco Patrizi, Tommaso Campanella.... 1630
(1) Raum ... 1642
(i1) Qualitdt und Quantitdt . ...t 1653
(iii) Kraft (dynamis, virtus) und Bewegung ................... 1672

(iv) Fille der Welt und vollstindige gegenseitige
Verschriankung (Fracastoro) .............. ... ... 1695
B. Infinitisierung der Welt: Giordano Bruno ..................... 1716
Epilog . .o 1735

Literatur

ADBKUTIZUNEEN ...ttt e e e 1759
Primarliteratur ...... ... . 1761
Forschungsliteratur .......... ... . i, 1788
PersonenTegiSter . . ... vu et 1857
Sachregister (Begriffsregister) ............... i, 1883

Vil



Einleitung

Oportet enim in Philosophia haereticum esse,
qui veritatem invenire cupit.
Pietro Pomponazzi*

In einem grundlegenden Text des Jahres 1346% lesen wir folgenden Satz: »Nie-
mand schafft es, lange unter Wasser zu leben. Es ist unausweichlich, dass er auf-
taucht und das Antlitz, das er verbarg, offen zeigt« (»nemo sub aquis diu vivit:
erumpat oportet et frontem, quam celabat, aperiat«). Diese Exhortatio, die sich
nicht nur an ihn selbst richtet, formulierte Francesco Petrarca in dem Prohemium,
eigentlich einem Widmungsschreiben an den Bischof Philippe de Cabassoles, das
er seiner Abhandlung De vita solitaria voranstellte. Im Jahre 1619, gut 270 Jahre
spéter, hingegen lesen wir den folgenden Satz: »Wie die Komdédianten, ermahnt,
dass auf ihrem Gesicht die Schamesrote nicht sichtbar werde, Masken anziehen,
so schreite ich, der ich am Schauspiel dieser Welt, in dem ich bis jetzt nur Betrach-
ter war, teilzunehmen gedenke, mit einer Maske bedeckt voran« (larvatus pro-
deo), den Descartes in seinen Cogitationes privatae notierte, kurz vor der Abfas-
sung seines ersten Hauptwerkes Le monde®. Ein noch gar nicht wirklich in
Erscheinung getretenes Ich, das sich schrittweise aus den Vorgaben eines eine
jede solitdre, subjektivistische Ich-Konstitution transzendierenden mittelalter-
lich-scholastischen Diskurses herauszudrehen beginnt, pocht auf die Notwendig-

' Pomponazzi, Quaestiones de remanentia elementorum in mixto, Paris, Bibliotheque
nationale, ms. lat. 6450; zit. Nardi 1965, S. 181.

2 Zur Datierung vgl. Enenkel 1990, S. 140f.; zur Autobiographie und zur mit ihr
fiir die Frithneuzeit (den Humanismus) verbundenen Technik (oder auch Taktik) des
Verschleierns der Schreibsituation vgl. Enenkel 2008, S. 18f. Zur Autobiographie und
>Maske« vgl. De Man 1993.

3 René Descartes, Cogitationes privatae, in: AT X, S. 213: »Ut commoedi, moniti ne in
fronte appareat pudor, personam induunt: sic ego, hoc mundi theatrum conscensurus, in
quo hactenus spectator extiti, larvatus prodeo«; vgl. auch Descartes’ Vorliebe fiir die antike
Maxime >bene vixit, bene qui latuit¢, z. B. AT I, S. 285f. Das »larvatus prodeo« wird von
Adrien Baillet, La vie de M. Descartes, Paris 1691 allerdings so gedeutet, dass Descartes
damit seine »innere« Entscheidung fiir die Philosophie (die Wissenschaft) und gegen die
Karriere als Offizier im Heeresdienst zunéchst »nach au3en« hin verborgen halten wollte.
Zur »intellectual dissimulation« vgl. Muir 2007, S. 21 f. Vgl. auch Shakespeare, Macbeth,
act V, scene 5, 24—25: »life’s but a walking shadow; a poor player, / that struts and frets his
hour upon the stage«.



Einleitung

keit, ja Unausweichlichkeit des Hervortretens und des Expressivwerdens. Das
artikulierte, radikal sich aus seinen eigenen Moglichkeiten konstituierende Ich
hingegen, das durch Descartes’ kompromisslose Reflexion auf ein von aller Kor-
perlichkeit und Materialitdt abgeschnittenes, autarkes Ich als »ego cogito« und
»res cogitans« absolut gesetzt wird und das den »larvatae scientiae« die Masken
abziehen will*, bedeckt sich mit der massa corporea oder zumindest mit der Ma-
terie, die es als gar nicht zu sich gehorig betrachtet, und entzieht sich dem offenen
aspectus. Beide Male haben wir ein starkes, uniibersehbares Zeugnis von Selbst-
stilisierung und kalkulierter, strategischer Aufforderung: einmal die offene und
einmal die verdeckte Konfrontation. Dies sollte zumindest zu Uberlegungen An-
lass geben, nicht nur, weil mit diesen beiden Daten rein zeitlich die Pflocke ange-
geben sind, zwischen denen der Entwicklungsfaden der komplizierten geistesge-
schichtlichen Entwicklung zwischen endendem Mittelalter und beginnender
Neuzeit aufgezogen und aufgespannt ist, sondern weil es vielleicht, was das soge-
nannte >Ich< und »Subjekt« der Neuzeit betrifft, gar nicht so ist, wie man sich das
immer zurechtgelegt hat — nicht zuletzt durch die groBangelegte pro-domo-Ge-
schichtsdeutung des Idealismus®. Aber: Aus der Perspektive dieses Buches steht
Descartes schon am Anfang einer anderen Zeit, zumindest jedoch am Anfang
einer deutlich anderen mentalen und philosophischen Verarbeitung der Produkte
der langen Gérungsphase, die wir hier zwischen 1350 und 1600 ansetzen. Er
gleicht Petrarca daher gerade durch das Anfangsbewusstsein, nicht nur durch die
grofe, teils Wesentliches auch verdeckende Geste des sich selbst in einem uner-
horten Werk Einbringen-Wollens. Markiert wird durch den unterschiedlichen
Umgang mit dem Selbst oder dem Ich auch, dass die Bedingungen historisch und
konfessionell andere geworden sind: Das »larvatus« des Descartes verdankt sich
auch der Reaktion auf die Priasenz der Inquisition, die es zur Zeit des Petrarca
noch nicht gab; das »erumpat oportet« des Petrarca reagiert auf ein Eingebun-
densein in einen hierarchischen Ordo, der zur Zeit des Descartes, nach Nikolaus
Kopernikus, Giordano Bruno, Thomas Hobbes so nicht mehr existierteé. Das

4 Descartes, Cogitationes privatae, AT X, S. 215: »larvatae nunc scientiae sunt: quae,
larvis sublatis, pulcherrimae apparerent«. Zum Kontext vgl. Rowde-Lewis 1992, S.30;
Zittel 2009, S. 116 ff. Zum Zusammenhang von Theater-Metapher und »Maske« und dem
spatantiken Hintergrund (Lukian, Menippos 16; Chrysostomos, Oratio De Lazaro, PG 48,
col. 986) vgl. Fubini 2003, S. 101 f. Zur Problematik von Descartes’ Ansatz im Vergleich
zu der Tradition der klassischen Antike siehe Schmitt 2011.

® Leinkauf 2010e€.

¢ Das heiBit nicht, dass es die Prisenz einer letztlich theologisch fundierten Hierarchie
nicht mehr gegeben hétte: Es ist umgekehrt so, dass die im Rahmen der zweiten Scholastik
verfassten Texte an Umfang und Prisenz diejenigen des Hobbesianismus (wenn man
denn davon sprechen wollte), des Gassendismus (dito) und des Cartesianismus bei
weitem itbersteigen. Auch die ganze Diskussion um den Sidkularisierungsbegriff, zu
der Blumenberg das Notwendige gesagt hat, wird hier eine ganz geringe Rolle spielen,
vgl. Blumenberg 1974, vor allem die quasi-Typologie der Sdkularisierungsargumente
S.19-34. Auf jeden Fall gilt: Wenn »die moderne Welt weitgehend als Ergebnis einer



Einleitung

»larvatus« des Descartes verweist auf ein skeptisches Bewusstsein, in dessen Per-
spektive das vom Ich ausgehende Argument, seine These, das Werk insgesamt zu
einer Hypothese werden kann, die andere neben sich duldet (oder: dulden muss),
die vom Ich abgelost auf der Bithne des theatrum scientiarum erscheinen kann,
wihrend dieses selbe Ich maskiert ihrem Schicksal zuschaut’. Damit ist eine ganz
andere Freiheit gewonnen als die, die auch Petrarca in seinen Texten immer wie-
der (angeregt durch seine Augustinus-Lektiire) im Blick hatte®, eine Freiheit, die
sich die Techniken der Dissimulation der hofischen Ethik und deren feinzise-
lierten, einem Dekor gleichenden Verhaltenskodizes zu eigen gemacht hat. Das
Expressiv-Werden des Petrarca hingegen ist immer immediat mit dem verbunden,
an dem, wodurch und weswegen es die innere Position zum Ausdruck bringt; die
Vielheit und Pluralitét, die hierbei notwendig ins Spiel kommt, ist eine andere als
die des Descartes: sie ist Ausdruck der Selbstformung des Ich’. Bei Descartes ist
es nicht das Ich, das geformt, ausgebildet, gestaltet wird — dieses ist vielmehr da-
bei, sich aus der plastischen Fiille, die es mit der durch Petrarca angestof3enen
frithneuzeitlichen Reflexion sich erworben hatte (Leonardo da Vinci, Michel de
Montaigne, Girolamo Cardano, Francesco Patrizi, Philip Sideney, Giordano
Bruno), in eine unbegrenzt fungible, aber substantial >arme« Formalitét herauszu-
hebeln —, sondern es ist das durch das Ich in Form einer prinzipiell unbegrenzt
erweiterbaren Hypothesen-Pluralitit hervorgebrachte Argument. Dem pluralen
Ich bei Petrarca, das sich, um seine als ausstehend erfahrene Einheit zu >rettens,
in einem durch den Einheitsgedanken strukturierten Weltdeutungshorizont dif-
ferenziert artikuliert, tritt eine plurale Wissensform und Wissenschaft zur Seite,
die, da sie sich in einem durch den Vielheitsgedanken bestimmten Deutungspa-
radigma bewegt — der scientia universalis, der Methoden-Vielfalt, der ars memo-
rativa und Enzyklopédik, der Entwicklung und Ausdifferenzierung der Einzel-
disziplinen —, ihre innere Einheit nur als System behaupten kann, in dem die
Instanz des Ich jederzeit als formale, setzende Einheit gegenwértig ist oder, sieht

Sdkularisierung des Christentums verstanden werden« konne (so Weizsédcker 1964, S. 178),
dann wére unsere Epoche eben nicht Moderne und wohl auch nicht Neuzeit, sondern eben
Pramoderne und in Teilen, was das 16. Jahrhundert betrifft, Frithe Neuzeit.

7 Zittel 2009, S.116-118, bes. 116, Anm. 269: Die Maske oder Larve erlaube es
Descartes gerade, seine Gedanken tatsdchlich zu duBlern, »um zuzusehen, wie auf sie
reagiert wird«.

8 Dass Petrarca wie auch dann der Humanismus insgesamt den frithen Augustinus,
vor allem den Willens- und Freiheitsbegriff aus De libero arbitrio, das fragende Ich
aus den Soliloquia und den Confessiones und die stoisch-neuplatonisch kodierte
Weltvorstellung aus De ordine, De musica und den Confessiones gegen die Abgriinde
des spdten Augustinus stark gemacht hat, hat durchaus die Grundform des ethischen und
auch naturtheoretischen Diskurses bis in das 16.Jahrhundert mit geprégt, vgl. Kapitel
»Ethik«, Abschnitt »Wille« und passim; wenn Blumenbergs Interpretationsschliissel der
»Selbstbehauptung« tragfiahig sein sollte, dann wére hier ein erster, starker Pflock in den
Boden geschlagen, sieche Blumenberg 1974, S. 153 f., 159f.

9 Stierle 2003,



Einleitung

man es dann aus der Perspektive Kants, zumindest jederzeit und in jedem Aus-
pragungsakt dieses Wissens als diesen begleitend gedacht werden konnen muss.
Das frithneuzeitliche, humanistische Bewusstsein kennt diese Form der Abstrakt-
heit noch nicht, es ist, selbst wenn es in seinen komplexen, vielschichtigen, haufig
auch skeptischen Selbstfindungsbewegungen zur »Pluralitédt« tendiert, doch in
dieser Vielheit dem Vielen selbst nicht duf3erlich, ja kann dieses gewissermal3en
als sich selbst und auch an sich selbst erfahren' — das selbstgewihlte Motto Pet-
rarcas, peregrinus ubique, »iiberall ein Fremder« (aber, wie das lateinische pere-
grinus mit impliziert: auch ein Pilger), reicht so tiber ihn hinaus in den faktischen
Lebens- und Existenzvollzug eines anderen Weltbiirgers, Giordano Bruno, des-
sen iter europaeum oder peregrinatio europea ihn zu einem in diesem Falle un-
freiwilligen Heimatlosen werden lief3 und in dessen Lebensdaten mit seinem Tod
1600 auch der Endpunkt des hier dargestellten Zeitraumes exakt eingeschlossen
ist; das frithmoderne, neuzeitliche Subjekt hingegen, das einen »zweiten« Anfang
setzt, tut dies unter Distanz-, Entfremdungs- und Einsamkeitsbedingungen, die

19 So ist die Landschaft, die iiberhaupt erst durch die mentalen Entwicklungen
des 14.Jahrhunderts, in philosophisch-poetischen Texten wie auch vor allem in der
Malerei (seit Giotto schrittweise, Lorenzetti, Simone Martini) als ein Thema und als
ein Gegenstand sui generis des Sichverhaltens des Menschen zur Wirklichkeit >entdeckt«
worden ist, grundsitzlich die Landschaft dieses sie perspektivierenden Ich selbst (nicht
etwas, das unabhingig von ihm, >objektiv< existierte), so ist die Freundschaft und sind die
Freunde, deren Thematisierung vor dem Hintergrund der antiken Freundschaftsliteratur
seit Aristoteles zu sehen ist, grundsétzlich von dem Ich nicht zu trennen, das sich in dieses
Verhiltnis einldsst und es dadurch allererst Realitat werden lasst, so ist die Freiheit, die sich
im otium zeigen kann, in der »vita solitaria«, und zwar als Freisein von dufleren Zwingen
und Freisein fiir innere Prozesse (Stimmungen, Gefiihle, Gedanken), nicht zu trennen von
der Instanz, in der sie als ihrem Subjekt und als durch dieses Subjekt bewusst erfahrene
Wirklichkeit gewinnt, so ist die Liebe ein Grundphdnomen, das vom liebenden Ich nie
abgelost werden kann, ja die durch es geliebte Person ist in einem bestimmten Sinne diese
Person nur durch diese Relation — zu all diesen Momenten, zu Landschaft, Freundschaft,
Freiheit kann sich das Ich nicht abstrakt verhalten, es kann sich aber aus deren durch
es selbst geleistete Realisierung heraus reflexiv auf sie beziehen. Dennoch >verfiigt«
das Subjekt und Individuum nicht tiber das, was sich in diesen Momenten tatsidchlich
realisiert, gerade auch als tiber es selbst hinausgehend: die Transzendenz der Landschaft
aus dem individuellen Blickpunkt zur Weltlandschaft und zum Ganzen von Sein selbst,
die Transzendenz der Freundschaft aus der bestimmten Person in das Dokument einer
universalen Konstante inneren Lebens, die Transzendenz der Freiheit in eine iiber der
Freiheit noch anzusetzende metaphysische Dimension, die Transzendenz der Liebe in
ihren eigenen Grund, die absolute Liebe Gottes. In den Transzendenzmomenten, im
jederzeit moglichen excessus mentis, ist die Objektivitit des Seins (seine Gottlichkeit oder
sein Kreatur-Sein) bewahrt und ist ihr Moment als Korrektiv gegeniiber der Sogbewegung
des Nominalismus zu sehen. Alles dies ldsst sich, deshalb ist Petrarca so wichtig und
muss mit ihm der Anfang gemacht werden (siche unten Kapitel Petrarca, S. 251-258), im
Werk des Petrarca nachweisen und ist auch in der Forschung sehr differenziert dargestellt
worden, vgl. Enenkel 1990, Stierle 2003.

4



Einleitung

in ihrer Radikalitdt den »ersten« Anfang der Humanisten, trotz aller nominalis-
tischen Einfliisse, als nicht radikal erscheinen lassen. Zu den Konstituentien die-
ser Bedingungen gehoren Faktoren wie der frithneuzeitliche, sich insbesondere
im Verlauf des 16.Jahrhunderts auspriagende Skeptizismus, gehoren die fiir das
damalige Empfinden extrem schnell sich ausweitenden neuen Erfahrungsraume,
die kosmologisch und geographisch-anthropologisch die traditionelle Position des
Menschen, die positio media, verriickte und zu marginalisieren drohte, sowie, auf
der anderen Seite, das Einriicken eines Kompetenz- und Machenkénnengefiihls
ins neuzeitliche Bewusstsein, das dessen manipulative, direktive und dominative
Intentionen ernédhrte. Alle diese Faktoren fiithren zu einer ganz anderen Form der
Selbstannahme und des Selbstbewusstseins —z. B. zu dem Gestus der rational ab-
gesicherten Positionalitit, des Setzens-von-etwas (nicht umsonst schlieBt der Ide-
alismus von Kant bis Hegel so exklusiv affirmativ an Descartes an'') — als derje-
nigen der spatmittelalterlich-humanistischen Tradition. Aber auch schon dort, im
Trecento, bereitet sich eben vor, was dann spéter als >subjektive« Setzungsdyna-
mik zumindest einen bedeutenden Teil des philosophischen Diskurses bestim-
men sollte: die Sensibilitét fiir das Einzelne, fiir das Ich als Individualitiat und als
Einzelnes im Sinne des Alleine-Seins und im Sinne der sich selbst gewissen
Selbstgegenwart und —geniigsamkeit (Scaliger: sib iipsi autarkés, siche unten,
S. 19), fiir die Prisenz und die Dynamik des Willens, fiir die Vielheit, Varianz,
Buntheit des Seins, fiir die »vicissitudines« des Existierenden. Deswegen ist der
hier darzustellende Zeitraum eben auch ein einheitlicher. Insgesamt sehen sich
die Zeitgenossen dieser Epoche wohl doch so, wie es der Dichter und Philosoph
Cristoforo Landino in seinen Disputationes Camaldulenses formuliert hat: Man
fiihlt sich von einer unfassbaren, transzendenten Instanz und Macht — vom hoch-
sten Gott —in die »unterste Region dieser Welt wie auf eine lang andauernde und
schwierige Expedition gesendet«, auf welcher der Mensch, permanent gegen viele
Schwierigkeiten ankdmpfend, die beiden wildesten Feinde, Schmerz und Be-
gierde, tiberwinden lernen soll, um schlieflich einen dauerhaften Frieden genie-
Ben zu konnen'. In diesem Szenario verbinden sich christliche Viator-Vorstel-
lungen (Jammertal, Erlosung), antiker Herkulesmythos (Bivium) und eine aus
antiken und christlichen Vorgaben geprigte Basisethik (Lustbekdmpfung, Vor-
stellung des bene vivere und der tranquillitas) zu einem stabilen Amalgam. Die

" Was nicht bedeutet, dass dieses Affirmieren des Anfangs mit und bei Descartes
auch zugleich notwendigerweise ein Affirmieren von dessen Philosophie toto coelo sein
muss, vgl. hierzu Leinkauf 2009; zur Entwicklung des Idealismus von Descartes bis Hegel
vgl. Kaehler 2010.

2 Landino, Disputationes Camaldulenses, I, c. 4; Landino 1949, S. 27: »Et profecto si
originem nostram repetere voluerimus, si ad quam rem potissimum nati sumus considerare,
intelligemus nos a principe illo deo in hanc infimam mundi regionem veluti in longinquam
ac difficilem expeditionem missos, ut adversus plurimas difficultates viriliter pugnando
duos saevissimos hostes, dolorem ac voluptatem, superaremus, quibus profligatis perpetua
pace frueremur«.



Einleitung

»longinqua ac difficilis expeditio« ist das Leben selbst: Sie kann diejenige des
langen Itinerarium Petrarcas sein, aber auch diejenige der faktischen Expediti-
onen der Magellan, Vespucci, Columbus —ihr Ort ist zwar die untere Weltregion,
diese kann jedoch, im Unterschied zur intangiblen Form-und Bewegungskon-
stanz des Himmels, aktiv durch den Menschen gestaltet werden. Also ist, wie eben
auch fiir Landino, der eigentliche »Ort« dieser, man mochte sagen: Forschungs-
expedition das Ich selbst, der »innere Mensch, die Seele und der néchste durch
dieses Innere aktiv gestaltbare Raum, die Familie und die Stadtrepublik, die »ci-
vilis vita«. Die physisch durchmessenen Dimensionen weiter raumlicher Expan-
sion haben ihr Sein vor allem dadurch, dass sie im jeweiligen Ich des aktiven In-
dividuums reflektiert und memorial vernotiert, in Reiseberichten aufgezeichnet
oder in Rapporten an den Hofen und Reedereien hinterlegt worden sind'. So
entwickelt sich in unserem Zeitraum auch eine eigene Itinerar-Literatur, vor allem
im Norden Europas mit Schwerpunkt im deutschsprachigen Raum, herausra-
gendes Beispiel ist die Methodus apodemica des Basler Mediziners Theodor
Zwinger (1533-88), veroffentlicht in Basel 1577'. Die Itinerarien der Seele hin-
gegen und der psychisch durchmessenen Dimensionen haben ihr Sein vor allem
in der Dichtung, in der modernen Novellistik, im romanzo und im (philosophi-
schen) Gedicht. Hier ist der fiktive Ort, an dem die realen Herzschldge gemessen
werden: »Ce pendant ceste vie en ton corps palpitante / incessamment se meurt
sa fin precipitante. / Comme en terre le grain ne cesse de pourrir, / toy en terre
vivant ne cesses de mourir« (Maurice Sceve)'™.

Einige aus der Sicht des Verfassers allerdings unseren Zeitraum iibergreifende
Konstanten und Entwicklungen miissen, bevor in die konkrete Darstellung der
Philosophie- und Geistesgeschichte in unserer Epoche eingetreten wird, noch
benannt werden. Da ist zunédchst eine Entwicklung, zu der viele Autoren, die im
Folgenden behandelt werden, ihren Beitrag geleistet haben, in der vielleicht aber
doch auch, wenn es erlaubt ist, es so zu formulieren, die Epoche als ganze sich in
ihrer eigentlichen Pragekraft gezeigt hat. Es ist dies eine komplexe Entwicklung,
die Verdanderungen am ontologischen und epistemischen Grundverhéltnis Sub-
stanz — Akzidens (mit Folgewirkungen auch fiir das sprachlogisch-propositionale
Grundverhiltnis Subjekt-Pradikat) einfithrt und die mindestens zwei Konstanten

13 Vgl. Stagl 1992 mit weiterfithrender Literatur.

14 Theodor Zwinger, Methodus apodemica in eorum gratiam qui cum fructu in
quocunque tandem vitae genere peregrinari cupiunt, Basel 1577, zweite Auflage Straf3burg
1594, Praefatio: »Ut (...) e toto orbe preciose merces in celeberrima convehuntur emporia,
& ex iisdem certatim evehuntur; ita omnigenae sapientiae & virtutis thesauri per totum
universum disseminati, vel in unam Remp. (...) vel in unam Academiam, vel etiam in unam
Ecclesiam, peregrinantium [!] studio, convectae, inde rursus tanquam ex equo Troiano
peti possunt, ut hac sane ratione peregrinationes ad omne genus vitae non exiguum habere
monumentum intelligantur«. Hierzu Stagl 1992, S. 156-163, das Zitat dort S. 161; eine
Liste der einschldgigen Texte der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts S. 162-165.

15 Maurice Sceve, Microcosme (1562), livre I, vv. 885-888; Scéve 1976, S. 174.



Einleitung

aufweist, die ich an anderer Stelle folgendermaf3en und zugegebenermafen stark
verkiirzt als (i) eine Akzidentalisierung des Substantiellen und (ii) als eine hierzu
komplementire Substantialisierung des Akzidentellen bezeichnet habe'. Beide
Konstanten sind untrennbar miteinander verbunden, es kommt also immer da-
rauf an, worauf der Schwerpunkt liegt. Die Entwicklung beider Konstanten setzt
zudem sachliche Grenzwerte voraus, die die je einzelnen Konstanten nicht fiir
sich selbst aufheben konnten, ohne sich zu widerlegen: einmal den Begriff der
Einheit, zum anderen den der Vielheit als strikte Negation der Einheit. Dieses
Nicht-Eine ist dabei eine rein negative Grofie, analog etwa der Materie als Nicht-
Form, und ist strikt getrennt zu halten von einem rationalen Begriff von Vielheit
als einer unterschiedlich groen Menge von unterschiedlich komplexen Ein-
heiten. Bei Systemen, die insgesamt eine Indifferenz- oder Feld-Struktur anset-
zen, liegt (i) vor: der urspriingliche Reichtum unterschiedener, jeweils fiir sich ein
Eines seiender Einzelsubstanzen oder -formen (Formalbestimmungen), die selbst
Trédger von akzidentellen Bestimmungen sind, wird aufgehoben und die Einzel-
substanzen selbst zu nicht-substantiellen, etwa modalen, graduellen oder akziden-
tellen Bestimmungen einer absoluten, einzig und allein wirklich seienden Einheit
gemacht (Akzidentien von Akzidentien) — dieser Fall liegt vor bei Giordano
Bruno (siche die Hinweise Abschnitt »Wiirde«, Punkt: Naturwesen, unten, S. 156—
157)", dann bei Spinoza und mit Einschridnkungen in der Identititsphilosophie,
die Schelling ab 1801 konzipieren wird, aber auch schon zuvor bei den materialis-
tisch-heterodoxen Denkern des Mittelalters (David von Dinant etc., auf die Bruno
sich wiederum beruft)'®. Marsilio Ficino etwa hat in seiner Kritik der Gradations-

16 Leinkauf 2009, 2011f., S.35-38 mit der Unterscheidung von ontologischen
Kontinuitéts- und Diskretionsmodellen, die respektive zu (i) und (ii) gehoren.

7 Hierzu Leinkauf 2007, S.1vf., Ixxxiff. Bei Bruno scheinen sich andererseits auch
Argumente finden zu lassen, die (ii) zugehoren und die das Akzidentelle, Unbedeutende,
Mikroskopische in den Lichtkegel des Substantiellen ziehen, z.B. Spaccio, Dialogo I;
BW V, S. 140: Allerdings geht es hier darum, dass ontologisch nichts Groes ohne Teile
auskommen kann: »le cose grandissime e principalissime non costano senza le minime
et abiettissime.

'8 Man kann auch etwa die Diskussion um das Wesen des Poetischen, die seit Mitte des
16. Jahrhunderts mit groer Intensitédt gefiihrt wird, vor allem diejenige hinsichtlich der
»neuen« Formen des »romanzo« oder des komplexen Epos (Ariosto), in diese langsame
Verschiebung des Grundverhéltnisses Substanz — Akzidens einordnen. Dies konnte
die Bewertung des Verhiltnisses Haupthandlung — Nebenhandlungen betreffen. Pigna
etwa definiert in seiner Abhandlung I romanzi den poetologischen Ubergang von favola
zu »episodij« als »come dalla sostanza a gli accidenti«, d.h. zu »digressioni poste oltre
alla principal favola«, lib. I; Pigna 1554, S.42-43, 49f.; sieche auch Kapitel »Sprachex,
Abschnitt »Poetik«, unten, S.578ff. Pigna versucht die poetologische Ordnung noch
im Sinne der klassischen ontologischen Kategorien auch fiir die Poetik stabil zu halten,
sicht aber die Gefahr, die in der Infinitisierung des Digressiven steckt: die Aufhebung
der »legittima legatura«, das sprunghafte Einsetzen »d’una infinita d’altre cose«, »fare
un corpo grandissimo« im Sinne der unfassbaren immensitas, etc. Die immer stédrkere



Einleitung

theorie die impliziten Probleme dieses Ansatzes schon friih erkannt: »Profecto
nisi aliter ens distinguamus quam more qualitatis, per primum eius gradum et
secundum atque tertium latenter eo deveniemus, ut solam unam (!) essentiam
substantiamve fingamus ceu calorem [sc. als Beispiel] unum modo remissiorem,
modo vehementiorem, tollemusque substantialium formarum gradus distincti-
onesque rerum ad providentiam pertinentes«'. Es ist klar, dass etwa klassische
Grenzkriterien ontologischer, ideenlogischer oder formtheoretischer Proveni-
enz — die etwa in Aussagen wie die folgende eingehen: »corpus in non-corpus re-
solvi non possit« (Cusanus, De ludo globi II, n. 96; h IX, 121) — hier im Kern weg-
fallen oder aus ihrer >realen< oder materialen Bestimmtheit in eine »phdnomenale«
transferiert werden miissen. Bei Systemen hingegen, die insgesamt auf einem
substantiellen Einheitsbegriff insistieren, der die Differenz — gegen die Indiffe-
renz — stark macht, liegt (ii) vor: Hier wird jetzt radikal alles, was ist, selbst zu
einem substantiellen Sein, Akzidentien gibt es eigentlich nicht mehr. Sie werden,
wie in (i) die Substanzen, jetzt zu Modi einer Substanz in der Form, dass sie selbst
absolut wesentlich sind und zwar bis in ihre kontingente Hier-und-jetzt-so-Seins-
Struktur. Dieser Fall liegt in Reinkultur bei Leibniz und dessen aus der scholas-
tischen Debatte gezogenen Grundsatz »individuum tota sua entitate individua-
tur« (Disputatio metaphysica de principio individui; AA VI/1, S. 11-14) vor®, es
gibt aber hierzu Vorladufer, etwa bei Ockham, dessen Nominalismus dazu fiihrt,
dass die absolute potentia creandi Gottes in jedem einzelnen Geschopf dieses als
»wesenhafte Einzigartigkeit«, d.h. als ein x, dessen akzidentelle Bestimmungen
selbst wesentliche Teile von x sind, erschafft?', bei Nicolaus Cusanus und dessen

Betonung von Digressionen, die bei Ariosto, bei Rabelais u.a. beginnt, fithrt zu einer
Substantialisierung der Nebenhandlungen, zu einer schrittweise Gleichstellung, die
strukturell dem Muster der Substantialisierung des Akzidentellen entspricht.

% Ficino, Commentaria in Parmenidem c. 47, n. 7; Ficino 2012, I, S.220: »Wenn
wir freilich das Seiende nicht anders als auf Weise des Qualitativen unterscheiden,
dann werden wir unmerklich durch einen ersten, zweiten und dritten Grad (sc. dieser
qualitativen Bestimmung dieses Seienden) dahin kommen, dass wir nur noch eine einzige
Wesenheit oder Substanz vorstellen, z.B. die Wiarme — als einmal schwicher und dann
wieder stirker —, und die Stufen und Unterschiede der substantiellen Formen der Dinge,
die Gegenstand der Vorsehung sind, aufheben« (m.H.).

20 Ausfiihrlich diskutiert und in den Kontext der schulphilosophischen Debatte und
vor allem die Voraussetzungen gestellt, die Francisco Sudrez hierfiir in seiner fiinften
Disputatio Metaphysica geliefert hatte, bei McCullough 1996, c. 4-5. Aber schon Mates
1987, S.7 hat die Sache klar ausformuliert, wenn er das Diktum von Sudrez-Leibniz
(individuum tota sua entitate individuatur) interpretiert als: »every property of a thing is
essential to its identity«.

21 Ockham, In I sententiarum, distinctio 2, q. 4; Ockham 1967ff., OT 11, S. 115: »(...)
creatio est simpliciter de nihilo, ita quod nihil essentiale vel intrinsecum rei simpliciter
praecedat in esse reali, ergo nulla res non variata praeexistens in quocumque individuo est
de essentia istius individui de novo creati, quia si sic, aliquid essentiale isti rei praecederet
et per consequens non crearetur, etc.« Hierauf und auf die irritierenden Konsequenzen



Einleitung

Begriff des »ens singulare« und des Konzepts des »quodlibet in quolibet« oder
bei Franciscus Sudrez, dessen scotistischer Ansatz, auf Basis nominalistischer
Einfliisse, einen univoken Seinsbegriff und eine Totaldifferenzierung des Realen
in einem metaphysischen System verkniipft?2. Insgesamt lésst sich beobachten,
dass (ii) seine Aufrechterhaltung von substantieller Differenz nur rechtfertigen
kann durch einen —sei es christlichen, sei es allgemein philosophisch gedachten —
vorgreifenden Setzungsakt, der alle Differenzen in origine vollstdndig definiert;
(i) hingegen kann seine Aufhebung wesentlicher Differenz in die Indifferenz nur
durch die Voraussetzung eines starken metaphysischen Einheitsbegriffs leisten,
dessen Affinitét (und Differenz zugleich) zum Neuplatonismus unbestreitbar und
bei Denkern wie Avencebrol (Solomon ibn Gabirol), David von Dinant, Giordano
Bruno und Spinoza auch durch die Forschung dokumentiert ist. Es gibt — und
deswegen spielt diese Entwicklung, deren manifeste Ausprdagung eigentlich erst
im 16. und dann 17. Jahrhundert vorliegt, schon fiir unseren Zeitraum eine Rolle —
hier einen sachlichen, konsequenzenreichen Zusammenhang mit verschiedenen
Aspekten der Denkentwicklung zwischen 1350 und 1600: Zunéchst einmal gibt
es einen Zusammenhang mit dem Paradigma der Rhetorik, dann aber vor allem
auch mit der hierzu ebenfalls wiederum in einem Bezug stehenden Bedeutung,
die der Gedanke der Individualitdt und Einzelheit fiir das Denken seit 1300 be-
kommen wird. Die Rhetorik wird die Kunst, alles, und zwar ungeachtet seiner
vormaligen ontologisch-hierarchischen Bedeutung, in gleicher Weise zu einem
Gegenstand intensiver persuasiver Sprachoperation machen zu konnen. Dahinter
steht der Gedanke eines homogenen Feldes, der dann vor allem den im 16. Jahr-
hundert auf Basis des humanistischen Dialektik- und Methodenkonzeptes sich
entwickelnden universalwissenschaftlichen Wissenssystemen im Kern zugrunde
liegt: Hier wird nicht das Sein selbst, dafiir aber der Horizont des Wissens, des
Begrifflichen, Sprachlichen, Logisch-Systematischen also, als ein Bereich ge-
dacht, der substantiell homogen und nur akzidentell — ndmlich durch divisones,

hat richtig Hans Blumenberg aufmerksam gemacht, siche Blumenberg 1974, S. 177f.
Angesichts solcher per se wesentlicher singuldrer Einheiten wird die pradikationslogische
und natiirlich erst recht ontologische Unterscheidung in Substanz, Akzidens, Proprium
hinféllig oder eben nur noch >nominal<. Zur Sache siehe Gracia 1994; McCullough 1996.
22 Der conceptus entis bzw. das ens qua ens (als ens reale) wird einerseits univok
universalisiert — alles hat eine ratio entis, was keinen Widerspruch in sich einschlief3t:
»quicquid non includit contradictionem/repugnantiame, vgl. Disputationes metaphysicae
V1, 4, 9; De divina substantia 3, 9, 14 — andererseits wird eben dieses Seiende analogice
differenziert — bei allem solcherart durch Nichtrepugnanz real Seienden ist die Realitét
selbst schon unterschieden; vgl. Honnefelder 1990, S.293f. Die berithmte Disputatio V
der Disputationes metaphysicae hat nachweislich stark auf Leibniz’ Konzeption gewirkt
(siehe vorletzte Anm.), vgl. vor allem DM V, sectio 2, n. 13: »in universo enim existimo,
fieri non posse ut una res distinguatur realiter ab alia per aliam a se distinctam, sed
per suammet entitatem, per quam in tali esse consituitur«; n. 32, n. 37: die differentia
individualis ist »intrinseca entitativa«, nicht ein extern bestimmendes Formalprinzip;
sect. 6, n. I: »(sc. substantia singularis) ex se et sua simplici entitate est individua«; n. 5.



Einleitung

collocationes, loci, ordines quoad nos — different ist. Alle Begriffe, Sidtze und
Schliisse sind an sich gleichwertig, ihr Unterschied besteht in der Folgeposition.
Dem disponierenden Grundakt etwa der Dialektik des Petrus Ramus ist es gleich-
gliltig, ob es hinsichtlich der in die Dispositive eingebrachten Begriffe um Nomi-
nal- oder Realdefinitionen ging, um hohere oder geringere Dignitit, um Sein oder
um die Vorstellung von Sein oder, umgekehrt: Dieser Grundakt verhielt sich ge-
rade indifferent zu den Gehalten, Unterschiedenheiten und Bestimmtheiten, die
er in eine topisch gegliederte Ordnung brachte — das war Aufgabe der einzelnen
Disziplinen?®. Mit guten Griinden konnte so etwa auch mit Blick auf die Anwen-
dung der »dialektischen Methode« und der loci-communes-Topik in dem Univer-
sae naturae theatrum (1596) des Jean Bodin, der mit groBer Wahrscheinlichkeit
zu Beginn der 1550er Jahre in Paris Vorlesungen des Ramus gehort hatte, festge-
halten werden: »the common-place book tended to reduce to equal status >facts<
of all categories«?*. Ebenfalls in diesen Horizont der universalen Homogenisie-
rung und Indifferenzierung (was hierarchisch, also vertikal, nicht horizontal-pa-
rataktisch geordnetes Sein betrifft) gehort die Ausprigung eines pradikationslo-
gischen Begriffs von Sein (ens), der zur Vorstellung von universalen,
super-transzendentalen Pradikaten (vor allem des aliquid) und zu einem Begriff
von Ontologie fiihrt, der sich von der Tradition einer hierarchisch aufgebauten,
iiber das Modell der Analogie vermittelten Metaphysik absetzen will — der Vor-
stellung, dass es hier, wie bei Ramus, um ein allgemeinstes »scibile« gehe, um ein
noéton und ens universale, das sich als unbestimmtes, aber unendlich bestimm-
bares >Etwas« (aliquid) indifferent zu allen aus ihm positiv-distinkt herausgesetz-
ten Bestimmungen verhilt, versuchte man interessanterweise durch Riickgriff auf
eine (letztlich aus Aristoteles und Thomas von Aquin abgeleitete) Theorie der
realen, distinkten Seienden (ens reale) und der Attributionsanalogie zu begeg-
nen?®’; ebenso gehort in diesen tibergreifenden Prozess die Entwicklung einer Kos-
mologie, deren Grundmodus derjenige einer absoluten Gleichheit der Potentiale
und einer Aquidistanz alles dessen, was ist, zu seinem absoluten Grund ist. Der
kausallogischen Aquidistanz der Wirkungen zu ihrem Ursprung entspricht dabei
die effektlogische Indifferenz der Ursache zu ihren (nachgeordneten) Wir-

23 Ramus, Dialectica libri duo, I (1572); Ramus 1572, S.87: »methodus est dianoia
variorum axiomatum homogeneorum [!] pro naturae suae claritate praepositorum, unde
omnium inter se convenientia iudicatur, memoriaque comprehendatur«. Siehe hierzu die
Beobachtungen von Schmidt-Biggemann 1983, S. 68—71.

24 So Ann Blair in Blair 1997, S. 5;zu Bodin-Ramus S. 82—95, 161 {. In seinem Universae
naturae theatrum verwendet Bodin die »dichotomische Methode«, die zur Grundsignatur
der ramistischen Dialektik gehort, vgl. Buch II; Bodin 1596, S. 133-139, S. 134.

%5 Vgl. Lamanna 2013, S. 272—283. Es handelt sich um eine Diskussion, die einerseits im
Horizont der katholischen Schulphilosophie im Anschluss an Duns Scotus gefithrt worden
ist, insbesondere bei den Jesuiten (Pereira, Fonseca, Sudrez), und die andererseits eine
differenzierte Aufnahme im protestantischen Milieu erfuhr, einmal bei den Kalvinisten
(Goclenius), zum anderen bei den Lutheranern.

10



Einleitung

kungen — eine hoherstufige Form (forma) kann dann etwa in physiologisch-mate-
riellen Prozessen als »indifferent« gegeniiber den aus ihr materiell resultierenden
Konstellationen (figurae) gedacht werden?. In radikalster Form wird diesen zu-
kunftsweisenden Gedanken Giordano Bruno schon in seinen frithen italienischen
Dialogen De l'infinito und De la causa, principio et uno von 1583/84 entwickeln?.
In diesen Zusammenhang gehort durchaus auch die gerade im 15./16. Jahrhundert
auBerordentlich gro3e Bedeutung, die der Begriff des »spiritus«in der Psycholo-
gie, Kosmologie und Schonheitstheorie gewinnt: der in seiner physiologischen
Grundfunktion der universalen Vermittlung von Au3enweltinformationen und
-einfliissen an die hdheren, transmateriellen seelischen Erkenntnisfunktionen vor
allem durch Galen herausgearbeitete Charakter des »spiritus« wird von den Au-
toren unseres Zeitraums sowohl individualpsychologisch oder individualphysio-
logisch als auch kosmologisch (als spiritus mundi) gedeutet. Damit, mit der Uni-
versalisierung eines »geistigen« Vermittlungsprinzips, ist ebenfalls so etwas wie
ein »Band« (vinculum) oder, denkt man die universale Prisenz des Spiritus auf
der ganzen Grenzlinie zwischen Materiellem und Immateriellem hinzu, ein
Kraftfeld angesetzt, das alle Momente des Seins auf sich bezieht, »spirituali-
siert« — in der Tat gibt es ja eine ganze Menge von Texten, die eine solche grof3-
flachige Spiritualisierung der Wirklichkeit (teilweise bis heute) behaupten?. Der

2 Andreas Blank, dessen interessante Analysen zu frithneuzeitlichen physikalisch-
biologischen Basisprozessen in gewifler Weise die inverse Seite der hier vorgelegten
Interpretationen darstellen, die eher von den metaphysisch-ontologischen Voraussetzungen
in das Fundament zuriickfragen, hat diese Position bei Autoren der Zeit zwischen 1600 und
1650 festgemacht, die sich auf medizintheoretische und biologische Theorien beziehen,
Blank 2015, S.111-138, 115f. Vgl. Thomas Feyens (1567-1631), De formatrice foetus,
Antverpiae 1620, S.135ff., 142: »formae elementorum, formae lapidum, metallorum
introducuntur in materiam sine ulla figura. Formae accidentales reales, calor, frigus,
lumen, raritas, densitas, mollities, durities, gravitas, levitas, color, sapor, odor; formae
item intentionales, ut species colorum, soni, odorum, &c. omnes recipiuntur in subiectum
sine ulla figura, id est sine eo, quod in ipso requiratur ulla determinata figura, & sunt
indifferentes [!] ad omnem figuram; ergo neque anima ad sui receptionem opus habet«.
Es gibt, im Ansatz von Feyens, fiir bestimmte tibergeordnete Formen keine materiale
Disposition, die hier »determinata figura« heift, die notwendig wire, damit diese Formen
sich materialisieren; sie verhalten sich zu allen moglichen solchen Konfigurationen
indifferent, d.h. ihre formale Einheit ist den materialen Voraussetzungen gegeniiber
unabhingig, nicht auf eine bestimmte hin differenziert. Vielmehr resultieren materiale
Dispositionen als organische Form erst aus der Priasenz der iibergeordneten Form, d.h.
der Seele. Auch hier gibt es, im Unterschied zu Descartes, noch eine substantielle aktive
Seelenfunktion im Sinne der Tradition.

?7 Bruno, De la causa, dialogo 2; BW III, S. 100ff.; dialogo 5; S.226f.; zur Sache
Leinkauf 2007b, S. xlvif., Ix, Ixix ff.,

28 Vgl. Ficino, De vita I1I: De vita coelitus comparanda, c. 3—4; Ficino 2012, S.230-
232 (mit Bezug auch auf die topische Stelle Vergil, Aeneis VI, 726, hierzu auch Leinkauf
2009, S.71-72; Fracastoro, De sympathia et antipathia rerum, c. 2; Fracastoro 2008, S. 16—
18 und die ganze folgende Diskussion der verschiedenen Stufen und Intensitdten des

1



Petrarca (1304-1374)

Dass Petrarca, der poeta laureatus, am Anfang dieser die Entwicklung der Phi-
losophie betreffenden Darstellung zu stehen kommt, bedarf, neben der Tatsache,
dass er von den Humanisten selbst als Begriinder der studia humanitatis, d. h. als
Wegbereiter zur Latinitdt und als innovativer Denker, gesehen worden ist', einer
kurzen Klarstellung: Vergleicht man die Texte Petrarcas mit denen Dantes, dann
ist in gebotener Kiirze und damit verbundener Holzschnittartigkeit doch festzu-
stellen, dass Dantes Denkgebaude grundsatzlich in struktureller Affinitdt zu dem
die vertikalen, hierarchischen Abstufungen artikulierenden gotischen Kathe-
dralbau und seinen theologisch-kosmologischen Voraussetzungen steht, Petrarcas
Ausdrucksraum hingegen in einer Affinitdt zum horizontalen, vor allem durch
die Oberflachenkontur des mundanen (Paradigma: landschaftlichen) Reichtums
bestimmten individuellen Erfahrungsraum. Der ganze unbestreitbare psycho-
logische und theoretische Reichtum, den Dantes Texte pridsentieren, ist einge-
tragen in eine das Individuum letztlich doch absolut tibergreifende Grundform;
das, was Petrarca in nicht geringerem Ausmalf} an ebensolchem Reichtum zum
Ausdruck bringt, ist hingegen durch das Individuum gebrochen und reflektiert?.
Das Individuum Dantes ist zuriicktretender Trager von Allgemeinem, dasjenige
Petrarcas ist hervortretender, dynamischer Biindelungspunkt von Besonderem,
das auf Allgemeines verweist. Dantes »renovatio« steht im Zeichen christlicher

' Boccaccio, Epistola ad Tacobum Pizzinga (1372), Boccaccio 1926, S. 195-196: »sibi
et post eum ascendere volentibus viam aperuit«; Salutati, Epistola ad Poggium Braccioli-
num; Salutati 1891-1911, I'V, S. 140; Vergerio, Petrarchae Vita (1397); Vergerio, Vita Pet-
rarchae; Vergerio 1904, S.299; Bruni, Ad Petrum Paulum Histrum dialogus, Bruni 1952,
S.94: »Hic vir (sc. Petrarca) studia humanitatis, quae iam extincta erant, repararit et nobis
(...) viam aperuerit«; Bracciolini, De infelicitate principum, n. 65; Bracciolini 1998, S. 41:
»Franciscus Petrarcha, vir priscis illis sapientia atque eloquentia comparandus, cuius inge-
nio haec nostra humanitatis studia, quae multis annis sopita iacuerunt, adeo excitata sunt,
ut priorem ferme dignitatem ac vires recuperarent«; vgl. Mazzocco 2006b.

2 Vgl. die Beobachtung von Stierle 2003, S. 173: »Alles, was Petrarca schreibt, bleibt auf
die Spiegelung, die Reflexion und die Objektivitédt des eigenen Selbst bezogen«, dagegen
finde sich bei Dante eine plastische Objektivitit; S. 634-647: zu Dantes Vertikalitdt und
Petrarcas Horizontalitdt. Regn 2006, S. 12: »Petrarcas Projekt einer postmittelalterlichen
Renaissance durch Dichtung ist auch ein dezidierter Gegenentwurf zu Dantes Versuch,
Renaissance als Moglichkeit mittelalterlicher Weltsicht zu denken«; zur Differenz von
Dantes christlich-allegorisierender Interpretatio als Movens der Dichtung (Bibeltext und
Commedia werden prinzipiell gleich behandelt, Struktur der Metaphorizitit) und Petrar-
cas Auffassung der Dichtung als genuin menschlichem Selbstausdruck, der in sachlicher
Affinitédt zu Historik, Physik und Ethik steht, vgl. Kiipper 2006, S. 50-71; zur Differenz
von Dantes Werk und den Trionfi vgl. Barberi Squarotta 1999, S. 47f.

251



Petrarca (1304-1374)

Heilsgeschichte, Petrarcas hingegen in dem einer »weltimmanent gewordenen
Geschichte«?, einer Geschichte, deren Grundzug das »mutata sunt omniax ist,
das das Ich jeweils unerbittlich von den vorausliegenden Zeitpunkten abschnei-
det und in seine memorative Selbstvergegenwirtigung zwingt*. In Dantes Ka-
thedralen-Kosmos ist jede Stufe ein festgelegter, in sich stimmiger und stabiler
Bereich — durch den und in dem ein »Fiithrer« (Vergil, das Verbum Divinum, Bea-
trice) auch sicher lenken kann, den man aber auch grundsitzlich durchschreiten
kann, ohne dass dieser sich dndert; in Petrarcas Liebes-Kosmos ist jeder Moment
ein unfestgelegter, ungewisser, instabiler Ausdruck der Selbstbewegung des Ich,
verdndert jede Bewegung, sei dies eine Lebensbewegung als Reisen, Lieben, Den-
ken, sei dies eine Lesebewegung, das ganze Gefiige mit — das, was sich trotz die-
ser permanenten Verschiebungen gleich bleibt, das Ich, seine Liebe, die Geliebte
etc., steht unter den Bedingungen des status iste aulerhalb der Verfiigung dieses
Ich, bleibt ihm opak, ist fiir es, auch wenn es die Identitit des eigenen Ich meint,
fremd (siehe unten, S.258f.): »Qualis sit animus meus, nec plene scio nec asse-
rere meum est« (Familiares V, 18 [n. 2] mit Rekurs auf Augustinus, Confessiones
X, 32, 48%). Petrarca ist hier als Zeitgenosse eingestellt in die mentalen, sich in
philosophisch-theologischen Reflexionen immer wieder artikulierenden Konse-
quenzen der Grundirritation I, die wir in der Einleitung kurz diskutiert haben:
Instabilitit der Existenz, Opazitét des transzendenten Seinsgrundes, Ineffabilitét
des Einzelseienden, etc. (siche oben, S. 29, 52f.). In diesem Zusammenhang wére
es vielleicht angebracht, den durch die zeitgleiche scholastische Diskussion, ins-
besondere diejenige des Scotismus und auch des Nominalismus, terminologisch
stark gemachten Begriff der »contractio« (Zusammenziehung) als Interpreta-
ment dessen anzufiihren, was hier mit dem Individuum passiert. Petrarca reali-
siert in seinen Reflexionen und Dichtungen etwas, was theoretisch dann im Werk
des Nicolaus Cusanus, also knapp 100 Jahre spiter, erst seine spezifisch frithneu-
zeitliche, innerhumanistische (oder: renaissancistische) Ausdrucksform finden
wird: die Zusammenziehung und Biindelung des Reichtums der zum grof3en Teil
auch selbst erlebten Erfahrungswelt des mittleren Trecento, eines Jahrhunderts,
das er als »entsetzliches Jahrhundert« einmal bezeichnet®, im Brennspiegel eines

3 So Regn 2006, S. 14.

4 Petrarca, Familiares VI, 2 (n. 18): »Redde michi illum locum, illud otium, illam diem,
illam attentionem tuam, illam ingenii mei venam: potero quod unquam potui. Sed mutata
sunt omnia; locus abest, dies abiit, otium periit, pro facie tuo mutas literas aspicio, ingenio
meo relictarum a tergo rerum fragor officit, qui adhuc in auribus meis tonat, quamvis ob
hoc ipsum in primis inde diffugerim, ut tibi liberius responderemx.

5 Augustinus, Conf. X, 32, 48: »Sunt enim et istae plangendae tenebrae, in quibus me
latet facultas mea [!], quae in me est, ut animus meus de viribus suis ipse se interrogans
non facile sibi credendum existimet«; vgl. auch Secretum 11, 11, 1ff.

¢ Familiares VI, 5 (n. 9), Petrarca 2005, 1, S.334: »unser entsetzliches Jahrhundert;
1X, 4 (n.7), S. 463: »unsere Zeit, die an iiberbordender Schlechtigkeit alle anderen Zeiten
ibertrifft«; XX, 1 (n. 1), Petrarca 2009, 2, S. 588; Triumphus cupidinis I, 17-18: »lo secol

252



Einleitung

hellwachen Ich’. Zu diesem Reichtum gehoren nicht nur die konkret historischen
Begebenheiten und Prozesse — die groBe Pest, das Exil der Pépste in Avignon (als
eines expliziten Gegen-Rom), der Aufstieg des Konigreichs Neapel, die republi-
kanische Umsturzinitiative Cola di Rienzos, der Gegensatz des franzdsischen
Konigshauses zum deutschen Kaiser —, sondern vor allem auch die individuell
selbst vollzogenen Akte, die vom intensiven Lesen antiker und mittelalterlicher
Autoren — mit vollstem Bewusstsein der Grenzgéngersituation: »in confinio du-
orum populorum constitutus« — bis hin zum nicht minder intensiven Erfahren
der Landschaften und Stddte durch eigenes Reisen sich erstrecken®. Die Tiefen-
schérfe, mit der Petrarca iiber fast sein ganzes Leben hinweg diese Einfliisse ana-
lysiert, und die Reflektiertheit, mit der er sie immer wieder synthetisiert, weist
ihn ohne Zweifel als Philosophen aus, als frithes Beispiel zudem des fiir die ganze
humanistische und frithneuzeitliche Entwicklung dann typischen au3eruniversi-
taren Intellektuellen.

Petrarca ist zudem durchaus schon von seinen Zeitgenossen, seinen unmittel-
baren Schiilern und vor allem auch von Denkern des Quattrocento als »Philo-

noioso in ch’i’mi trovo, / voto d’ogni valor, pien d’ogn’orgoglio«. Dies steht in Uberein-
stimmung mit den Einschidtzungen sowohl anderer Zeitgenossen, etwa Giovanni Villanis
in seiner Cronica di Firenze, als auch der modernen Historiographie, vgl. Romano/Ten-
enti 1967, S.9—47.

7 Fiir Cusanus (vgl. Abschnitt zu Cusanus, unten S. 11381.) ist schon in De docta igno-
rantia, vor allem in den Ausfithrungen zur Ontologie und Kosmologie im zweiten Buch,
das Einzelne (ens singulare) nicht nur — gut aristotelisch und auch gut skotistisch-nomi-
nalistisch — das einzige wirklich Existierende, sondern es ist auch das schlechthin Unver-
gleichliche, Individuelle und Einzigartige, das alles andere je unter seinen Index stellt.
Cusanus erldutert dies durch den (scholastischen) Grundsatz >quotlibet est in quolibetx.
Fiir Petrarcas geschérften Sinn solcher individuellen Einzigkeit vgl. Familiares I, 1 (n. 29),
Petrarca 2005, 1, S.8: »Unendlich sind die Verschiedenheiten der Menschen, und nicht
groBer ist die Ahnlichkeit ihres Inneren als ihres AuBeren«; Secretum III, 142: »verum
ille (sc. Cicero in Tusculano) de comuni amore hominum sentiebat; in me autem singula-
ria [!] quedam sunt«.

8 In Familiares I, 7 (n. 14), Petrarca 2005, 1, S. 39 wird das Wandern zum Symbolon des
Lebens gemacht: »Wer von uns ist kein Wanderer?«; noch deutlicher IV, 1 (n. 12-14), 1,
S. 182-3: Bergwanderung (Ventoux-Besteigung) im Verhiltnis zur Wanderung der Seele
zum ewigen Leben; siche auch XII, 3 (n. 19), 1, S.631; X1V, 1 (n. 4-6), Petrarca 2009, 2,
S.56f.; XV, 4 (n. 3.5), 2, S. 109f. Auch ist wohl Petrarca der erste, der sowohl das durch
Reisen vermittelte Naturerlebnis als unbestreitbaren Genuss der Seele herausstellt, so
etwa eindrucksvoll Familiares VIII, 5 (n. 10-14), 1, S.427; vgl. auch IX, 13 (n. 8-44), 1,
S.500-508, als auch die durch das permanente Orte-Wechseln im Reisen und Wandern
indizierte >Ortlosigkeit< des menschlichen Ich in dieser Welt, XV, 8 (n. 1), 2, S. 127: »Kein
Ort auf der Welt gefillt mir. Wohin ich meinen miiden Leib auch bette, kommt mir alles
dornig und hart vor«. Zur Grenz-Situation vgl. Rerum memorandarum libri, I, .19, hierzu
Gilson 1958. Zur Vita Petrarcas vgl. Wilkins 1955, 1958, 1959: Diese drei Monographien
bilden eine detaillierte, an Briefen und Werken orientierte Rekonstruktion der einzelnen
Lebensphasen Wilkins, 1961; zum Reisen auch Santagata 1992, S.21-24.

253



Petrarca (1304-1374)

soph« betrachtet worden — so schreibt etwa Coluccio Salutati in seinem Nachruf:
»Deus optime, in philosophia (...) quantum excessit! Non dico in hac, quam mo-
derni sophiste ventosa iactatione inani et impudenti garrulitate mirantur in
scolis«’ —, und man hat vor allem auch die Unabhingigkeit und das Bediirfnis
nach Ruhe (Einsamkeit, Beisichsein) im Vollzug seiner Vita wie seines Denkens
als beispielhaft notiert: »weil es hier in jiingster Zeit das Beispiel des ganz heraus-
ragenden Mannes Francesco Petrarca gibt, der mit groem Geist (magno animo)
jede Sorge um Werke und Wiirden, die ihm damals vom Papst angeboten worden
sind, verachtet und von sich weist, der die Ndhe der Méachtigen flieht (...) und ein
ruhiges Leben (vitam quietam) durch Rede und Tat bekréftigt hat« (Poggio Brac-
ciolini, Brief an Pizolpasso, 5. August 1444)'°. Er hat sich aber auch selbst immer
wieder, obwohl er gut humanistisch sein Mensch-Sein vor sein Philosoph-Sein
gestellt hat, als einen Philosophen gesehen und die Philosophie, insbesondere die
Moralphilosophie, vor allem anderen geschétzt: »ad moralem precipue philoso-
phiam (...) prono«'". Zusétzlich hat er diese vor allem durch stoisches Gedanken-
gut geprigte philosophia moralis, die er durch Cicero und Seneca sehr gut kannte,
konstant in eine genuin christliche Perspektive eingeriickt, deren Faktur uniiber-
sehbar augustinisch geprégt ist'?. Sowohl jedoch die Aneignung der klassisch-
antiken Autoren als auch insbesondere die des Augustinus ist eigenstdndig und
spiegelt den Individualismus und die Souverdnitiat Petrarcas wider™. Vor allem

° Salutati, Epistolario, ed. Novati, I, S. 178 f. Neben und vor Petrarca wurden zu Dich-
tern gekront Albertino Mussato (3. 12. 1315), Dante (posthum 1321), Convenevole da
Prato (1336), vgl. Wilkins 1976. Zur Wertschitzung Petrarcas bei den Humanisten vgl.
Leonardo Bruni, Ad Petrum Paulum Histrum dialogus, ed. Eugenio Garin, Prosatori la-
tini del quattrocento, Milano-Napoli 1952, S. 94, zit Anm. I.

10 Bracciolini, Epistolae liber I1; Bracciolini 1832, I, S. 129: »quia recens est exemplum
praestantissimi viri Francisci Petrarcae, qui magno animo spernens atque abiciens omnem
curam ac dignitatem, quae tunc ei a pontefice offerebantur, fugiensque potentiorum li-
mina (...) vitam quietam (...) et dicto et facto comprobavit«. Der Passus bezieht sich nach
Fubini 2003, S. 209 auf die Auseinandersetzung mit Petrarcas Schrift De vita solitaria.

" Petrarca, Posteritati, Petrarca 1955, S. 6; Familiares I1, 4 (n. 17-18): Cicero; VI, 2 (n.
1-3); X VI, 6 (n. 8): »Merke Dir nur, dass ich eher Mensch als Philosoph bin«; Rer. Mem.
1, 24; Seniles XII, 2. Heitmann 1958, S. 110-115.

12 Petrarca, Familiares X, 5: Philosophie ist »deum nosse et colere«; XVII, 1 (an Ghe-
rardo); »verum philosophum nonnisi verum esse christianum (...) ex ipsis etiam Augu-
stini verbis sine dubitatione concluditur verum philosophum nisi Dei amatorem verum-
que christicolam esse non posse«; De remediis I, 46: »modo verus amor sit, et vera, quam
ames, sapientia, philosophus verus eris. Veram sane sapientiam nonnisi purgate pieque
anime vel intellegere possunt vel amare. Ad id ergo res redit, quod est scriptum: >Pietas
est sapientia«. Hierzu Heitmann 1958, S. 142-150.

3 Zu Augustinus und Petrarca vgl. Quillen 1998, bes. S. 20f.,76-89, 96 f., 122-147: Die
mentale Affinitat zwischen Petrarca und Augustinus kann nicht dadurch widerlegt wer-
den, dass man nachweist, dass er einzelne Augustinus-Stellen aus dem Kontext reif3t und
sich in seinem Interesse aneignet, z. B. Confessiones IX, 6, 14 und Fam. XIX, 3 (n. 8): »Ita-
licum glaciale solumg, vgl. Quillen S. 134f. Kurt Flasch hat zu Recht darauf hingewiesen,

254



Einleitung

aber ist bedeutsam, dass Petrarca, obgleich er den Aristoteles hoch einschétzt und
iiber eine grof3e Zahl aktiver Leseerfahrung der hellenistischen Autoren verfiigt,
immer wieder Platon als grofiten Denker hervorhebt'. Auch dies weist voraus auf
die Entwicklungen im 15. und 16. Jahrhundert, in denen immer wieder Platon und
der Platonismus (fiir Petrarca ist dieser durch Augustinus in seiner christlichen
Gestalt préasent) neben die starke aristotelische Tradition treten und eine eigene
Filiation begriinden. Der Humanismus — und damit eine der pragenden mentalen
Formen des hier im Blick stehenden Zeitraums — fangt zwar unbestreitbarer
Weise mit Petrarca an, aber dieser Anfang ist so komplex, dass er Anti-Humanis-
tisches oder Nicht-Humanistisches als negativen Einschluss, als das Andere sei-
ner selbst, noch in sich trégt™. Dies zeigt sich in der sich durchhaltenden, nicht
nur skeptischen, sondern christlich inspirierten Weltverachtung, dies zeigt sich
aber auch in Sitzen wie den folgenden: »Magna quedam res est, fateor, scientia
literarum, sed maior virtus animi«, »nullum opus ingenii, sed totum Dei munus«'
oder auch in der ironisch-beilenden Kritik am Biicherwesen in De librorum copia
(De remediis I, 43), in allen diesen Ausfithrungen werden die zentralen Referenz-
punkte humanistischen Selbstverstdndnisses, Biicher/Texte, propositionale Rati-
onalitdt und das Ingenium, zuriickgestellt gegeniiber dem inneren Selbst, der Tu-
gend und der gottlichen Allmacht. Der geistigen wissenschaftlichen Beschéftigung
mit den »literae<, mit dem geschriebenen Wort und den Texten, auch wenn sie in
vielen Textpassagen dann doch positiv gesehen wird — wenn etwa das Schreiben
gegeniiber der Kontingenz der Auflenwelt zum eigentlichen Existenzort des Ich
wird", wird noch ein absoluter Wert vor- und iibergeordnet: die innere Tugend-

dass Petrarca seinen Augustinus durch selektive Lektiire konstruiert: IThn interessieren
die frithen, platonisch-neuplatonisch inspirierten Texte und vor allem die Confessiones,
vgl. Flasch, Vorwort in Petrarca 2005, S. VIII. Andererseits erwahnt Petrarca, der sich
der Bedeutung des Augustinus fiir sich selbst klar bewusst war, wie iibrigens etwa auch
sein Freund Giacomo Colonna, dass er wohl doch auch De civitate Dei und die spéten
Retractationes gekannt hat, vgl. Familiares II, 9 (n. 8—9), Petrarca 2005, 1, S. 100, zu Re-
tractationes vgl. n. 13, S. 101 (und Kommentar), zu De civitate Dei XV, 9 (n. 5-8), Petrarca
2000, 2, S. 133f.; XVIL, 1 (n. 11f.), S. 209.

4 So etwa Familiares II, 9 (n. 10-12), Petrarca 2005, 1, S. 101; IV, 3 (n. 6), 1, S. 194:
»dieser unvergleichliche Mann«; IV, 15 (n. 8-9), 1, S. 226: »in der Philosophie den hoch-
sten Rang« einnehmend, auch hier folgt Petrarca gerne Cicero, vgl. Ad Atticum IV, 16, 3;
XVIIL, 1 (n. 11), Petrarca 2009, 2, S.209: den »Fiirsten der Philosophen, Platon«, ebenso
XVIIIL, 2 (n. 11), 2, S. 273; XIX, 3 (n. 27), S. 327. Hierzu Trinkaus 1979, S. 11-15.

% Hierzu auch Quillen 1998, S. 3f.

16 Petrarca, Familiares VIL,17; X, 3: »nullum hic adminiculum literarum, nullum opus
ingenii, sed totum Dei munus«; Seniles XI, 7: »stude ut doctus, sed multo maxime vir bo-
nus et quotidie te melior fias«.

17 Zum Schreiben Familiares VI, 2 (n. 21): »Ibi enim, non alibi, meus sum; ibi meus est
calamus«; zu den Biichern etwa Familiares I11, 18, Petrarca 2005, 1, S. 163-165: Biicher
werden hier auch Individuen gleichgesetzt, die man nicht nur in ihrem AuBeren, also kost-
barer Einband, wertvolles Material, schone graphische Darstellung, sondern vor allem

255



Petrarca (1304-1374)

bildung unter strikt christlicher Perspektive, die keine Bildung der Rationalitét,
sondern eine des Herzens und der Seele ist. Das spéter zu einem der Hauptthe-
men des rinascimentalen Diskurses werdende ingenium (ingegno) wird, als ob es
das religiose Subjekt des Pelagius mit seiner positiven Antwort auf die quid-est-
in-nobis-Frage wire, immer wieder gegen die alles umfassende Verfiigungsmacht
Gottes zuriickgesetzt. Dies ist sicherlich ein Teilaspekt auch der Prasenz des Au-
gustinus im gesamten Denken des Petrarca. Diese Priasenz ist es aber auch gewe-
sen, die einen Weg eroffnet hat, der iiber die Selbstbeobachtungen des Montaigne
bis hin zu Pascal, Rousseau und zur Empfindsamkeit des 18. Jahrhunderts fithren
wird: den Weg der insistierenden, ungeschminkten, kein Sich-Zeigen eines inne-
ren >movimento« auslassenden Selbstbefragung, Selbstbeobachtung, Selbstspie-
gelung in sich und in anderem/anderen (Landschaft, Freunde, Laura, die eigene
Zeit). Petrarca vollzieht diese Selbstbefragung, die als Folge ein aus vielen Strah-
len bestehendes, hell leuchtendes Biindel sprachlicher Umsetzungen zeitigt, kon-
sequent und bis in die letzten Winkel seiner mentalen Befindlichkeit hineinleuch-
tend. In der Prosa, der lateinischen der Familiares, des De vita solitaria, des De
remediis, des Secretum vor allem, fiihrt dies zu so eindriicklichen biographischen,
das eigene Leben als stilisierte Wiederholung antiker Topoi inszenierenden Pas-
sagen wie der Parallel-Odyssee in Familiares I, 1'%; poetisch-lyrisch, und hier vor
allem im Volgare, stellt die ingeniose Produktivitit Petrarcas einen Hohepunkt
europdischer Dichtkunst dar und fithrte zu Versen wie den folgenden: »non come
fiamma che per forza ¢ spenta, / ma che per se medesma si consume, /se n’ando
in pace 'anima contenta, / a guisa d’un soave e chiaro lume / cui nutrimento a
poco a poco manca, / temendo al fine il suo caro costume«'. Philosophisch-dia-
gnostisch ein initialer Paukenschlag, dessen Erschiitterungen, weil sie der Aus-
druck der durch Petrarca intensiv beschriebenen Zwiespiltigkeit menschlicher
Existenz zu unverwechselbarem Ausdruck bringen, noch lange gehort werden
sollten. Hier finden wir grundlegende Eintrdge zu dem, was wir gewohnt sind, als
»das Inneres, >das Ich< oder als >Subjektivitit« zu bezeichnen?, obgleich doch diese

auch in ihrem Inneren, d.h. im semantischen Gehalt der vox articulata, kennenlernen
kann (vgl. n. 3). Diese Einschitzung der Biicher, ihre funktionale Bedeutung als Ort der
ErschlieBung von tradiertem Wissen, wird sich iiber die ganze Neuzeit hin erhalten, vgl.
etwa Juan Luis Vives, De disciplinis, lib. I, c. 4, in: Vives 1964, VI, S. 29: »aliud sint libri
quam voces, et loquendi rationes, ac formulae, quae qui intelligit, is demum assequitur
scriptoris sententiam, non alius«.

'® Vgl. Enenkel (2008), S.1-2, der diesen Passus mit guten Griinden als >Anfang« an
den Anfang seiner Darstellung der Entwicklung der Autobiographik gestellt hat; S.2-3
zum Zusammenhang Autobiographie-Authentizitit, S. 11-15: zur Diskontinuitit, S. 1:
»Was Petrarca hier macht, ist revolutionierend und aufriittelnd«, Gegenmodell zur ne-
gativen Besetzung durch Philautia, Superbia, Vanitas (siche Einleitung), S.40-145 zu
Petrarca.

9 Triumphus mortis I, 160-165; Petrarca 1996 b, S.298.

20 Kiipper (1992).

256



Einleitung

anachronistischen Begriffe nur unzulénglich den hier entfalteten Reichtum fas-
sen konnen. Nichts ist einlinig im Denken des Petrarca, iiberall finden sich gegen-
laufige Strukturen: der Weltzugewandtheit, die wie wohl kaum jemals zuvor die
Landschaft und das Sich-Zeigen der Dinge in Sprache zu gief3en in der Lage war,
entspricht eine ebenso deutliche Skepsis gegeniiber dem Eigenwert des Existie-
rens mit seinem empirisch-sensuellen Phdnomenreichtum — so kann die tote
Laura sagen: »viva son io, e tu se’ morto anchora« — »Lebendig bin ich (sc. die
doch schon tot ist), und du (sc. derjenige, der eigentlich noch lebt) bist derjenige,
der noch tot ist«?'; der videndi cupiditas des innerweltlichen Ich, die das Land-
schaftliche als Symbolon der du3eren Welt und Natur in immer neuen Anlidufen
zu erfassen sucht, ist das transzendierend-aszendierende moralisch-religiose Ich
entgegengesetzt, das auch die Landschaftserfahrung (etwa die Besteigung des
Mont Ventoux) noch zum Index mentaler Prozesse (etwa der cognitio sui; siche
unten zum Ich-Begriff oder eben der bedriangenden Erfahrung der »Enge«, an-
gustia, des Endlichen) transformiert?” — hierin ist der groe Unterschied einer
»naturalistischen« Naturerfahrung zu sehen, die die Natur oder die einzelnen
Dinge in der Natur als diese selbst nimmt und meint?®; das (lyrische) >Ich< des
Canzoniere besteht in einer komplexen, hin- und herschwingenden Bewegung
zwischen unterschiedlichen, hiufig gegensitzlichen Haltungen und Einstellun-
gen, das, dies das Herausragende an diesem lyrischen Gebirge, paradigmatischen
Ausdruck in Versen wie folgendem gefunden hat: »sento nel mezzo de le fiamme
un gielo«*. In den Texten {iberlagern sich daher verschiedene Schichten, die sich
gegenseitig nicht notwendigerweise negieren miissen, sondern steigernde, inten-
sivierende Wechselwirkung aufweisen konnen®. Um das Denken des Petrarca
zugénglich zu machen, empfiehlt es sich, die aus einem Zentrum generierte Plu-
ralitdt und Polyperspektivitdt durch die Diskussion ebensolcher durch Begriffe
indizierter Perspektivachsen zu erschlieBen. Dies soll zunédchst mit Blick auf das
Ich Petrarcas und dessen vielschichtige Ausdrucksformen geschehen, dann mit

2 Triumphus mortis II, 22; Petrarca 1996 b, S.314; dort im Kommentar die Hinweise
auf die moglichen Quellen fiir dieses im Ursprung platonische Motiv, z.B. Cicero, Som-
nium Scipionis 111, 14; Tusculanes I, 31, 75; Augustinus, Civ. Dei., XII, 21.

22 Martinelli (1977), S. 151-153; Giintert (2000), bes. S. 145f., 152.

23 Zum Naturalismus in der Naturphilosophie und vor allem auch in der (zu dieser
gehorenden) Psychologie siehe Kapitel Natur, unten, S. 1412 ff, 1427f.; vgl. etwa Gessner,
De raris herbis; Gessner 1556, S. 43-67, S. 47-48: Es gibt keine groBere Freude oder (epi-
kurdische) Lust als die unmittelbar selbst erlebte Naturerfahrung etwa der Besteigung
der Berge um Luzern.

2 Petrarca, Canzoniere CXXII, 4; CXXIX, 21: »questo mio viver dolce amaro«;
CXXXII, 10-14: »fra si contrari venti in fra le barca / mi trovo in alto mar, senza go-
verno, /sl lieve di saver, d’error si carca, / ch’i'medesmo non so quel ch’io mi voglio; / e
tremo a mezza state, ardendo il verno«; CXXXIV; Secretum 11, 49; Petrarca 2004, S. 180
(ed. Martelotti, S.86): »aliquid, licet falsi, dulcoris inmixtum est«; vgl. auch Niederer
(2000), S. 37: »un ondeggiamento continuo tra attitudini contrastanti«.

25 Kablitz (1994), S. 40.

257



Petrarca (1304-1374)

Blick auf den Zusammenhang der drei >Welten¢, den der spdtere Humanismus
auspriagen wird, also, neben dem Ich-Individuum als mundus minor, die Welt des
Weltganzen (mundus maior), die fiir Petrarca, obgleich als Natur von Gott ge-
schaffen, unter dem Dominium der Fortuna steht, und die Welt des Gottlichen
(mundus divinus)?.

I. Ich

Das Ich des Petrarca setzt sich aus vielen Facetten zusammen, die er selbst in
verschiedenen seiner Werke immer wieder beleuchtet und ausleuchtet, zu den
wichtigsten gehoren 1) das Mit- oder Bei-sich-Sein (secum esse), 2) das auf ein
(bestimmtes) Ziel Aus-Sein (intentio animi, tranquillitas animi, Familiares IV,
2), 3) das Sich-darstellen-Wollen, das in permanenter Ndhe zur Autobiographie,
ja zur >Selbstkonstruktion« steht (vgl. Enenkel 2008, S. 52-67) und das Selbst die-
ser Reflexion gegen die Fragilitit des Existierens, gegen die Vergéinglichkeit und
Hinfélligkeit des Lebens zu stabilisieren sucht — vom Ausdrucksbediirfnis nicht
zu trennen ist daher die sensible Zeiterfahrung (der Innenzeit wie auch AuBen-
zeit oder Weltzeit), die Wahrnehmung der Welt des mittleren trecento, die auf die
Individuen >eindriickt<?’; 4) das Wissen-Wollen (studii desiderium, honesta stu-
dia) und damit sein Verhiltnis zur Wissenschaft (vor allem auch zur Scholastik,
zum Biicherwissen); 5) das Lieben-Wollen und das Erfahren der Liebe und da-

26 Zu dieser Einteilung vgl. Leinkauf, Cusanus 2006, S. 52f., 119f.; 2010, S. 22-24 (zu
Giordano Bruno).

27 Schlagend beeindruckend hier der Beginn der Epistolaris praefatio von De remediis,
die Petrarca an seinen Freund Azzo schreibt, mit dem Anfangssatz: »Cum res fortunas-
que hominum cogito incertosque et subitos rerum motus, nihil ferme fragilius mortalium
vita, nihil inquietius invenio« — »Wenn ich an die Angelegenheiten und Schicksale der
Menschen denke, an die ungewissen und plotzlichen Verdnderungen der Dinge, finde ich
kaum etwas Zerbrechlicheres und Ruheloseres als das Menschenleben« (Ubers. Schott-
laender, De remediis S. 45). Hier tritt das Ich (im Akte des cogitare) dem Menschsein, der
humanitas gegeniiber, der stabile, sichere, zum Urteil gelangende Akt des Denkens (co-
gito) der instabilen, unsicheren und ruhelosen Lebensbedingung des Menschen als Gat-
tung (conditio humana, miseria-hominis-Topos). Zur fragilitas/fragilita vgl. Canzoniere
LXIII, 5-8: »la fraile vita ch’ancor meco alberga, / fu de’begli occhi vostri aperto dono, /
et de la voce angelica soave«; Familiares IV, 12 (n. 30-32), Petrarca 2005, 1, S. 218; VII,
12 (n. 1), 1, S. 374. Man darf aber gegeniiber diesen eindringlichen Texten nicht vergessen,
dass Petrarca auf der anderen Seite die Stabilitdt und Konstanz der Wesensform oder der
»Natur« nicht ohne Emphase behauptet hat, vgl. Familiares V, 8 (n. 8), Petrarca 2005, 1,
S.268: »Zu bedenken ist, dass zwar im Laufe der Zeit selbst Stadte zerfallen, Herrschaf-
ten wechseln, Sitten sich dndern, Gesetze sich wandeln, dass aber die ihnen eigene Natur
sich gleich bleibt und die Seelen der Menschen und die Krankheiten dieser Seelen beinahe
alle noch sind, wie sie waren, als Plautus solche Verse ersann« (Ubers. Widmer; Bezug ist
Plautus, Asin. I, 3, 156-158. Siehe unten II, 1 zur Vielheit im Welt-Begriff.

258



Ich

mit des Gegensatzes Wille/Affekt — Verstand/Rationalitét. Dieser Facettenreich-
tum des Ich spiegelt sich, neben der sozusagen nach Innen gewendeten Auffa-
cherung (Laura-Liebe, Tugendreflexion, christlicher Glaube, Selbst-Analyse), in
die Selbstexplikationsbereiche des Reisens, Memorierens, Dichtens, Disputierens
und Kommunizierens (Briefe). Die sich etwa in der Rhetorik (eloquentia) und
Dichtung (poesia) — dem Hauptexplikat, das alle anderen wiederum in sich reflek-
tiert — zeigende Vielfalt, »das Kaleidoskopartige«?® und Prozessuale, alles dieses
macht Petrarca, weil es in ihm nicht nur vorhanden ist, sondern weil er es intensiv
als solches affirmiert und zum Ausdruck bringt (weil er es eben will), zu einer
genuin pramodernen Figur. Das Ich ist durch Vielheit, Varietit und Flexibilitit
bestimmt, ohne jedoch aufzuhoren, als Einheit Bild der gottlichen Ursprungsein-
heit zu sein (siche unten zur Theologie, S. 304 ff.)?, es bewegt sich in einer perma-

28 Enenkel 2008, S. 65. Zum Ich vgl. Trinkaus 1970 I, S. 5-17; Zak 20710.

2% Das Ich oder Selbst ist ja immer noch, das wird an manchen Stellen auch hinreichend
deutlich, in der groeren Einheit der Seele aufgehoben: Diese Seele ist, ganz platonisch
und augustinisch, auf der Grenzscheide des Sinnlichen und Geistigen deren nachhaltige
Vermittlung. Sie ist so im Kern, der ihr Geist ist, eine transzendente Einheit, vgl. etwa
Familiares XXI1, 4 (n. 7), Petrarca 2009, 2, S. 522. Zur Dialektik von Einheit-Vielheit im
Ich vgl. Stierle 2003, S. 122: »Wie spiter bei Montaigne, ist das Subjekt der Entscheidung,
das eigene Ich, prinzipiell plural«; Stierle konstatiert eine »neue Anthropologie der Viel-
falt«, S. 173—77. vgl. Familiares XI, 12 (n. 10), Dotti I, S. 1207: »humane mentis varietas
etiam doctioribus insita, et nisi a perfectis uni summo bono inherentibus numquam pro-
rsus evitabilisl« Petrarca 2005, 1, S.596. Dies bedeutet aber eben keine grundsétzliche
Pluralitét des Ich, das damit ja auch der negativ besetzten distractio-animi-Gefahr ausge-
setzt ist (Opera omnia I1, 944: »terruit amissio temporis atque animi distractio«; Secretum
II1, Carrara 1977, S. 180 der Vorwurf seitens Augustinus an Petrarca: »quod in diversa
distractus evanuisses in singulis«), sondern betont die (vor-philosophische) Absorption
des Ich durch die Attraktivititen der externen Welt. Petrarca argumentiert und lebt hier
auf einer scharfen Grenzscheide zwischen positiver Bewertung des Vielheitlichen und
dessen negativer, seit Augustinus herausgestellter pathologischer Wirkung auf das Ich.
Vgl. Familiares XII, 8 (n. 4), Rossi ITI, S. 30: »Virtus studii frequentie fastidium demit,
Petrarca 2005, 1, S. 644; Secrectum III, ed. Carrara 1977, S. 180-194). Augustinus emp-
fiehlt: »modo te ipse non deseras« (Secretum III, S. 192), d.h. Abwendung vom Vielen,
der Zerstreuung, dem Werk — Petrarca widersetzt sich und entscheidet sich fiir sein Werk,
aber unter Berticksichtigung der Einheits-Wiederherstellung: »adero michi ipse quantum
potero, et sparsa anime fragmenta (= das Werk) recolligam, moraborque mecum sedulo«.
Vor allem die Briefe, die Briefsammlungen wie die Familiares und die Seniles, sind unmit-
telbarer Ausdruck der iiber sein ganzes Leben hin sich erstreckenden Erfahrung, Explo-
ration und Kontaktaufnahme mit der Wirklichkeit, vor allem in Gestalt seiner Freunde,
vgl. Stierle S. 185-235, S. 185: Die Familiares reprisentieren das Schauspiel »eines sich
in sich selbst spiegelnden freien Geistes in der Mitte des 14. Jahrhunderts«. Familiares I,
1, Dotti I, S. 15: »quonam modo amicum licet, nisi sit idem alter ego, lecturum hec sine
fastidio arbitremur, diversa invicem et adversa, in quibus non idem stilus, non una scri-
bentis intentio, quippe cum pro varietate rerum varie affectus animus illa dictaverit, raro
quidem letus, mestus sepe?« —auch hier ist die varietas und Gegensétzlichkeit nicht positiv
konnotiert, sondern als faktisch konstatiert! Andererseits entwickelt Petrarca den Gedan-

259



Petrarca (1304-1374)

nenten Dialektik von unausweichlicher Entfaltung in Vielheit und gleichzeitiger
Bewahrung, Restitution und Affirmation der Einheit (die folgenden Punkte sol-
len zentrale Momente dieser dialektischen Bewegung benennen und klédren). Es
stellt sich, bewusst zwischen den Uberlieferungen der Antike und des Mittelal-
ters stehend, in die durch das neu aufkommende Differenzbewusstsein erzeugte
Grundspannung, und zwar tut es dies insistierend auf seinem eigenen Urteil,
auf der intellektuellen Freiheit, einer Freiheit nicht vom zwingenden Sachgehalt,
sondern von der Konventionalitit, und auf dem Recht, gegen die trans-individu-
ell, vor-subjektiv organisierten Enzyklopéddien und Kompendien der Spatantike
und des Mittelalters eine eigene Auswahl — »meine fiir mich besonderen Bii-
cher« (»libri mei peculiares«) zu stellen®. Damit wird Individualitit mit einem
reflektierten Ich-Begriff verbunden. Es bleibt die ontologische Einheit des Indi-
viduellen, es verdndert sich aber die intellektuell-psychische Dynamik, denn der
Humanismus implementiert, mit Petrarca beginnend, in einen negativ besetzten
Diskurs hinsichtlich der Selbst-Stilisierung des Individuums, der durch vanitas,
superbia und philautia charakterisiert gewesen ist, einen positiven Kern, der es
ermoglicht, sich selbst als Verldngerung antiker Muster — Odysseus, Metabus,
Camilla (Petrarca, Familiares I, 1) — zu sehen und die Antike tiberhaupt als der
eigenen Zeit zugeordnete, paradigmatische Zeit zu deuten, gewissermafien als
Zeitgenossenschaft®'. Im Rationarium vitae (1393/1401) des Giovanni Coversini
da Ravenna (1343-1404?) artikuliert sich in unmittelbarer zeitlicher und sach-
licher Ndhe zu Petrarca (man darf einen Einfluss von De vita solitaria anneh-
men) diese neue Form des Ich-Bewusstseins des Individuums: »nemo enim quam
se quemquam melius novit, sue vite nemo verior testis (...) de te igitur paululum
fare, sequestra, redde te tibi« (Coversini 1986, S.51-52) — »niemand kennt sich
besser, als man selbst es tut, niemand ist wahrhaftigerer Zeuge des Lebens (...)
sprich also nicht viel iiber dich, gib nicht viel preis, gibt dich dir selbst zuriick«.
Hier ist als >»neu< zu bewerten, dass, jenseits aller Stilisierungen, Verdeckungen,
Maskierungen, die im Genre des Autobiographischen iiblich gewesen sind, doch
ein grundsitzliches Relationsverhiltnis anerkannt wird, dessen Evidenz nur aus
dem Bewusstwerden der unabweislichen Bedeutung der Selbst-Gegenwart, des
Bei-sich-Seins und der — scheinbar — durch nichts getriibten, durch nichts verstell-
baren Zeugenschaft (testis, testimonium) resultiert®?.

ken des inneren Riickzugs, Familiares XV, 8; XIX, 3; De vita solitaria I, c. 4, ed. Enenkel
1990, Z.42—92, Komm. S. 420—428; vgl. Rabbow 1954. Quellen Seneca (vgl. Secretum 1T,
100-102), ep. 25, 6—7; 56 passim; 104,7. Epikur frg. 209, Usener, Epiktet Ench. 4, 12, 7.

30 Vgl. Fubini 2003, S. 53f.

31 Siehe die Analysen und Beobachtungen von Enenkel 2008, S. 1-39.

32 Esist ein Verdienst der Forschungen zur Autobiographie von Enenkel, diese Texte
wieder in Erinnerung gerufen zu haben und ihren Stellenwert im Kontext der Debatte um
Ich, Subjekt, Individuum erkannt zu haben, vgl. Enenkel 2008. Neben Coversini verweist
Enenkel auch auf Giannantonio Campanos Autobiographie (1455/6). Opera, Ms Urb. Lat.
338,f. 1o0gv—110V: Autobiographie (1455/6): »non alio poteram tibi teste probari/certius,

260





