
Thomas Leinkauf

Meiner

         GRUNDRISS

Philosophie des

Humanismus und der

Renaissance (1350–1600)



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 

der Deutschen Nationalbibliographie ; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http ://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN 978-3-7873-2792-8 (2 Bände)

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Fritz Thyssen Stiftung.

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2017. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch 

für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspei-

cherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53, 54 

UrhG ausdrücklich gestatten. Gestaltung: Jens-Sören Mann. Satz : Type & Buch 

Kusel, Hamburg. Druck : Strauss, Mörlenbach. Bindung: Litges & Dopf, Heppen-

heim. Werkdruck papier : alte rungs beständig nach DIN-ISO 9706, hergestellt aus 

100 % chlor  frei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany. www.meiner.de



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  XI

 EINLEITUNG 1

Voraussetzungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  15

Irritationen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28

 Irritation I: Die »potentia absoluta« Gottes, die Kontingenz 

  der Welt, der Nominalismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  29

 Irritation II: Der Tod (Pest, Epidemien) und die Angst  . . . . . . . . . . . . . . .  57

 Irritation III: Kopernikanische Wende und Weltexploration   . . . . . . . . . .  65

 Irritation IV: Protestantismus und Glaubensspaltung   . . . . . . . . . . . . . . . .  86

Humanismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113

Würde (dignitas)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  128

 (i) Mitte   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  134

 (ii) Sprachfähigkeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139

 (iii) Denken, Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  142

 (iv) Die Hand   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148

 (v) Naturwesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153

Wissen und Wissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  159

 (i) Propositionales und intuitiv-immediates Wissen   . . . . . . . . . . . . . . . .  166

 (ii) Wissen und Wollen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182

 (iii) Wissen und Methode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  186

   Jacopo Zabarella (1532 – 1589)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198

 (iv) Wissen und Universalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  211

Technik, Innovation  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  221

 (i) Perspektive  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  227

 (ii) Buchdruck   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  232

 (iii) Anatomie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  238

 (iv) Fernrohr  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  245

 PETR ARCA (1304–1374) 251

I. Ich   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  258

 (i)  secum esse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  261

 (ii)  intentio animi, virtus, beatitudo (Ethik)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  270



VI

Inhalt

 (iii) expressio, Sprache, Dichtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  276

 (iv)  scientia: Denken und Wissen(schaft) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  282

 (v)  amor   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  286

  II. Welt   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 288

 (i) Vielheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291

 (ii) Menschenaffinität, Erfahrung, dignitas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293

 (iii) Endlichkeit, Zeit (Geschichte), Tod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 298

III. Gott, Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304

 Wirkung und Rezeption . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311

 SPR ACHE 315

Einleitung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315

Latein und Volgare als Grundsprachen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323

Grammatik/Dialektik (Logik)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329

 Coluccio Salutati (1331 – 1406)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329

 Lorenzo Valla (1407 – 1457)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345

 Rudolph Agricola (1444  – 1485)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 363

 Paris 1480 – 1520: Die Dialektik zwischen Nominalismus und 

  Humanismus. Jacques Lefèvre d’Étaples (Faber Stapulensis) . . . . . . . . 372

 Erasmus (1466/7  – 1536)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 376

 Juan Luis Vives (1492  – 1540)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 379

 Petrus Ramus (1515  – 1572)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 391

 Mario Nizolio (1488  – 1567) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 405

 Explicit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 410

Rhetorik-Poetik (theologia poetica) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 415

 Petrarca (1304  – 1374)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 430

 Boccaccio (1313  – 1375) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 436

 Salutati (1331 – 1406) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 443

 Leonardo Bruni (1370  – 1444) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 453

 Angelo Poliziano (1454  – 1494)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 459

 Übergang (Giovanni Pontano, Girolamo Savonarola)   . . . . . . . . . . . . . . . . 471

Poetik des Enthusiasmus (Platon-Tradition) und die Theorie des 

»poeta creator«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 479

 Marsilio Ficino (1433  – 1499) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 488

 Cristoforo Landino (1424 – 1498)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 498

 Die Transformation des »furor« im 16. Jahrhundert: 

 Fracastoro, Minturno, Segni  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 508

 Pietro Bembo (1470  – 1547)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 519



VII

Inhalt

Poetik (Rhetorik- und Aristoteles-Tradition)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 526

 Kriterien des Poetischen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 543

 Auseinandersetzung mit der Poetik des Aristoteles  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 554

 Alternativen zu der an Aristoteles orientierten Poetik: Beispiele . . . . . . .  568

 Vidas De arte poetica von 1517 (publ. 1527) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  571

 Sacligers Poetices libri septem von 1561  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  574

 Die Theorie des »romanzo« (Giraldi, Pigna) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  578

 Die Theorie des »mirabile« und die universale Poetik 

 (Francesco Patrizi)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  589

 (i) Das »mirabile« als letzte Form   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  592

 (ii) Die Funktion des Gegensatzes   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  595

 (iii) Universale Explikation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  597

 (iv) Kombinatorik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  599

 ETHIK 605

Einleitung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  605

�. Das Gute (bonum) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  629

�. Die Tugend (virtus)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  639

�. Der Wille (voluntas) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  647

�. Freiheit (libertas, liberum arbitrium)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  659

 (i)  Freiheit als Folge von Vernunft-Sein (libertas) . . . . . . . . . . . . . . . . . .  669

 (ii)  Sein als Folge von Freiheit: Entscheidung (liberum arbitrium)  . . . .  675

 (iii) Freiheit als libertas indifferentiae: die nach-tridentinische 

   Diskussion in der Scholastik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  683

�. Notwendigkeit: die Auflösung der Freiheit im »fatum«  . . . . . . . . . . . . . . .  687

�. Gemeinschaft (societas, civitas, Hof). Ethik-Typen  . . . . . . . . . . . . . . . .  692

 (i)   Die ›bonum-commune‹- und virtus-Ethik 

(Salutati, Bruni, Pomponazzi)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  693

 (ii) Die voluptas-Ethik (Lorenzo Valla, Cosma Raimondi)   . . . . . . . . . .  706

 (iii)  Die Kontemplations- und Liebes-Ethik (Ficino, Landino,

Ficino-Schule) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  725

 (iv) Die miles-christianus-Ethik (Erasmus, Vives, Luther) . . . . . . . . . . .  737

 (v) Die Nutzen- und Kalküls-Ethik (Machiavelli) . . . . . . . . . . . . . . . . . .  745

 (vi) Die Höfische Ethik (Edukations-Ethik): Beispiel Castiglione   . . . .  759

 (vii) Ethik des »heroischen« Individuums (Giordano Bruno)  . . . . . . . . . .  770

�. Die ›scholastische‹ Ethik-Diskussion in der Frühen Neuzeit: 

 Einige Hinweise auf zentrale Weichenstellungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  778



VIII

Inhalt

 POLIT IK 797

Einleitung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  797

Dante: De monarchia (1307  – 18?)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  817

Marsilius von Padua: Defensor Pacis (1323/4) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  825

 Naturalisierung der »civitas« (Defensor pacis, Buch I)   . . . . . . . . . . . . . . .  829

 Unmittelbare Gegenwart absoluter Macht und Gleichrangigkeit . . . . . . .  834

 Herrschaft der Vielen und Wahlmandatierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  836

Padua und Florenz 1320  – 1380: Option der Oligarchie 

 oder Fürstenherrschaft   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  839

Christine de Pisan, Le livre du corps de policie (1404/07)   . . . . . . . . . . . . . .  842

Übergang zum Humanismus und zur Renaissance 

(Salutati, Bruni, Rinuccini, Buonaccorso)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  846

Salutati, De nobilitate legum et medicine (1399)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  849

Minima politica: Fragmente politischer Theorie zwischen 

Salutati und Machiavelli (1420  – 1510)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  854

 (i) Stabilität. Beispiele: Leonardo Bruni, Matteo Palmieri   . . . . . . . . .  856

 (ii) Nobilität. Beispiel: Poggio Bracciolini  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  859

 (iii) Staatsamt. Beispiele: Leonardo Bruni, Matteo Palmieri, 

  Pontano   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  867

 (iv) Vielherrschaft (Republik) – Einherrschaft (Prinzipat, 

  Monarchie) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  872

 (v) Gerechtigkeit als politisches Grundkriterium; Naturrecht 

  (Bruni, Palmieri, Pontano)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  875

 (vi) Die politische Funktion der Religion (Palmieri, Ficino, Landino)    878

 (vii) Freiheit versus Tyrannis: die res publica libera und die 

  res publica ammissa   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  880

Übergang ins 16. Jahrhundert  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  886

Machiavelli    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  891

Politica christiana  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  901

Ein platonischer Einwurf: die Staatsutopie des Francesco Patrizi . . . . . . . .  905

Politik, Religion und Philosophie: das Beispiel Girolamo Cardano 

 (1501 – 1576)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  908

 Die politische Funktion der Religion   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  918

Die Staatsutopien: ein Blick auf Thomas Morus, Tommaso Campanella 

 und die politischen Utopien des 16. Jahrhunderts   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  928

Staatsräson und Souveränität: Jean Bodin   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  938



IX

Inhalt

 HISTORIK 951

    I. Einleitung: Geschichte als Phänomen und als Problem . . . . . . . . . . . . .  951

 (i) Anfänge 1: Geschichte und Wahrheit – Geschichte als 

  Wissenschaft   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  955

 (ii) Anfänge 2: Geschichte und Wahrheit – Nachahmung, 

  Ähnlichkeit, Wahrscheinlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  961

 (iii) Anfänge 3: Voraussetzungen des Anfangens: antike Historik   . . .  965

 (iv) Voraussetzungen des Anfangens: Die christliche Implikation . . .  968

 (v) Die anthropologische Dimension. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  970

 (vi) Struktur-Begriffe: Sequenzialität, Temporalität, Ordnung 

  (Geschehensordnung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  973

  II. Der Begriff des »Anfangs«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  976

III. Faktoren und Kriterien des Geschichtlichen zwischen 1300 und 1600    982

 (i) Faktoren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  983

 (ii) Kriterien der Historik: eine Dokumentation  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  996

 (1) Das Kriterium der »Wahrheit« (Faktizität, Trennung 

  von Fiktion)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  997

 (2) Das Kriterium der »Objektivität« (Wie es eigentlich 

  gewesen ist), Faktizität, Richtigkeit, Einzeldingvollzug   . . . . .  999

 (3) Das Kriterium der Universalität (Universalgeschichte)   . . . . .  1000

 (4) Das Kriterium der Offenheit, Unabgeschlossenheit, 

  Inkonstanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1002

 (5) Das Kriterium der Freiheit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1004

 (6) Das Kriterium des Nutzens: utilitas (educatio), 

  commoditas, virtus, bene vivere   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1007

IV. Beispiele  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1011

 (i) Francesco Petrarca: Geschichte als kulturelle Grundstruktur – 

  De viris illustribus und die Rerum memorandarum libri   . . . . . . .  1012

 (ii) Leonardo Bruni: Geschichte als Stadtgeschichte, 

  Geschichte aus Dokumenten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1020

 (iii) Giovanni Pontano: Geschichte als »quasi soluta poesia«,

  Geschichte aus »exempla«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1024

 (iv) Francesco Patrizi: Geschichte als Philosophie und als

  anthropologischer Selbstausdruck   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1033

 (v) Jean Bodin: Geschichte als methodische Geschichtsreflexion  . . .  1047



Inhalt

 NICOLAUS CUSANUS (1401–1464)  1061

Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1063

Das System . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1065

I. Der Geist (mens): im Ausfalten Einfalten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1065

A. Wissen und Selbsterhaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1065

B. Wesen und Begriff des Geistes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1073

C. Methode und Sache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1087

(1) Methoden – das Beispiel des »symbolice investigare« . . . . . . . . .  1089

(2) Grundtheoreme – Koinzidenz, Entfaltung, Genauigkeit   . . . . . .  1094

II. Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1109

A. Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1112

(1) Gottesnamen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1113

(2) Transzendenz und Immanenz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1123

B. Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1129

(1) Gott und Welt   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1130

(2) Die innere Struktur der Welt   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1134

(3) Die äußere Struktur der Welt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1141

C. Mensch  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1146

(1) Anthropologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1147

(2) Zur Christologie, die zweite göttliche Person als Jesus Christus  1156

(3) Zum Bezug von Christologie und Anthropologie   . . . . . . . . . . . .  1162 

 MARSILIO FICINO (1433–1499) 1165

I. Ficinos »System«: Eines, Geist/Denken, Seele, Natur  . . . . . . . . . . . . . . .  1166

A. Eines/Einheit und Gott   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1173

B. Denken/Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1181

(1) Intellekt Gottes, Intellekt der Engel (Plotins Nus)  . . . . . . . . . . . .  1182

(2) Menschliches Denken  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1194

C. Seele, Selbstbesitz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1201

D. Natur, Qualität, Körper (Materie)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1210

E. Kunst  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1221



Inhalt

VI

II. Ficinos Denken als christlicher Platonismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1226

A. Prisca sapientia/theologia – Ficinos Konstruktion einer

   Überlieferungskette als Synthese aus antiker und 

   jüdisch-christlicher Weisheit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1227

B. Das Verhältnis von Philosophie und Religion    . . . . . . . . . . . . . . . . .  1238

III. Wirkungsgeschichte   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1240

 SCHÖNHEIT UND LIEBE 1247

   I. Schönheit: Schönheit als Einheit und Schönheit als Vielheit . . . . . . . . .  1248

 A. Marsilio Ficino (1433  – 1499) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1256

 B. Diacceto (1466  – 1522), De pulchro libri tres . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1262

 C. Leone Ebreo (1460/6  – 1535) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1267

 D. Das spätere 16. Jahrhundert bis Giordano Bruno  . . . . . . . . . . . . . . .  1272

 E. Giordano Bruno: Schönheit als unendlich vielfältige 

    Präsenz des Absoluten, Abbau des Transzendenzpotentials 

    des Schönen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1282

  II. Liebe: Die De-amore-Tradition  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1288

 A. Raimundus Sabundus (gest. 1436): amor universalis   . . . . . . . . . . . .  1301

 B. Marsilio Ficino (1433  – 1499): De amore . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1306

 C. Diacceto (1466  – 1522): Tre libri d’amore  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1327

 D. Mario Equicola (1470  – 1525): Libro de natura d’amore   . . . . . . . . . .  1328

 E. Leone Ebreo (1460/65  – 1535?): Dialoghi d’amore  . . . . . . . . . . . . . . .  1335

 F. Die Liebes-Traktate der höfischen Kultur des 16. Jahrhunderts  . . . .  1354

 G. Pietro Bembo (1470  – 1547): Gli Asolani  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1365

 H. Francesco Patrizi: Selbstliebe (philautia) als Grundprinzip. . . . . . .  1371

 I. Giordano Bruno (1548  – 1600): De gl’eroici furori und

    De vinculis in genere . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1381

 J.  Kritik am idealistischen Liebes- und Schönheitskonzept: 

das Beispiel Agostino Nifo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1388



Inhalt

VII

 NATURPHILOSOPHIE UND NATURTHEORIE,  
 SEELENLEHRE UND METHODENREFLEXION 1397

  I. Einleitung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1397

A. Natur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1410

B. Seele   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1433

C. Methode(n) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1452

 (i)    Autopsie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1459

 (ii)  Experiment   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1463

 (iii) Induktion  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1465

D. Kosmologie, Astronomie und Kopernikus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1467

E. Zur zentralen naturtheoretischen Funktion der Astrologie   . . . . . .  1481

F. Magie, Hermetismus und Alchemie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1498

 II. Naturtheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1517

A. Naturtheoretisches Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1524

B. Der Zusammenhang des Unterschiedlichen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1531

III. Die Schule von Padua  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1540

A. Biagio Pelacani (1347/50 – 1416): Pavia, Bologna, Padua  . . . . . . . . . .  1544

(1) Auflösung der Substanz und quantifizierbare qualitative 

     Einheiten   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1548

(2) Licht, Perspektive, Intensität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1555

(3) Gott und Welt   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1559

(4) Fragen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1562

B. Paolo Veneto (1369  – 1429)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1564

(1) Sein und Begriff   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1567

(2) Natur und Naturphilosophie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1575

(3) Seele und Unsterblichkeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1587

C. Umkreis und Nachfolge des Paolo Veneto:  Gaetano da Thiene, 

   Nicoletto Vernia und Agostino Nifo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1589

D. Pietro Pomponazzi (1462  – 1525)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1597

(1) Seelenlehre: Freiheit und Sterblichkeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1601

(2) Erkenntnistheorie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1606

(3) Naturbegriff und Naturtheorie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1609

E. Nach Pomponazzi   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1621



IV. Die »neue« Physik des 16. Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1630

A. Bernardino Telesio, Francesco Patrizi, Tommaso Campanella . . . .  1630

 (i) Raum   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1642

 (ii) Qualität und Quantität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1653

 (iii) Kraft (dynamis, virtus) und Bewegung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1672

 (iv) Fülle der Welt und vollständige gegenseitige 

             Verschränkung (Fracastoro)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1695

B. Infinitisierung der Welt: Giordano Bruno  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1716

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1735

Literatur 

 Abkürzungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1759

 Primärliteratur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1761

 Forschungsliteratur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1788

Personenregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1857

Sachregister (Begriffsregister)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1883

Inhalt

VIII



1

Einleitung 

Oportet enim in Philosophia haereticum esse, 

qui veritatem invenire cupit. 

Pietro Pomponazzi1

In einem grundlegenden Text des Jahres 13462 lesen wir folgenden Satz: »Nie-

mand schafft es, lange unter Wasser zu leben. Es ist unausweichlich, dass er auf-

taucht und das Antlitz, das er verbarg, offen zeigt« (»nemo sub aquis diu vivit: 

erumpat oportet et frontem, quam celabat, aperiat«). Diese Exhortatio, die sich 

nicht nur an ihn selbst richtet, formulierte Francesco Petrarca in dem Prohemium, 

eigentlich einem Widmungsschreiben an den Bischof Philippe de Cabassoles, das 

er seiner Abhandlung De vita solitaria voranstellte. Im Jahre 1619, gut 270 Jahre 

später, hingegen lesen wir den folgenden Satz: »Wie die Komödianten, ermahnt, 

dass auf ihrem Gesicht die Schamesröte nicht sichtbar werde, Masken anziehen, 

so schreite ich, der ich am Schauspiel dieser Welt, in dem ich bis jetzt nur Betrach-

ter war, teilzunehmen gedenke, mit einer Maske bedeckt voran« (larvatus pro-

deo), den Descartes in seinen Cogitationes privatae notierte, kurz vor der Abfas-

sung seines ersten Hauptwerkes Le monde3. Ein noch gar nicht wirklich in 

Erscheinung getretenes Ich, das sich schrittweise aus den Vorgaben eines eine 

jede solitäre, subjektivistische Ich-Konstitution transzendierenden mittelalter-

lich-scholastischen Diskurses herauszudrehen beginnt, pocht auf die Notwendig-

1 Pomponazzi, Quaestiones de remanentia elementorum in mixto, Paris, Bibliothèque 

nationale, ms. lat. 6450; zit. Nardi 1965, S. 18 f. 
2 Zur Datierung vgl. Enenkel 1990, S. 140 f.; zur Autobiographie und zur mit ihr 

für die Frühneuzeit (den Humanismus) verbundenen Technik (oder auch Taktik) des 

Verschleierns der Schreibsituation vgl. Enenkel 2008, S. 18 f. Zur Autobiographie und 

›Maske‹ vgl. De Man 1993. 
3 René Descartes, Cogitationes privatae, in: AT X, S. 213: »Ut commoedi, moniti ne in 

fronte appareat pudor, personam induunt: sic ego, hoc mundi theatrum conscensurus, in 

quo hactenus spectator extiti, larvatus prodeo«; vgl. auch Descartes’ Vorliebe für die antike 

Maxime ›bene vixit, bene qui latuit‹, z. B. AT I, S. 285 f. Das »larvatus prodeo« wird von 

Adrien Baillet, La vie de M. Descartes, Paris 1691 allerdings so gedeutet, dass Descartes 

damit seine »innere« Entscheidung für die Philosophie (die Wissenschaft) und gegen die 

Karriere als Offizier im Heeresdienst zunächst »nach außen« hin verborgen halten wollte. 

Zur »intellectual dissimulation« vgl. Muir 2007, S. 21 f. Vgl. auch Shakespeare, Macbeth, 

act V, scene 5, 24–25: »life’s but a walking shadow; a poor player, / that struts and frets his 

hour upon the stage«. 



Einleitung

2

keit, ja Unausweichlichkeit des Hervortretens und des Expressivwerdens. Das 

artikulierte, radikal sich aus seinen eigenen Möglichkeiten konstituierende Ich 

hingegen, das durch Descartes’ kompromisslose Reflexion auf ein von aller Kör-

perlichkeit und Materialität abgeschnittenes, autarkes Ich als »ego cogito« und 

»res cogitans« absolut gesetzt wird und das den »larvatae scientiae« die Masken 

abziehen will4, bedeckt sich mit der massa corporea oder zumindest mit der Ma-

terie, die es als gar nicht zu sich gehörig betrachtet, und entzieht sich dem offenen 

aspectus. Beide Male haben wir ein starkes, unübersehbares Zeugnis von Selbst-

stilisierung und kalkulierter, strategischer Aufforderung: einmal die offene und 

einmal die verdeckte Konfrontation. Dies sollte zumindest zu Überlegungen An-

lass geben, nicht nur, weil mit diesen beiden Daten rein zeitlich die Pflöcke ange-

geben sind, zwischen denen der Entwicklungsfaden der komplizierten geistesge-

schichtlichen Entwicklung zwischen endendem Mittelalter und beginnender 

Neuzeit aufgezogen und aufgespannt ist, sondern weil es vielleicht, was das soge-

nannte ›Ich‹ und ›Subjekt‹ der Neuzeit betrifft, gar nicht so ist, wie man sich das 

immer zurechtgelegt hat – nicht zuletzt durch die großangelegte pro-domo-Ge-

schichtsdeutung des Idealismus5. Aber: Aus der Perspektive dieses Buches steht 

Descartes schon am Anfang einer anderen Zeit, zumindest jedoch am Anfang 

einer deutlich anderen mentalen und philosophischen Verarbeitung der Produkte 

der langen Gärungsphase, die wir hier zwischen 1350 und 1600 ansetzen. Er 

gleicht Petrarca daher gerade durch das Anfangsbewusstsein, nicht nur durch die 

große, teils Wesentliches auch verdeckende Geste des sich selbst in einem uner-

hörten Werk Einbringen-Wollens. Markiert wird durch den unterschiedlichen 

Umgang mit dem Selbst oder dem Ich auch, dass die Bedingungen historisch und 

konfessionell andere geworden sind: Das »larvatus« des Descartes verdankt sich 

auch der Reaktion auf die Präsenz der Inquisition, die es zur Zeit des Petrarca 

noch nicht gab; das »erumpat oportet« des Petrarca reagiert auf ein Eingebun-

densein in einen hierarchischen Ordo, der zur Zeit des Descartes, nach Nikolaus 

Kopernikus, Giordano Bruno, Thomas Hobbes so nicht mehr existierte6. Das 

4 Descartes, Cogitationes privatae, AT X, S. 215: »larvatae nunc scientiae sunt: quae, 

larvis sublatis, pulcherrimae apparerent«. Zum Kontext vgl. Rowde-Lewis 1992, S. 30; 

Zittel 2009, S. 116 ff. Zum Zusammenhang von Theater-Metapher und »Maske« und dem 

spätantiken Hintergrund (Lukian, Menippos 16; Chrysostomos, Oratio De Lazaro, PG 48, 

col. 986) vgl. Fubini 2003, S. 101 f. Zur Problematik von Descartes’ Ansatz im Vergleich 

zu der Tradition der klassischen Antike siehe Schmitt 2011. 
5 Leinkauf 2010e. 
6 Das heißt nicht, dass es die Präsenz einer letztlich theologisch fundierten Hierarchie 

nicht mehr gegeben hätte: Es ist umgekehrt so, dass die im Rahmen der zweiten Scholastik 

verfassten Texte an Umfang und Präsenz diejenigen des Hobbesianismus (wenn man 

denn davon sprechen wollte), des Gassendismus (dito) und des Cartesianismus bei 

weitem übersteigen. Auch die ganze Diskussion um den Säkularisierungsbegriff, zu 

der Blumenberg das Notwendige gesagt hat, wird hier eine ganz geringe Rolle spielen, 

vgl. Blumenberg 1974, vor allem die quasi-Typologie der Säkularisierungsargumente 

S. 19–34. Auf jeden Fall gilt: Wenn »die moderne Welt weitgehend als Ergebnis einer 



3

Einleitung

»larvatus« des Descartes verweist auf ein skeptisches Bewusstsein, in dessen Per-

spektive das vom Ich ausgehende Argument, seine These, das Werk insgesamt zu 

einer Hypothese werden kann, die andere neben sich duldet (oder: dulden muss), 

die vom Ich abgelöst auf der Bühne des theatrum scientiarum erscheinen kann, 

während dieses selbe Ich maskiert ihrem Schicksal zuschaut7. Damit ist eine ganz 

andere Freiheit gewonnen als die, die auch Petrarca in seinen Texten immer wie-

der (angeregt durch seine Augustinus-Lektüre) im Blick hatte8, eine Freiheit, die 

sich die Techniken der Dissimulation der höfischen Ethik und deren feinzise-

lierten, einem Dekor gleichenden Verhaltenskodizes zu eigen gemacht hat. Das 

Expressiv-Werden des Petrarca hingegen ist immer immediat mit dem verbunden, 

an dem, wodurch und weswegen es die innere Position zum Ausdruck bringt; die 

Vielheit und Pluralität, die hierbei notwendig ins Spiel kommt, ist eine andere als 

die des Descartes: sie ist Ausdruck der Selbstformung des Ich9. Bei Descartes ist 

es nicht das Ich, das geformt, ausgebildet, gestaltet wird – dieses ist vielmehr da-

bei, sich aus der plastischen Fülle, die es mit der durch Petrarca angestoßenen 

frühneuzeitlichen Reflexion sich erworben hatte (Leonardo da Vinci, Michel de 

Montaigne, Girolamo Cardano, Francesco Patrizi, Philip Sideney, Giordano 

Bruno), in eine unbegrenzt fungible, aber substantial ›arme‹ Formalität herauszu-

hebeln –, sondern es ist das durch das Ich in Form einer prinzipiell unbegrenzt 

erweiterbaren Hypothesen-Pluralität hervorgebrachte Argument. Dem pluralen 

Ich bei Petrarca, das sich, um seine als ausstehend erfahrene Einheit zu ›retten‹, 

in einem durch den Einheitsgedanken strukturierten Weltdeutungshorizont dif-

ferenziert artikuliert, tritt eine plurale Wissensform und Wissenschaft zur Seite, 

die, da sie sich in einem durch den Vielheitsgedanken bestimmten Deutungspa-

radigma bewegt – der scientia universalis, der Methoden-Vielfalt, der ars memo-

rativa und Enzyklopädik, der Entwicklung und Ausdifferenzierung der Einzel-

disziplinen –, ihre innere Einheit nur als System behaupten kann, in dem die 

Instanz des Ich jederzeit als formale, setzende Einheit gegenwärtig ist oder, sieht 

Säkularisierung des Christentums verstanden werden« könne (so Weizsäcker 1964, S. 178), 

dann wäre unsere Epoche eben nicht Moderne und wohl auch nicht Neuzeit, sondern eben 

Prämoderne und in Teilen, was das 16. Jahrhundert betrifft, Frühe Neuzeit. 
7 Zittel 2009, S. 116–118, bes. 116, Anm. 269: Die Maske oder Larve erlaube es 

Descartes gerade, seine Gedanken tatsächlich zu äußern, »um zuzusehen, wie auf sie 

reagiert wird«. 
8 Dass Petrarca wie auch dann der Humanismus insgesamt den frühen Augustinus, 

vor allem den Willens- und Freiheitsbegriff aus De libero arbitrio, das fragende Ich 

aus den Soliloquia und den Confessiones und die stoisch-neuplatonisch kodierte 

Weltvorstellung aus De ordine, De musica und den Confessiones gegen die Abgründe 

des späten Augustinus stark gemacht hat, hat durchaus die Grundform des ethischen und 

auch naturtheoretischen Diskurses bis in das 16. Jahrhundert mit geprägt, vgl. Kapitel 

»Ethik«, Abschnitt »Wille« und passim; wenn Blumenbergs Interpretationsschlüssel der 

»Selbstbehauptung« tragfähig sein sollte, dann wäre hier ein erster, starker Pflock in den 

Boden geschlagen, siehe Blumenberg 1974, S. 153 f., 159 f. 
9 Stierle 2003,



Einleitung

4

man es dann aus der Perspektive Kants, zumindest jederzeit und in jedem Aus-

prägungsakt dieses Wissens als diesen begleitend gedacht werden können muss. 

Das frühneuzeitliche, humanistische Bewusstsein kennt diese Form der Abstrakt-

heit noch nicht, es ist, selbst wenn es in seinen komplexen, vielschichtigen, häufig 

auch skeptischen Selbstfindungsbewegungen zur »Pluralität« tendiert, doch in 

dieser Vielheit dem Vielen selbst nicht äußerlich, ja kann dieses gewissermaßen 

als sich selbst und auch an sich selbst erfahren10 – das selbstgewählte Motto Pet-

rarcas, peregrinus ubique, »überall ein Fremder« (aber, wie das lateinische pere-

grinus mit impliziert: auch ein Pilger), reicht so über ihn hinaus in den faktischen 

Lebens- und Existenzvollzug eines anderen Weltbürgers, Giordano Bruno, des-

sen iter europaeum oder peregrinatio europea ihn zu einem in diesem Falle un-

freiwilligen Heimatlosen werden ließ und in dessen Lebensdaten mit seinem Tod 

1600 auch der Endpunkt des hier dargestellten Zeitraumes exakt eingeschlossen 

ist; das frühmoderne, neuzeitliche Subjekt hingegen, das einen »zweiten« Anfang 

setzt, tut dies unter Distanz-, Entfremdungs- und Einsamkeitsbedingungen, die 

10 So ist die Landschaft, die überhaupt erst durch die mentalen Entwicklungen 

des 14. Jahrhunderts, in philosophisch-poetischen Texten wie auch vor allem in der 

Malerei (seit Giotto schrittweise, Lorenzetti, Simone Martini) als ein Thema und als 

ein Gegenstand sui generis des Sichverhaltens des Menschen zur Wirklichkeit ›entdeckt‹ 

worden ist, grundsätzlich die Landschaft dieses sie perspektivierenden Ich selbst (nicht 

etwas, das unabhängig von ihm, ›objektiv‹ existierte), so ist die Freundschaft und sind die 

Freunde, deren Thematisierung vor dem Hintergrund der antiken Freundschaftsliteratur 

seit Aristoteles zu sehen ist, grundsätzlich von dem Ich nicht zu trennen, das sich in dieses 

Verhältnis einlässt und es dadurch allererst Realität werden lässt, so ist die Freiheit, die sich 

im otium zeigen kann, in der »vita solitaria«, und zwar als Freisein von äußeren Zwängen 

und Freisein für innere Prozesse (Stimmungen, Gefühle, Gedanken), nicht zu trennen von 

der Instanz, in der sie als ihrem Subjekt und als durch dieses Subjekt bewusst erfahrene 

Wirklichkeit gewinnt, so ist die Liebe ein Grundphänomen, das vom liebenden Ich nie 

abgelöst werden kann, ja die durch es geliebte Person ist in einem bestimmten Sinne diese 

Person nur durch diese Relation – zu all diesen Momenten, zu Landschaft, Freundschaft, 

Freiheit kann sich das Ich nicht abstrakt verhalten, es kann sich aber aus deren durch 

es selbst geleistete Realisierung heraus reflexiv auf sie beziehen. Dennoch ›verfügt‹ 

das Subjekt und Individuum nicht über das, was sich in diesen Momenten tatsächlich 

realisiert, gerade auch als über es selbst hinausgehend: die Transzendenz der Landschaft 

aus dem individuellen Blickpunkt zur Weltlandschaft und zum Ganzen von Sein selbst, 

die Transzendenz der Freundschaft aus der bestimmten Person in das Dokument einer 

universalen Konstante inneren Lebens, die Transzendenz der Freiheit in eine über der 

Freiheit noch anzusetzende metaphysische Dimension, die Transzendenz der Liebe in 

ihren eigenen Grund, die absolute Liebe Gottes. In den Transzendenzmomenten, im 

jederzeit möglichen excessus mentis, ist die Objektivität des Seins (seine Göttlichkeit oder 

sein Kreatur-Sein) bewahrt und ist ihr Moment als Korrektiv gegenüber der Sogbewegung 

des Nominalismus zu sehen. Alles dies lässt sich, deshalb ist Petrarca so wichtig und 

muss mit ihm der Anfang gemacht werden (siehe unten Kapitel Petrarca, S. 251–258), im 

Werk des Petrarca nachweisen und ist auch in der Forschung sehr differenziert dargestellt 

worden, vgl. Enenkel 1990, Stierle 2003. 



5

Einleitung

in ihrer Radikalität den »ersten« Anfang der Humanisten, trotz aller nominalis-

tischen Einflüsse, als nicht radikal erscheinen lassen. Zu den Konstituentien die-

ser Bedingungen gehören Faktoren wie der frühneuzeitliche, sich insbesondere 

im Verlauf des 16. Jahrhunderts ausprägende Skeptizismus, gehören die für das 

damalige Empfinden extrem schnell sich ausweitenden neuen Erfahrungsräume, 

die kosmologisch und geographisch-anthropologisch die traditionelle Position des 

Menschen, die positio media, verrückte und zu marginalisieren drohte, sowie, auf 

der anderen Seite, das Einrücken eines Kompetenz- und Machenkönnengefühls 

ins neuzeitliche Bewusstsein, das dessen manipulative, direktive und dominative 

Intentionen ernährte. Alle diese Faktoren führen zu einer ganz anderen Form der 

Selbstannahme und des Selbstbewusstseins – z. B. zu dem Gestus der rational ab-

gesicherten Positionalität, des Setzens-von-etwas (nicht umsonst schließt der Ide-

alismus von Kant bis Hegel so exklusiv affirmativ an Descartes an11) – als derje-

nigen der spätmittelalterlich-humanistischen Tradition. Aber auch schon dort, im 

Trecento, bereitet sich eben vor, was dann später als ›subjektive‹ Setzungsdyna-

mik zumindest einen bedeutenden Teil des philosophischen Diskurses bestim-

men sollte: die Sensibilität für das Einzelne, für das Ich als Individualität und als 

Einzelnes im Sinne des Alleine-Seins und im Sinne der sich selbst gewissen 

Selbstgegenwart und –genügsamkeit (Scaliger: sib iipsi autarkês, siehe unten, 

S. 19), für die Präsenz und die Dynamik des Willens, für die Vielheit, Varianz, 

Buntheit des Seins, für die »vicissitudines« des Existierenden. Deswegen ist der 

hier darzustellende Zeitraum eben auch ein einheitlicher. Insgesamt sehen sich 

die Zeitgenossen dieser Epoche wohl doch so, wie es der Dichter und Philosoph 

Cristoforo Landino in seinen Disputationes Camaldulenses formuliert hat: Man 

fühlt sich von einer unfassbaren, transzendenten Instanz und Macht – vom höch-

sten Gott – in die »unterste Region dieser Welt wie auf eine lang andauernde und 

schwierige Expedition gesendet«, auf welcher der Mensch, permanent gegen viele 

Schwierigkeiten ankämpfend, die beiden wildesten Feinde, Schmerz und Be-

gierde, überwinden lernen soll, um schließlich einen dauerhaften Frieden genie-

ßen zu können12. In diesem Szenario verbinden sich christliche Viator-Vorstel-

lungen (Jammertal, Erlösung), antiker Herkulesmythos (Bivium) und eine aus 

antiken und christlichen Vorgaben geprägte Basis ethik (Lustbekämpfung, Vor-

stellung des bene vivere und der tranquillitas) zu einem stabilen Amalgam. Die 

11 Was nicht bedeutet, dass dieses Affirmieren des Anfangs mit und bei Descartes 

auch zugleich notwendigerweise ein Affirmieren von dessen Philosophie toto coelo sein 

muss, vgl. hierzu Leinkauf 2009; zur Entwicklung des Idealismus von Descartes bis Hegel 

vgl. Kaehler 2010. 
12 Landino, Disputationes Camaldulenses, I, c. 4; Landino 1949, S. 27: »Et profecto si 

originem nostram repetere voluerimus, si ad quam rem potissimum nati sumus considerare, 

intelligemus nos a principe illo deo in hanc infimam mundi regionem veluti in longinquam 

ac difficilem expeditionem missos, ut adversus plurimas difficultates viriliter pugnando 

duos saevissimos hostes, dolorem ac voluptatem, superaremus, quibus profligatis perpetua 

pace frueremur«. 



Einleitung

6

»longinqua ac difficilis expeditio« ist das Leben selbst: Sie kann diejenige des 

langen Itinerarium Petrarcas sein, aber auch diejenige der faktischen Expediti-

onen der Magellan, Vespucci, Columbus – ihr Ort ist zwar die untere Weltregion, 

diese kann jedoch, im Unterschied zur intangiblen Form-und Bewegungskon-

stanz des Himmels, aktiv durch den Menschen gestaltet werden. Also ist, wie eben 

auch für Landino, der eigentliche »Ort« dieser, man möchte sagen: Forschungs-

expedition das Ich selbst, der »innere Mensch«, die Seele und der nächste durch 

dieses Innere aktiv gestaltbare Raum, die Familie und die Stadtrepublik, die »ci-

vilis vita«. Die physisch durchmessenen Dimensionen weiter räumlicher Expan-

sion haben ihr Sein vor allem dadurch, dass sie im jeweiligen Ich des aktiven In-

dividuums reflektiert und memorial vernotiert, in Reiseberichten aufgezeichnet 

oder in Rapporten an den Höfen und Reedereien hinterlegt worden sind13. So 

entwickelt sich in unserem Zeitraum auch eine eigene Itinerar-Literatur, vor allem 

im Norden Europas mit Schwerpunkt im deutschsprachigen Raum, herausra-

gendes Beispiel ist die Methodus apodemica des Basler Mediziners Theodor 

Zwinger (1533–88), veröffentlicht in Basel 157714. Die Itinerarien der Seele hin-

gegen und der psychisch durchmessenen Dimensionen haben ihr Sein vor allem 

in der Dichtung, in der modernen Novellistik, im romanzo und im (philosophi-

schen) Gedicht. Hier ist der fiktive Ort, an dem die realen Herzschläge gemessen 

werden: »Ce pendant ceste vie en ton corps palpitante / incessamment se meurt 

sa fin precipitante. / Comme en terre le grain ne cesse de pourrir, / toy en terre 

vivant ne cesses de mourir« (Maurice Scève)15. 

Einige aus der Sicht des Verfassers allerdings unseren Zeitraum übergreifende 

Konstanten und Entwicklungen müssen, bevor in die konkrete Darstellung der 

Philosophie- und Geistesgeschichte in unserer Epoche eingetreten wird, noch 

benannt werden. Da ist zunächst eine Entwicklung, zu der viele Autoren, die im 

Folgenden behandelt werden, ihren Beitrag geleistet haben, in der vielleicht aber 

doch auch, wenn es erlaubt ist, es so zu formulieren, die Epoche als ganze sich in 

ihrer eigentlichen Prägekraft gezeigt hat. Es ist dies eine komplexe Entwicklung, 

die Veränderungen am ontologischen und epistemischen Grundverhältnis Sub-

stanz – Akzidens (mit Folgewirkungen auch für das sprachlogisch-propositionale 

Grundverhältnis Subjekt-Prädikat) einführt und die mindestens zwei Konstanten 

13 Vgl. Stagl 1992 mit weiterführender Literatur. 
14 Theodor Zwinger, Methodus apodemica in eorum gratiam qui cum fructu in 

quocunque tandem vitae genere peregrinari cupiunt, Basel 1577, zweite Auflage Straßburg 

1594, Praefatio: »Ut (…) e toto orbe preciose merces in celeberrima convehuntur emporia, 

& ex iisdem certatim evehuntur; ita omnigenae sapientiae & virtutis thesauri per totum 

universum disseminati, vel in unam Remp. (…) vel in unam Academiam, vel etiam in unam 

Ecclesiam, peregrinantium [!] studio, convectae, inde rursus tanquam ex equo Troiano 

peti possunt, ut hac sane ratione peregrinationes ad omne genus vitae non exiguum habere 

monumentum intelligantur«. Hierzu Stagl 1992, S. 156–163, das Zitat dort S. 161; eine 

Liste der einschlägigen Texte der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts S. 162–165. 
15 Maurice Scève, Microcosme (1562), livre I, vv. 885–888; Scève 1976, S. 174. 



7

Einleitung

aufweist, die ich an anderer Stelle folgendermaßen und zugegebenermaßen stark 

verkürzt als (i) eine Akzidentalisierung des Substantiellen und (ii) als eine hierzu 

komplementäre Substantialisierung des Akzidentellen bezeichnet habe16. Beide 

Konstanten sind untrennbar miteinander verbunden, es kommt also immer da-

rauf an, worauf der Schwerpunkt liegt. Die Entwicklung beider Konstanten setzt 

zudem sachliche Grenzwerte voraus, die die je einzelnen Konstanten nicht für 

sich selbst aufheben könnten, ohne sich zu widerlegen: einmal den Begriff der 

Einheit, zum anderen den der Vielheit als strikte Negation der Einheit. Dieses 

Nicht-Eine ist dabei eine rein negative Größe, analog etwa der Materie als Nicht-

Form, und ist strikt getrennt zu halten von einem rationalen Begriff von Vielheit 

als einer unterschiedlich großen Menge von unterschiedlich komplexen Ein-

heiten. Bei Systemen, die insgesamt eine Indifferenz- oder Feld-Struktur anset-

zen, liegt (i) vor: der ursprüngliche Reichtum unterschiedener, jeweils für sich ein 

Eines seiender Einzelsubstanzen oder -formen (Formalbestimmungen), die selbst 

Träger von akzidentellen Bestimmungen sind, wird aufgehoben und die Einzel-

substanzen selbst zu nicht-substantiellen, etwa modalen, graduellen oder akziden-

tellen Bestimmungen einer absoluten, einzig und allein wirklich seienden Einheit 

gemacht (Akzidentien von Akzidentien) – dieser Fall liegt vor bei Giordano 

Bruno (siehe die Hinweise Abschnitt »Würde«, Punkt: Naturwesen, unten, S. 156–

157)17, dann bei Spinoza und mit Einschränkungen in der Identitätsphilosophie, 

die Schelling ab 1801 konzipieren wird, aber auch schon zuvor bei den materialis-

tisch-heterodoxen Denkern des Mittelalters (David von Dinant etc., auf die Bruno 

sich wiederum beruft)18. Marsilio Ficino etwa hat in seiner Kritik der Gradations-

16 Leinkauf 2009, 2011 f., S. 35–38 mit der Unterscheidung von ontologischen 

Kontinuitäts- und Diskretionsmodellen, die respektive zu (i) und (ii) gehören. 
17 Hierzu Leinkauf 2007, S. lv f., lxxxi ff. Bei Bruno scheinen sich andererseits auch 

Argumente finden zu lassen, die (ii) zugehören und die das Akzidentelle, Unbedeutende, 

Mikroskopische in den Lichtkegel des Substantiellen ziehen, z. B. Spaccio, Dialogo I; 

BW V, S. 140: Allerdings geht es hier darum, dass ontologisch nichts Großes ohne Teile 

auskommen kann: »le cose grandissime e principalissime non costano senza le minime 

et abiettissime«. 
18 Man kann auch etwa die Diskussion um das Wesen des Poetischen, die seit Mitte des 

16. Jahrhunderts mit großer Intensität geführt wird, vor allem diejenige hinsichtlich der 

»neuen« Formen des »romanzo« oder des komplexen Epos (Ariosto), in diese langsame 

Verschiebung des Grundverhältnisses Substanz – Akzidens einordnen. Dies könnte 

die Bewertung des Verhältnisses Haupthandlung – Nebenhandlungen betreffen. Pigna 

etwa definiert in seiner Abhandlung I romanzi den poetologischen Übergang von favola 

zu »episodij« als »come dalla sostanza a gli accidenti«, d. h. zu »digressioni poste oltre 

alla principal favola«, lib. I; Pigna 1554, S. 42–43, 49 f.; siehe auch Kapitel »Sprache«, 

Abschnitt »Poetik«, unten, S. 578 ff. Pigna versucht die poetologische Ordnung noch 

im Sinne der klassischen ontologischen Kategorien auch für die Poetik stabil zu halten, 

sieht aber die Gefahr, die in der Infinitisierung des Digressiven steckt: die Aufhebung 

der »legittima legatura«, das sprunghafte Einsetzen »d’una infinità d’altre cose«, »fare 

un corpo grandissimo« im Sinne der unfassbaren immensitas, etc. Die immer stärkere 



Einleitung

8

theorie die impliziten Probleme dieses Ansatzes schon früh erkannt: »Profecto 

nisi aliter ens distinguamus quam more qualitatis, per primum eius gradum et 

secundum atque tertium latenter eo deveniemus, ut solam unam (!) essentiam 

substantiamve fingamus ceu calorem [sc. als Beispiel] unum modo remissiorem, 

modo vehementiorem, tollemusque substantialium formarum gradus distincti-

onesque rerum ad providentiam pertinentes«19. Es ist klar, dass etwa klassische 

Grenzkriterien ontologischer, ideenlogischer oder formtheoretischer Proveni-

enz – die etwa in Aussagen wie die folgende eingehen: »corpus in non-corpus re-

solvi non possit« (Cu sanus, De ludo globi II, n. 96; h IX, 121) – hier im Kern weg-

fallen oder aus ihrer ›realen‹ oder materialen Bestimmtheit in eine ›phänomenale‹ 

transferiert werden müssen. Bei Systemen hingegen, die insgesamt auf einem 

substantiellen Einheitsbegriff insistieren, der die Differenz – gegen die Indiffe-

renz – stark macht, liegt (ii) vor: Hier wird jetzt radikal alles, was ist, selbst zu 

einem substantiellen Sein, Akzidentien gibt es eigentlich nicht mehr. Sie werden, 

wie in (i) die Substanzen, jetzt zu Modi einer Substanz in der Form, dass sie selbst 

absolut wesentlich sind und zwar bis in ihre kontingente Hier-und-jetzt-so-Seins-

Struktur. Dieser Fall liegt in Reinkultur bei Leibniz und dessen aus der scholas-

tischen Debatte gezogenen Grundsatz »individuum tota sua entitate individua-

tur« (Disputatio metaphysica de principio individui; AA VI/1, S. 11–14) vor20, es 

gibt aber hierzu Vorläufer, etwa bei Ockham, dessen Nominalismus dazu führt, 

dass die absolute potentia creandi Gottes in jedem einzelnen Geschöpf dieses als 

»wesenhafte Einzigartigkeit«, d. h. als ein x, dessen akzidentelle Bestimmungen 

selbst wesentliche Teile von x sind, erschafft21, bei Nicolaus Cusanus und dessen 

Betonung von Digressionen, die bei Ariosto, bei Rabelais u. a. beginnt, führt zu einer 

Substantialisierung der Nebenhandlungen, zu einer schrittweise Gleichstellung, die 

strukturell dem Muster der Substantialisierung des Akzidentellen entspricht. 
19 Ficino, Commentaria in Parmenidem c. 47, n. 7; Ficino 2012, I, S. 220: »Wenn 

wir freilich das Seiende nicht anders als auf Weise des Qualitativen unterscheiden, 

dann werden wir unmerklich durch einen ersten, zweiten und dritten Grad (sc. dieser 

qualitativen Bestimmung dieses Seienden) dahin kommen, dass wir nur noch eine einzige 
Wesenheit oder Substanz vorstellen, z. B. die Wärme – als einmal schwächer und dann 

wieder stärker –, und die Stufen und Unterschiede der substantiellen Formen der Dinge, 

die Gegenstand der Vorsehung sind, aufheben« (m. H.). 
20 Ausführlich diskutiert und in den Kontext der schulphilosophischen Debatte und 

vor allem die Voraussetzungen gestellt, die Francisco Suárez hierfür in seiner fünften 

Disputatio Metaphysica geliefert hatte, bei McCullough 1996, c. 4–5. Aber schon Mates 

1987, S. 7 hat die Sache klar ausformuliert, wenn er das Diktum von Suárez-Leibniz 

(individuum tota sua entitate individuatur) interpretiert als: »every property of a thing is 

essential to its identity«. 
21 Ockham, In I sententiarum, distinctio 2, q. 4; Ockham 1967 ff., OT II, S. 115: »(…) 

creatio est simpliciter de nihilo, ita quod nihil essentiale vel intrinsecum rei simpliciter 

praecedat in esse reali, ergo nulla res non variata praeexistens in quocumque individuo est 

de essentia istius individui de novo creati, quia si sic, aliquid essentiale isti rei praecederet 

et per consequens non crearetur, etc.« Hierauf und auf die irritierenden Konsequenzen 



9

Einleitung

Begriff des »ens singulare« und des Konzepts des »quodlibet in quolibet« oder 

bei Franciscus Suárez, dessen scotistischer Ansatz, auf Basis nominalistischer 

Einflüsse, einen univoken Seinsbegriff und eine Totaldifferenzierung des Realen 

in einem metaphysischen System verknüpft22. Insgesamt lässt sich beobachten, 

dass (ii) seine Aufrechterhaltung von substantieller Differenz nur rechtfertigen 

kann durch einen – sei es christlichen, sei es allgemein philosophisch gedachten – 

vorgreifenden Setzungsakt, der alle Differenzen in origine vollständig definiert; 

(i) hingegen kann seine Aufhebung wesentlicher Differenz in die Indifferenz nur 

durch die Voraussetzung eines starken metaphysischen Einheitsbegriffs leisten, 

dessen Affinität (und Differenz zugleich) zum Neuplatonismus unbestreitbar und 

bei Denkern wie Avencebrol (Solomon ibn Gabirol), David von Dinant, Giordano 

Bruno und Spinoza auch durch die Forschung dokumentiert ist. Es gibt – und 

deswegen spielt diese Entwicklung, deren manifeste Ausprägung eigentlich erst 

im 16. und dann 17. Jahrhundert vorliegt, schon für unseren Zeitraum eine Rolle – 

hier einen sachlichen, konsequenzenreichen Zusammenhang mit verschiedenen 

Aspekten der Denkentwicklung zwischen 1350 und 1600: Zunächst einmal gibt 

es einen Zusammenhang mit dem Paradigma der Rhetorik, dann aber vor allem 

auch mit der hierzu ebenfalls wiederum in einem Bezug stehenden Bedeutung, 

die der Gedanke der Individualität und Einzelheit für das Denken seit 1300 be-

kommen wird. Die Rhetorik wird die Kunst, alles, und zwar ungeachtet seiner 

vormaligen ontologisch-hierarchischen Bedeutung, in gleicher Weise zu einem 

Gegenstand intensiver persuasiver Sprachoperation machen zu können. Dahinter 

steht der Gedanke eines homogenen Feldes, der dann vor allem den im 16. Jahr-

hundert auf Basis des humanistischen Dialektik- und Methodenkonzeptes sich 

entwickelnden universalwissenschaftlichen Wissenssystemen im Kern zugrunde 

liegt: Hier wird nicht das Sein selbst, dafür aber der Horizont des Wissens, des 

Begrifflichen, Sprachlichen, Logisch-Systematischen also, als ein Bereich ge-

dacht, der substantiell homogen und nur akzidentell – nämlich durch divisones, 

hat richtig Hans Blumenberg aufmerksam gemacht, siehe Blumenberg 1974, S. 177 f. 

Angesichts solcher per se wesentlicher singulärer Einheiten wird die prädikationslogische 

und natürlich erst recht ontologische Unterscheidung in Substanz, Akzidens, Proprium 

hinfällig oder eben nur noch ›nominal‹. Zur Sache siehe Gracia 1994; McCullough 1996.
22 Der conceptus entis bzw. das ens qua ens (als ens reale) wird einerseits univok 

universalisiert – alles hat eine ratio entis, was keinen Widerspruch in sich einschließt: 

»quicquid non includit contradictionem/repugnantiam«, vgl. Disputationes metaphysicae 

VI, 4, 9; De divina substantia 3, 9, 14 – andererseits wird eben dieses Seiende analogice 

differenziert – bei allem solcherart durch Nichtrepugnanz real Seienden ist die Realität 

selbst schon unterschieden; vgl. Honnefelder 1990, S. 293 f. Die berühmte Disputatio V 

der Disputationes metaphysicae hat nachweislich stark auf Leibniz’ Konzeption gewirkt 

(siehe vorletzte Anm.), vgl. vor allem DM V, sectio 2, n. 13: »in universo enim existimo, 

fieri non posse ut una res distinguatur realiter ab alia per aliam a se distinctam, sed 

per suammet entitatem, per quam in tali esse consituitur«; n. 32, n. 37: die differentia 

individualis ist »intrinseca entitativa«, nicht ein extern bestimmendes Formalprinzip; 

sect. 6, n. 1: »(sc. substantia singularis) ex se et sua simplici entitate est individua«; n. 5. 



Einleitung

10

collocationes, loci, ordines quoad nos – different ist. Alle Begriffe, Sätze und 

Schlüsse sind an sich gleichwertig, ihr Unterschied besteht in der Folgeposition. 

Dem disponierenden Grundakt etwa der Dialektik des Petrus Ramus ist es gleich-

gültig, ob es hinsichtlich der in die Dispositive eingebrachten Begriffe um Nomi-

nal- oder Realdefinitionen ging, um höhere oder geringere Dignität, um Sein oder 

um die Vorstellung von Sein oder, umgekehrt: Dieser Grundakt verhielt sich ge-

rade indifferent zu den Gehalten, Unterschiedenheiten und Bestimmtheiten, die 

er in eine topisch gegliederte Ordnung brachte – das war Aufgabe der einzelnen 

Disziplinen23. Mit guten Gründen konnte so etwa auch mit Blick auf die Anwen-

dung der »dialektischen Methode« und der loci-communes-Topik in dem Univer-

sae naturae theatrum (1596) des Jean Bodin, der mit großer Wahrscheinlichkeit 

zu Beginn der 1550er Jahre in Paris Vorlesungen des Ramus gehört hatte, festge-

halten werden: »the common-place book tended to reduce to equal status ›facts‹ 

of all categories«24. Ebenfalls in diesen Horizont der universalen Homogenisie-

rung und Indifferenzierung (was hierarchisch, also vertikal, nicht horizontal-pa-

rataktisch geordnetes Sein betrifft) gehört die Ausprägung eines prädikationslo-

gischen Begriffs von Sein (ens), der zur Vorstellung von universalen, 

super-transzendentalen Prädikaten (vor allem des aliquid) und zu einem Begriff 

von Ontologie führt, der sich von der Tradition einer hierarchisch aufgebauten, 

über das Modell der Analogie vermittelten Metaphysik absetzen will – der Vor-

stellung, dass es hier, wie bei Ramus, um ein allgemeinstes »scibile« gehe, um ein 

noêton und ens universale, das sich als unbestimmtes, aber unendlich bestimm-

bares ›Etwas‹ (aliquid) indifferent zu allen aus ihm positiv-distinkt herausgesetz-

ten Bestimmungen verhält, versuchte man interessanterweise durch Rückgriff auf 

eine (letztlich aus Aristoteles und Thomas von Aquin abgeleitete) Theorie der 

realen, distinkten Seienden (ens reale) und der Attributionsanalogie zu begeg-

nen25; ebenso gehört in diesen übergreifenden Prozess die Entwicklung einer Kos-

mologie, deren Grundmodus derjenige einer absoluten Gleichheit der Potentiale 

und einer Äquidistanz alles dessen, was ist, zu seinem absoluten Grund ist. Der 

kausallogischen Äquidistanz der Wirkungen zu ihrem Ursprung entspricht dabei 

die effektlogische Indifferenz der Ursache zu ihren (nachgeordneten) Wir-

23 Ramus, Dialectica libri duo, I (1572); Ramus 1572, S. 87: »methodus est dianoia 

variorum axiomatum homogeneorum [!] pro naturae suae claritate praepositorum, unde 

omnium inter se convenientia iudicatur, memoriaque comprehendatur«. Siehe hierzu die 

Beobachtungen von Schmidt-Biggemann 1983, S. 68–71. 
24 So Ann Blair in Blair 1997, S. 5; zu Bodin-Ramus S. 82–95, 161 f. In seinem Universae 

naturae theatrum verwendet Bodin die »dichotomische Methode«, die zur Grundsignatur 

der ramistischen Dialektik gehört, vgl. Buch II; Bodin 1596, S. 133–139, S. 134. 
25 Vgl. Lamanna 2013, S. 272–283. Es handelt sich um eine Diskussion, die einerseits im 

Horizont der katholischen Schulphilosophie im Anschluss an Duns Scotus geführt worden 

ist, insbesondere bei den Jesuiten (Pereira, Fonseca, Suárez), und die andererseits eine 

differenzierte Aufnahme im protestantischen Milieu erfuhr, einmal bei den Kalvinisten 

(Goclenius), zum anderen bei den Lutheranern. 



11

Einleitung

kungen – eine höherstufige Form (forma) kann dann etwa in physiologisch-mate-

riellen Prozessen als ›indifferent‹ gegenüber den aus ihr materiell resultierenden 

Konstellationen (figurae) gedacht werden26. In radikalster Form wird diesen zu-

kunftsweisenden Gedanken Giordano Bruno schon in seinen frühen italienischen 

Dialogen De l’infinito und De la causa, principio et uno von 1583/84 entwickeln27. 

In diesen Zusammenhang gehört durchaus auch die gerade im 15./16. Jahrhundert 

außerordentlich große Bedeutung, die der Begriff des »spiritus« in der Psycholo-

gie, Kosmologie und Schönheitstheorie gewinnt: der in seiner physiologischen 

Grundfunktion der universalen Vermittlung von Außenweltinformationen und 

-einflüssen an die höheren, transmateriellen seelischen Erkenntnisfunktionen vor 

allem durch Galen herausgearbeitete Charakter des »spiritus« wird von den Au-

toren unseres Zeitraums sowohl individualpsychologisch oder individualphysio-

logisch als auch kosmologisch (als spiritus mundi) gedeutet. Damit, mit der Uni-

versalisierung eines »geistigen« Vermittlungsprinzips, ist ebenfalls so etwas wie 

ein »Band« (vinculum) oder, denkt man die universale Präsenz des Spiritus auf 

der ganzen Grenzlinie zwischen Materiellem und Immateriellem hinzu, ein 

Kraftfeld angesetzt, das alle Momente des Seins auf sich bezieht, »spirituali-

siert« – in der Tat gibt es ja eine ganze Menge von Texten, die eine solche groß-

flächige Spiritualisierung der Wirklichkeit (teilweise bis heute) behaupten28. Der 

26 Andreas Blank, dessen interessante Analysen zu frühneuzeitlichen physikalisch-

biologischen Basisprozessen in gewißer Weise die inverse Seite der hier vorgelegten 

Interpretationen darstellen, die eher von den metaphysisch-ontologischen Voraussetzungen 

in das Fundament zurückfragen, hat diese Position bei Autoren der Zeit zwischen 1600 und 

1650 festgemacht, die sich auf medizintheoretische und biologische Theorien beziehen, 

Blank 2015, S. 111–138, 115 f. Vgl. Thomas Feyens (1567–1631), De formatrice foetus, 

Antverpiae 1620, S. 135 ff., 142: »formae elementorum, formae lapidum, metallorum 

introducuntur in materiam sine ulla figura. Formae accidentales reales, calor, frigus, 

lumen, raritas, densitas, mollities, durities, gravitas, levitas, color, sapor, odor; formae 

item intentionales, ut species colorum, soni, odorum, &c. omnes recipiuntur in subiectum 

sine ulla figura, id est sine eo, quod in ipso requiratur ulla determinata figura, & sunt 

indifferentes [!] ad omnem figuram; ergo neque anima ad sui receptionem opus habet«. 

Es gibt, im Ansatz von Feyens, für bestimmte übergeordnete Formen keine materiale 

Disposition, die hier »determinata figura« heißt, die notwendig wäre, damit diese Formen 

sich materialisieren; sie verhalten sich zu allen möglichen solchen Konfigurationen 

indifferent, d. h. ihre formale Einheit ist den materialen Voraussetzungen gegenüber 

unabhängig, nicht auf eine bestimmte hin differenziert. Vielmehr resultieren materiale 

Dispositionen als organische Form erst aus der Präsenz der übergeordneten Form, d. h. 

der Seele. Auch hier gibt es, im Unterschied zu Descartes, noch eine substantielle aktive 

Seelenfunktion im Sinne der Tradition. 
27 Bruno, De la causa, dialogo 2; BW III, S. 100 ff.; dialogo 5; S. 226 f.; zur Sache 

Leinkauf 2007b, S. xlvi f., lx, lxix ff.,
28 Vgl. Ficino, De vita III: De vita coelitus comparanda, c. 3–4; Ficino 2012, S. 230–

232 (mit Bezug auch auf die topische Stelle Vergil, Aeneis VI, 726, hierzu auch Leinkauf 

2009, S. 71–72; Fracastoro, De sympathia et antipathia rerum, c. 2; Fracastoro 2008, S. 16–

18 und die ganze folgende Diskussion der verschiedenen Stufen und Intensitäten des 



251

Petrarca (1304–1374)

Einleitung

Dass Petrarca, der poeta laureatus, am Anfang dieser die Entwicklung der Phi-

losophie betreffenden Darstellung zu stehen kommt, bedarf, neben der Tatsache, 

dass er von den Humanisten selbst als Begründer der studia humanitatis, d. h. als 

Wegbereiter zur Latinität und als innovativer Denker, gesehen worden ist1, einer 

kurzen Klarstellung: Vergleicht man die Texte Petrarcas mit denen Dantes, dann 

ist in gebotener Kürze und damit verbundener Holzschnittartigkeit doch festzu-

stellen, dass Dantes Denkgebäude grundsätzlich in struktureller Affinität zu dem 

die vertikalen, hierarchischen Abstufungen artikulierenden gotischen Kathe-

dralbau und seinen theologisch-kosmologischen Voraussetzungen steht, Petrarcas 

Ausdrucksraum hingegen in einer Affinität zum horizontalen, vor allem durch 

die Oberflächenkontur des mundanen (Paradigma: landschaftlichen) Reichtums 

bestimmten individuellen Erfahrungsraum. Der ganze unbestreitbare psycho-

logische und theoretische Reichtum, den Dantes Texte präsentieren, ist einge-

tragen in eine das Individuum letztlich doch absolut übergreifende Grundform; 

das, was Petrarca in nicht geringerem Ausmaß an ebensolchem Reichtum zum 

Ausdruck bringt, ist hingegen durch das Individuum gebrochen und reflektiert2. 

Das Individuum Dantes ist zurücktretender Träger von Allgemeinem, dasjenige 

Petrarcas ist hervortretender, dynamischer Bündelungspunkt von Besonderem, 

das auf Allgemeines verweist. Dantes »renovatio« steht im Zeichen christlicher 

1 Boccaccio, Epistola ad Iacobum Pizzinga (1372), Boccaccio 1926, S. 195–196: »sibi 

et post eum ascendere volentibus viam aperuit«; Salutati, Epistola ad Poggium Braccioli-

num; Salutati 1891–1911, IV, S. 140; Vergerio, Petrarchae Vita (1397); Vergerio, Vita Pet-

rarchae; Vergerio 1904, S. 299; Bruni, Ad Petrum Paulum Histrum dialogus, Bruni 1952, 

S. 94: »Hic vir (sc. Petrarca) studia humanitatis, quae iam extincta erant, repararit et nobis 

(…) viam aperuerit«; Bracciolini, De infelicitate principum, n. 65; Bracciolini 1998, S. 41: 

»Franciscus Petrarcha, vir priscis illis sapientia atque eloquentia comparandus, cuius inge-

nio haec nostra humanitatis studia, quae multis annis sopita iacuerunt, adeo excitata sunt, 

ut priorem ferme dignitatem ac vires recuperarent«; vgl. Mazzocco 2006b.
2 Vgl. die Beobachtung von Stierle 2003, S. 173: »Alles, was Petrarca schreibt, bleibt auf 

die Spiegelung, die Reflexion und die Objektivität des eigenen Selbst bezogen«, dagegen 

finde sich bei Dante eine plastische Objektivität; S. 634–647: zu Dantes Vertikalität und 

Petrarcas Horizontalität. Regn 2006, S. 12: »Petrarcas Projekt einer postmittelalterlichen 

Renaissance durch Dichtung ist auch ein dezidierter Gegenentwurf zu Dantes Versuch, 

Renaissance als Möglichkeit mittelalterlicher Weltsicht zu denken«; zur Differenz von 

Dantes christlich-allegorisierender Interpretatio als Movens der Dichtung (Bibeltext und 

Commedia werden prinzipiell gleich behandelt, Struktur der Metaphorizität) und Petrar-

cas Auffassung der Dichtung als genuin menschlichem Selbstausdruck, der in sachlicher 

Affinität zu Historik, Physik und Ethik steht, vgl. Küpper 2006, S. 50–71; zur Differenz 

von Dantes Werk und den Trionfi vgl. Barberi Squarotta 1999, S. 47 f.



Petrarca (1304–1374)

252

Heilsgeschichte, Petrarcas hingegen in dem einer »weltimmanent gewordenen 

Geschichte«3, einer Geschichte, deren Grundzug das »mutata sunt omnia« ist, 

das das Ich jeweils unerbittlich von den vorausliegenden Zeitpunkten abschnei-

det und in seine memorative Selbstvergegenwärtigung zwingt4. In Dantes Ka-

thedralen-Kosmos ist jede Stufe ein festgelegter, in sich stimmiger und stabiler 

Bereich – durch den und in dem ein »Führer« (Vergil, das Verbum Divinum, Bea-

trice) auch sicher lenken kann, den man aber auch grundsätzlich durchschreiten 

kann, ohne dass dieser sich ändert; in Petrarcas Liebes-Kosmos ist jeder Moment 

ein unfestgelegter, ungewisser, instabiler Ausdruck der Selbstbewegung des Ich, 

verändert jede Bewegung, sei dies eine Lebensbewegung als Reisen, Lieben, Den-

ken, sei dies eine Lesebewegung, das ganze Gefüge mit – das, was sich trotz die-

ser permanenten Verschiebungen gleich bleibt, das Ich, seine Liebe, die Geliebte 

etc., steht unter den Bedingungen des status iste außerhalb der Verfügung dieses 

Ich, bleibt ihm opak, ist für es, auch wenn es die Identität des eigenen Ich meint,

fremd (siehe unten, S. 258 f.): »Qualis sit animus meus, nec plene scio nec asse-

rere meum est« (Familiares V, 18 [n. 2] mit Rekurs auf Augustinus, Confessiones 

X, 32, 485). Petrarca ist hier als Zeitgenosse eingestellt in die mentalen, sich in 

philosophisch-theologischen Reflexionen immer wieder artikulierenden Konse-

quenzen der Grundirritation I, die wir in der Einleitung kurz diskutiert haben: 

Instabilität der Existenz, Opazität des transzendenten Seinsgrundes, Ineffabilität 

des Einzelseienden, etc. (siehe oben, S. 29, 52 f.). In diesem Zusammenhang wäre 

es vielleicht angebracht, den durch die zeitgleiche scholastische Diskussion, ins-

besondere diejenige des Scotismus und auch des Nominalismus, terminologisch 

stark gemachten Begriff der »contractio« (Zusammenziehung) als Interpreta-

ment dessen anzuführen, was hier mit dem Individuum passiert. Petrarca reali-

siert in seinen Reflexionen und Dichtungen etwas, was theoretisch dann im Werk 

des Nicolaus Cusanus, also knapp 100 Jahre später, erst seine spezifisch frühneu-

zeitliche, innerhumanistische (oder: renaissancistische) Ausdrucksform finden 

wird: die Zusammenziehung und Bündelung des Reichtums der zum großen Teil 

auch selbst erlebten Erfahrungswelt des mittleren Trecento, eines Jahrhunderts, 

das er als »entsetzliches Jahrhundert« einmal bezeichnet6, im Brennspiegel eines 

3 So Regn 2006, S. 14.
4 Petrarca, Familiares VI, 2 (n. 18): »Redde michi illum locum, illud otium, illam diem, 

illam attentionem tuam, illam ingenii mei venam: potero quod unquam potui. Sed mutata 

sunt omnia; locus abest, dies abiit, otium periit, pro facie tuo mutas literas aspicio, ingenio 

meo relictarum a tergo rerum fragor officit, qui adhuc in auribus meis tonat, quamvis ob 

hoc ipsum in primis inde diffugerim, ut tibi liberius responderem«.
5 Augustinus, Conf. X, 32, 48: »Sunt enim et istae plangendae tenebrae, in quibus me 

latet facultas mea [!], quae in me est, ut animus meus de viribus suis ipse se interrogans 

non facile sibi credendum existimet«; vgl. auch Secretum II, 11, 1 ff.
6 Familiares VI, 5 (n. 9), Petrarca 2005, 1, S. 334: »unser entsetzliches Jahrhundert«; 

IX, 4 (n. 7), S. 463: »unsere Zeit, die an überbordender Schlechtigkeit alle anderen Zeiten 

übertrifft«; XX, 1 (n. 1), Petrarca 2009, 2, S. 588; Triumphus cupidinis I, 17–18: »lo secol 



Einleitung

253

hellwachen Ich7. Zu diesem Reichtum gehören nicht nur die konkret historischen 

Begebenheiten und Prozesse – die große Pest, das Exil der Päpste in Avignon (als 

eines expliziten Gegen-Rom), der Aufstieg des Königreichs Neapel, die republi-

kanische Umsturzinitiative Cola di Rienzos, der Gegensatz des französischen 

Königshauses zum deutschen Kaiser –, sondern vor allem auch die individuell 

selbst vollzogenen Akte, die vom intensiven Lesen antiker und mittelalterlicher 

Autoren – mit vollstem Bewusstsein der Grenzgängersituation: »in confinio du-

orum populorum constitutus« – bis hin zum nicht minder intensiven Erfahren 

der Landschaften und Städte durch eigenes Reisen sich erstrecken8. Die Tiefen-

schärfe, mit der Petrarca über fast sein ganzes Leben hinweg diese Einflüsse ana-

lysiert, und die Reflektiertheit, mit der er sie immer wieder synthetisiert, weist 

ihn ohne Zweifel als Philosophen aus, als frühes Beispiel zudem des für die ganze 

humanistische und frühneuzeitliche Entwicklung dann typischen außeruniversi-

tären Intellektuellen. 

Petrarca ist zudem durchaus schon von seinen Zeitgenossen, seinen unmittel-

baren Schülern und vor allem auch von Denkern des Quattrocento als »Philo-

noioso in ch’i’mi trovo, / vòto d’ogni valor, pien d’ogn’orgoglio«. Dies steht in Überein-

stimmung mit den Einschätzungen sowohl anderer Zeitgenossen, etwa Giovanni Villanis 

in seiner Cronica di Firenze, als auch der modernen Historiographie, vgl. Romano/Ten-

enti 1967, S. 9–47.
7 Für Cusanus (vgl. Abschnitt zu Cusanus, unten S. 1138 f.) ist schon in De docta igno-

rantia, vor allem in den Ausführungen zur Ontologie und Kosmologie im zweiten Buch, 

das Einzelne (ens singulare) nicht nur – gut aristotelisch und auch gut skotistisch-nomi-

nalistisch – das einzige wirklich Existierende, sondern es ist auch das schlechthin Unver-

gleichliche, Individuelle und Einzigartige, das alles andere je unter seinen Index stellt. 

Cusanus erläutert dies durch den (scholastischen) Grundsatz ›quotlibet est in quolibet‹. 

Für Petrarcas geschärften Sinn solcher individuellen Einzigkeit vgl. Familiares I, 1 (n. 29), 

Petrarca 2005, 1, S. 8: »Unendlich sind die Verschiedenheiten der Menschen, und nicht 

größer ist die Ähnlichkeit ihres Inneren als ihres Äußeren«; Secretum III, 142: »verum 

ille (sc. Cicero in Tusculano) de comuni amore hominum sentiebat; in me autem singula-

ria [!] quedam sunt«. 
8 In Familiares I, 7 (n. 14), Petrarca 2005, 1, S. 39 wird das Wandern zum Symbolon des 

Lebens gemacht: »Wer von uns ist kein Wanderer?«; noch deutlicher IV, 1 (n. 12–14), 1, 

S. 182–3: Bergwanderung (Ventoux-Besteigung) im Verhältnis zur Wanderung der Seele 

zum ewigen Leben; siehe auch XII, 3 (n. 19), 1, S. 631; XIV, 1 (n. 4–6), Petrarca 2009, 2, 

S. 56 f.; XV, 4 (n. 3.5), 2, S. 109 f. Auch ist wohl Petrarca der erste, der sowohl das durch 

Reisen vermittelte Naturerlebnis als unbestreitbaren Genuss der Seele herausstellt, so 

etwa eindrucksvoll Familiares VIII, 5 (n. 10–14), 1, S. 427; vgl. auch IX, 13 (n. 8–44), 1, 

S. 500–508, als auch die durch das permanente Orte-Wechseln im Reisen und Wandern 

indizierte ›Ortlosigkeit‹ des menschlichen Ich in dieser Welt, XV, 8 (n. 1), 2, S. 127: »Kein 

Ort auf der Welt gefällt mir. Wohin ich meinen müden Leib auch bette, kommt mir alles 

dornig und hart vor«. Zur Grenz-Situation vgl. Rerum memorandarum libri, I, c.19, hierzu 

Gilson 1958. Zur Vita Petrarcas vgl. Wilkins 1955, 1958, 1959: Diese drei Monographien 

bilden eine detaillierte, an Briefen und Werken orientierte Rekonstruktion der einzelnen 

Lebensphasen Wilkins, 1961; zum Reisen auch Santagata 1992, S. 21–24.



Petrarca (1304–1374)

254

soph« betrachtet worden – so schreibt etwa Coluccio Salutati in seinem Nachruf: 

»Deus optime, in philosophia (…) quantum excessit! Non dico in hac, quam mo-

derni sophiste ventosa iactatione inani et impudenti garrulitate mirantur in 

scolis«9 –, und man hat vor allem auch die Unabhängigkeit und das Bedürfnis 

nach Ruhe (Einsamkeit, Beisichsein) im Vollzug seiner Vita wie seines Denkens 

als beispielhaft notiert: »weil es hier in jüngster Zeit das Beispiel des ganz heraus-

ragenden Mannes Francesco Petrarca gibt, der mit großem Geist (magno animo) 

jede Sorge um Werke und Würden, die ihm damals vom Papst angeboten worden 

sind, verachtet und von sich weist, der die Nähe der Mächtigen flieht (…) und ein 

ruhiges Leben (vitam quietam) durch Rede und Tat bekräftigt hat« (Poggio Brac-

ciolini, Brief an Pizolpasso, 5. August 1444)10. Er hat sich aber auch selbst immer 

wieder, obwohl er gut humanistisch sein Mensch-Sein vor sein Philosoph-Sein 

gestellt hat, als einen Philosophen gesehen und die Philosophie, insbesondere die 

Moralphilosophie, vor allem anderen geschätzt: »ad moralem precipue philoso-

phiam (…) prono«11. Zusätzlich hat er diese vor allem durch stoisches Gedanken-

gut geprägte philosophia moralis, die er durch Cicero und Seneca sehr gut kannte, 

konstant in eine genuin christliche Perspektive eingerückt, deren Faktur unüber-

sehbar augustinisch geprägt ist12. Sowohl jedoch die Aneignung der klassisch-

antiken Autoren als auch insbesondere die des Augustinus ist eigenständig und 

spiegelt den Individualismus und die Souveränität Petrarcas wider13. Vor allem 

 9 Salutati, Epistolario, ed. Novati, I, S. 178 f. Neben und vor Petrarca wurden zu Dich-

tern gekrönt Albertino Mussato (3. 12. 1315), Dante (posthum 1321), Convenevole da 

Prato (1336), vgl. Wilkins 1976. Zur Wertschätzung Petrarcas bei den Humanisten vgl. 

Leonardo Bruni, Ad Petrum Paulum Histrum dialogus, ed. Eugenio Garin, Prosatori la-

tini del quattrocento, Milano-Napoli 1952, S. 94, zit Anm. 1.
10 Bracciolini, Epistolae liber II; Bracciolini 1832, I, S. 129: »quia recens est exemplum 

praestantissimi viri Francisci Petrarcae, qui magno animo spernens atque abiciens omnem 

curam ac dignitatem, quae tunc ei a pontefice offerebantur, fugiensque potentiorum li-

mina (…) vitam quietam (…) et dicto et facto comprobavit«. Der Passus bezieht sich nach 

Fubini 2003, S. 209 auf die Auseinandersetzung mit Petrarcas Schrift De vita solitaria.
11 Petrarca, Posteritati, Petrarca 1955, S. 6; Familiares II, 4 (n. 17–18): Cicero; VI, 2 (n. 

1–3); XVI, 6 (n. 8): »Merke Dir nur, dass ich eher Mensch als Philosoph bin«; Rer. Mem. 

I, 24; Seniles XII, 2. Heitmann 1958, S. 110–115.
12 Petrarca, Familiares X, 5: Philosophie ist »deum nosse et colere«; XVII, 1 (an Ghe-

rardo); »verum philosophum nonnisi verum esse christianum (…) ex ipsis etiam Augu-

stini verbis sine dubitatione concluditur verum philosophum nisi Dei amatorem verum-

que christicolam esse non posse«; De remediis I, 46: »modo verus amor sit, et vera, quam 

ames, sapientia, philosophus verus eris. Veram sane sapientiam nonnisi purgate pieque 

anime vel intellegere possunt vel amare. Ad id ergo res redit, quod est scriptum: ›Pietas 

est sapientia‹«. Hierzu Heitmann 1958, S. 142–150.
13 Zu Augustinus und Petrarca vgl. Quillen 1998, bes. S. 20 f., 76–89, 96 f., 122–147: Die 

mentale Affinität zwischen Petrarca und Augustinus kann nicht dadurch widerlegt wer-

den, dass man nachweist, dass er einzelne Augustinus-Stellen aus dem Kontext reißt und 

sich in seinem Interesse aneignet, z. B. Confessiones IX, 6, 14 und Fam. XIX, 3 (n. 8): »Ita-

licum glaciale solum«, vgl. Quillen S. 134 f. Kurt Flasch hat zu Recht darauf hingewiesen, 



Einleitung

255

aber ist bedeutsam, dass Petrarca, obgleich er den Aristoteles hoch einschätzt und 

über eine große Zahl aktiver Leseerfahrung der hellenistischen Autoren verfügt, 

immer wieder Platon als größten Denker hervorhebt14. Auch dies weist voraus auf 

die Entwicklungen im 15. und 16. Jahrhundert, in denen immer wieder Platon und 

der Platonismus (für Petrarca ist dieser durch Augustinus in seiner christlichen 

Gestalt präsent) neben die starke aristotelische Tradition treten und eine eigene 

Filiation begründen. Der Humanismus – und damit eine der prägenden mentalen 

Formen des hier im Blick stehenden Zeitraums – fängt zwar unbestreitbarer 

Weise mit Petrarca an, aber dieser Anfang ist so komplex, dass er Anti-Humanis-

tisches oder Nicht-Humanistisches als negativen Einschluss, als das Andere sei-

ner selbst, noch in sich trägt15. Dies zeigt sich in der sich durchhaltenden, nicht 

nur skeptischen, sondern christlich inspirierten Weltverachtung, dies zeigt sich 

aber auch in Sätzen wie den folgenden: »Magna quedam res est, fateor, scientia 

literarum, sed maior virtus animi«, »nullum opus ingenii, sed totum Dei munus«16 

oder auch in der ironisch-beißenden Kritik am Bücherwesen in De librorum copia 

(De remediis I, 43), in allen diesen Ausführungen werden die zentralen Referenz-

punkte humanistischen Selbstverständnisses, Bücher/Texte, propositionale Rati-

onalität und das Ingenium, zurückgestellt gegenüber dem inneren Selbst, der Tu-

gend und der göttlichen Allmacht. Der geistigen wissenschaftlichen Beschäftigung 

mit den ›literae‹, mit dem geschriebenen Wort und den Texten, auch wenn sie in 

vielen Textpassagen dann doch positiv gesehen wird – wenn etwa das Schreiben 

gegenüber der Kontingenz der Außenwelt zum eigentlichen Existenzort des Ich 

wird17, wird noch ein absoluter Wert vor- und übergeordnet: die innere Tugend-

dass Petrarca seinen Augustinus durch selektive Lektüre konstruiert: Ihn interessieren 

die frühen, platonisch-neuplatonisch inspirierten Texte und vor allem die Confessiones, 

vgl. Flasch, Vorwort in Petrarca 2005, S. VIII. Andererseits erwähnt Petrarca, der sich 

der Bedeutung des Augustinus für sich selbst klar bewusst war, wie übrigens etwa auch 

sein Freund Giacomo Colonna, dass er wohl doch auch De civitate Dei und die späten 

Retractationes gekannt hat, vgl. Familiares II, 9 (n. 8–9), Petrarca 2005, 1, S. 100, zu Re-

tractationes vgl. n. 13, S. 101 (und Kommentar), zu De civitate Dei XV, 9 (n. 5–8), Petrarca 

2009, 2, S. 133 f.; XVII, 1 (n. 11 f.), S. 209. 
14 So etwa Familiares II, 9 (n. 10–12), Petrarca 2005, 1, S. 101; IV, 3 (n. 6), 1, S. 194: 

»dieser unvergleichliche Mann«; IV, 15 (n. 8–9), 1, S. 226: »in der Philosophie den höch-

sten Rang« einnehmend, auch hier folgt Petrarca gerne Cicero, vgl. Ad Atticum IV, 16, 3; 

XVII, 1 (n. 11), Petrarca 2009, 2, S. 209: den »Fürsten der Philosophen, Platon«, ebenso 

XVIII, 2 (n. 11), 2, S. 273; XIX, 3 (n. 27), S. 327. Hierzu Trinkaus 1979, S. 11–15.
15 Hierzu auch Quillen 1998, S. 3 f.
16 Petrarca, Familiares VII,17; X, 3: »nullum hic adminiculum literarum, nullum opus 

ingenii, sed totum Dei munus«; Seniles XI, 7: »stude ut doctus, sed multo maxime vir bo-

nus et quotidie te melior fias«.
17 Zum Schreiben Familiares VI, 2 (n. 21): »Ibi enim, non alibi, meus sum; ibi meus est 

calamus«; zu den Büchern etwa Familiares III, 18, Petrarca 2005, 1, S. 163–165: Bücher 

werden hier auch Individuen gleichgesetzt, die man nicht nur in ihrem Äußeren, also kost-

barer Einband, wertvolles Material, schöne graphische Darstellung, sondern vor allem 



Petrarca (1304–1374)

256

bildung unter strikt christlicher Perspektive, die keine Bildung der Rationalität, 

sondern eine des Herzens und der Seele ist. Das später zu einem der Hauptthe-

men des rinascimentalen Diskurses werdende ingenium (ingegno) wird, als ob es 

das religiöse Subjekt des Pelagius mit seiner positiven Antwort auf die quid-est-

in-nobis-Frage wäre, immer wieder gegen die alles umfassende Verfügungsmacht 

Gottes zurückgesetzt. Dies ist sicherlich ein Teilaspekt auch der Präsenz des Au-

gustinus im gesamten Denken des Petrarca. Diese Präsenz ist es aber auch gewe-

sen, die einen Weg eröffnet hat, der über die Selbstbeobachtungen des Montaigne 

bis hin zu Pascal, Rousseau und zur Empfindsamkeit des 18. Jahrhunderts führen 

wird: den Weg der insistierenden, ungeschminkten, kein Sich-Zeigen eines inne-

ren ›movimento‹ auslassenden Selbstbefragung, Selbstbeobachtung, Selbstspie-

gelung in sich und in anderem/anderen (Landschaft, Freunde, Laura, die eigene 

Zeit). Petrarca vollzieht diese Selbstbefragung, die als Folge ein aus vielen Strah-

len bestehendes, hell leuchtendes Bündel sprachlicher Umsetzungen zeitigt, kon-

sequent und bis in die letzten Winkel seiner mentalen Befindlichkeit hineinleuch-

tend. In der Prosa, der lateinischen der Familiares, des De vita solitaria, des De 

remediis, des Secretum vor allem, führt dies zu so eindrücklichen biographischen, 

das eigene Leben als stilisierte Wiederholung antiker Topoi inszenierenden Pas-

sagen wie der Parallel-Odyssee in Familiares I, 118; poetisch-lyrisch, und hier vor 

allem im Volgare, stellt die ingeniöse Produktivität Petrarcas einen Höhepunkt 

europäischer Dichtkunst dar und führte zu Versen wie den folgenden: »non come 

fiamma che per forza è spenta, / ma che per se medesma si consume,  / se n’andò 

in pace l’anima contenta, / a guisa d’un soave e chiaro lume / cui nutrimento a 

poco a poco manca, / temendo al fine il suo caro costume«19. Philosophisch-dia-

gnostisch ein initialer Paukenschlag, dessen Erschütterungen, weil sie der Aus-

druck der durch Petrarca intensiv beschriebenen Zwiespältigkeit menschlicher 

Existenz zu unverwechselbarem Ausdruck bringen, noch lange gehört werden 

sollten. Hier finden wir grundlegende Einträge zu dem, was wir gewohnt sind, als 

›das Innere‹, ›das Ich‹ oder als ›Subjektivität‹ zu bezeichnen20, obgleich doch diese 

auch in ihrem Inneren, d. h. im semantischen Gehalt der vox articulata, kennenlernen 

kann (vgl. n. 3). Diese Einschätzung der Bücher, ihre funktionale Bedeutung als Ort der 

Erschließung von tradiertem Wissen, wird sich über die ganze Neuzeit hin erhalten, vgl. 

etwa Juan Luis Vives, De disciplinis, lib. I, c. 4, in: Vives 1964, VI, S. 29: »aliud sint libri 

quam voces, et loquendi rationes, ac formulae, quae qui intelligit, is demum assequitur 

scriptoris sententiam, non alius«. 
18 Vgl. Enenkel (2008), S. 1–2, der diesen Passus mit guten Gründen als ›Anfang‹ an 

den Anfang seiner Darstellung der Entwicklung der Autobiographik gestellt hat; S. 2–3 

zum Zusammenhang Autobiographie-Authentizität, S. 11–15: zur Diskontinuität, S. 1: 

»Was Petrarca hier macht, ist revolutionierend und aufrüttelnd«, Gegenmodell zur ne-

gativen Besetzung durch Philautia, Superbia, Vanitas (siehe Einleitung), S. 40–145 zu 

Petrarca.
19 Triumphus mortis I, 160–165; Petrarca 1996 b, S. 298. 
20 Küpper (1992).



Einleitung

257

anachronistischen Begriffe nur unzulänglich den hier entfalteten Reichtum fas-

sen können. Nichts ist einlinig im Denken des Petrarca, überall finden sich gegen-

läufige Strukturen: der Weltzugewandtheit, die wie wohl kaum jemals zuvor die 

Landschaft und das Sich-Zeigen der Dinge in Sprache zu gießen in der Lage war, 

entspricht eine ebenso deutliche Skepsis gegenüber dem Eigenwert des Existie-

rens mit seinem empirisch-sensuellen Phänomenreichtum – so kann die tote 

Laura sagen: »viva son io, e tu se’ morto anchora« – »Lebendig bin ich (sc. die 

doch schon tot ist), und du (sc. derjenige, der eigentlich noch lebt) bist derjenige, 

der noch tot ist«21; der videndi cupiditas des innerweltlichen Ich, die das Land-

schaftliche als Symbolon der äußeren Welt und Natur in immer neuen Anläufen 

zu erfassen sucht, ist das transzendierend-aszendierende moralisch-religiöse Ich 

entgegengesetzt, das auch die Landschaftserfahrung (etwa die Besteigung des 

Mont Ventoux) noch zum Index mentaler Prozesse (etwa der cognitio sui; siehe 

unten zum Ich-Begriff oder eben der bedrängenden Erfahrung der »Enge«, an-

gustia, des Endlichen) transformiert22 – hierin ist der große Unterschied einer 

»naturalistischen« Naturerfahrung zu sehen, die die Natur oder die einzelnen 

Dinge in der Natur als diese selbst nimmt und meint23; das (lyrische) ›Ich‹ des 

Canzoniere besteht in einer komplexen, hin- und herschwingenden Bewegung 

zwischen unterschiedlichen, häufig gegensätzlichen Haltungen und Einstellun-

gen, das, dies das Herausragende an diesem lyrischen Gebirge, paradigmatischen 

Ausdruck in Versen wie folgendem gefunden hat: »sento nel mezzo de le fiamme 

un gielo«24. In den Texten überlagern sich daher verschiedene Schichten, die sich 

gegenseitig nicht notwendigerweise negieren müssen, sondern steigernde, inten-

sivierende Wechselwirkung aufweisen können25. Um das Denken des Petrarca 

zugänglich zu machen, empfiehlt es sich, die aus einem Zentrum generierte Plu-

ralität und Polyperspektivität durch die Diskussion ebensolcher durch Begriffe 

indizierter Perspektivachsen zu erschließen. Dies soll zunächst mit Blick auf das 

Ich Petrarcas und dessen vielschichtige Ausdrucksformen geschehen, dann mit 

21 Triumphus mortis II, 22; Petrarca 1996 b, S. 314; dort im Kommentar die Hinweise 

auf die möglichen Quellen für dieses im Ursprung platonische Motiv, z. B. Cicero, Som-

nium Scipionis III, 14; Tusculanes I, 31, 75; Augustinus, Civ. Dei., XII, 21.
22 Martinelli (1977), S. 151–153; Güntert (2000), bes. S. 145 f., 152. 
23 Zum Naturalismus in der Naturphilosophie und vor allem auch in der (zu dieser 

gehörenden) Psychologie siehe Kapitel Natur, unten, S. 1412 ff, 1427 f.; vgl. etwa Gessner, 

De raris herbis; Gessner 1556, S. 43–67, S. 47–48: Es gibt keine größere Freude oder (epi-

kuräische) Lust als die unmittelbar selbst erlebte Naturerfahrung etwa der Besteigung 

der Berge um Luzern.
24 Petrarca, Canzoniere CXXII, 4; CXXIX, 21: »questo mio viver dolce amaro«; 

CXXXII, 10–14: »fra sì contrari venti in fra le barca / mi trovo in alto mar, senza go-

verno,  / sì lieve di saver, d’error sì carca, / ch’i’medesmo non so quel ch’io mi voglio; / e 

tremo a mezza state, ardendo il verno«; CXXXIV; Secretum II, 49; Petrarca 2004, S. 180 

(ed. Martelotti, S. 86): »aliquid, licet falsi, dulcoris inmixtum est«; vgl. auch Niederer 

(2000), S. 37: »un ondeggiamento continuo tra attitudini contrastanti«.
25 Kablitz (1994), S. 40.



Petrarca (1304–1374)

258

Blick auf den Zusammenhang der drei ›Welten‹, den der spätere Humanismus 

ausprägen wird, also, neben dem Ich-Individuum als mundus minor, die Welt des 

Weltganzen (mundus maior), die für Petrarca, obgleich als Natur von Gott ge-

schaffen, unter dem Dominium der Fortuna steht, und die Welt des Göttlichen 

(mundus divinus)26.

I. Ich

Das Ich des Petrarca setzt sich aus vielen Facetten zusammen, die er selbst in 

verschiedenen seiner Werke immer wieder beleuchtet und ausleuchtet, zu den 

wichtigsten gehören 1) das Mit- oder Bei-sich-Sein (secum esse), 2) das auf ein 

(bestimmtes) Ziel Aus-Sein (intentio animi, tranquillitas animi, Familiares IV, 

2), 3) das Sich-darstellen-Wollen, das in permanenter Nähe zur Autobiographie, 

ja zur ›Selbstkonstruktion‹ steht (vgl. Enenkel 2008, S. 52–67) und das Selbst die-

ser Reflexion gegen die Fragilität des Existierens, gegen die Vergänglichkeit und 

Hinfälligkeit des Lebens zu stabilisieren sucht – vom Ausdrucksbedürfnis nicht 

zu trennen ist daher die sensible Zeiterfahrung (der Innenzeit wie auch Außen-

zeit oder Weltzeit), die Wahrnehmung der Welt des mittleren trecento, die auf die 

Individuen ›eindrückt‹27; 4) das Wissen-Wollen (studii desiderium, honesta stu-

dia) und damit sein Verhältnis zur Wissenschaft (vor allem auch zur Scholastik, 

zum Bücherwissen); 5) das Lieben-Wollen und das Erfahren der Liebe und da-

26 Zu dieser Einteilung vgl. Leinkauf, Cusanus 2006, S. 52 f., 119 f.; 2010, S. 22–24 (zu 

Giordano Bruno).
27 Schlagend beeindruckend hier der Beginn der Epistolaris praefatio von De remediis, 

die Petrarca an seinen Freund Azzo schreibt, mit dem Anfangssatz: »Cum res fortunas-

que hominum cogito incertosque et subitos rerum motus, nihil ferme fragilius mortalium 

vita, nihil inquietius invenio« – »Wenn ich an die Angelegenheiten und Schicksale der 

Menschen denke, an die ungewissen und plötzlichen Veränderungen der Dinge, finde ich 

kaum etwas Zerbrechlicheres und Ruheloseres als das Menschenleben« (Übers. Schott-

laender, De remediis S. 45). Hier tritt das Ich (im Akte des cogitare) dem Menschsein, der 

humanitas gegenüber, der stabile, sichere, zum Urteil gelangende Akt des Denkens (co-

gito) der instabilen, unsicheren und ruhelosen Lebensbedingung des Menschen als Gat-

tung (conditio humana, miseria-hominis-Topos). Zur fragilitas/fragilità vgl. Canzoniere 

LXIII, 5–8: »la fràile vita ch’ancor meco alberga, / fu de’begli occhi vostri aperto dono, / 

et de la voce angelica soave«; Familiares IV, 12 (n. 30–32), Petrarca 2005, 1, S. 218; VII, 

12 (n. 1), 1, S. 374. Man darf aber gegenüber diesen eindringlichen Texten nicht vergessen, 

dass Petrarca auf der anderen Seite die Stabilität und Konstanz der Wesensform oder der 

»Natur« nicht ohne Emphase behauptet hat, vgl. Familiares V, 8 (n. 8), Petrarca 2005, 1, 

S. 268: »Zu bedenken ist, dass zwar im Laufe der Zeit selbst Städte zerfallen, Herrschaf-

ten wechseln, Sitten sich ändern, Gesetze sich wandeln, dass aber die ihnen eigene Natur 

sich gleich bleibt und die Seelen der Menschen und die Krankheiten dieser Seelen beinahe 

alle noch sind, wie sie waren, als Plautus solche Verse ersann« (Übers. Widmer; Bezug ist 

Plautus, Asin. I, 3, 156–158. Siehe unten II, 1 zur Vielheit im Welt-Begriff.



Ich

259

mit des Gegensatzes Wille/Affekt – Verstand/Rationalität. Dieser Facettenreich-

tum des Ich spiegelt sich, neben der sozusagen nach Innen gewendeten Auffä-

cherung (Laura-Liebe, Tugendreflexion, christlicher Glaube, Selbst-Analyse), in 

die Selbstexplikationsbereiche des Reisens, Memorierens, Dichtens, Disputierens 

und Kommunizierens (Briefe). Die sich etwa in der Rhetorik (eloquentia) und 

Dichtung (poesia) – dem Hauptexplikat, das alle anderen wiederum in sich reflek-

tiert – zeigende Vielfalt, »das Kaleidoskopartige«28 und Prozessuale, alles dieses 

macht Petrarca, weil es in ihm nicht nur vorhanden ist, sondern weil er es intensiv 

als solches affirmiert und zum Ausdruck bringt (weil er es eben will), zu einer 

genuin prämodernen Figur. Das Ich ist durch Vielheit, Varietät und Flexibilität 

bestimmt, ohne jedoch aufzuhören, als Einheit Bild der göttlichen Ursprungsein-

heit zu sein (siehe unten zur Theologie, S. 304 ff.)29, es bewegt sich in einer perma-

28 Enenkel 2008, S. 65. Zum Ich vgl. Trinkaus 1970 I, S. 5–17; Zak 2010.
29 Das Ich oder Selbst ist ja immer noch, das wird an manchen Stellen auch hinreichend 

deutlich, in der größeren Einheit der Seele aufgehoben: Diese Seele ist, ganz platonisch 

und augustinisch, auf der Grenzscheide des Sinnlichen und Geistigen deren nachhaltige 

Vermittlung. Sie ist so im Kern, der ihr Geist ist, eine transzendente Einheit, vgl. etwa 

Familiares XXII, 4 (n. 7), Petrarca 2009, 2, S. 522. Zur Dialektik von Einheit-Vielheit im 

Ich vgl. Stierle 2003, S. 122: »Wie später bei Montaigne, ist das Subjekt der Entscheidung, 

das eigene Ich, prinzipiell plural«; Stierle konstatiert eine »neue Anthropologie der Viel-

falt«, S. 173–77. vgl. Familiares XI, 12 (n. 10), Dotti II, S. 1207: »humane mentis varietas 

etiam doctioribus insita, et nisi a perfectis uni summo bono inherentibus numquam pro-

rsus evitabilis!« Petrarca 2005, 1, S. 596. Dies bedeutet aber eben keine grundsätzliche 

Pluralität des Ich, das damit ja auch der negativ besetzten distractio-animi-Gefahr ausge-

setzt ist (Opera omnia II, 944: »terruit amissio temporis atque animi distractio«; Secretum 

III, Carrara 1977, S. 180 der Vorwurf seitens Augustinus an Petrarca: »quod in diversa 

distractus evanuisses in singulis«), sondern betont die (vor-philosophische) Absorption 

des Ich durch die Attraktivitäten der externen Welt. Petrarca argumentiert und lebt hier 

auf einer scharfen Grenzscheide zwischen positiver Bewertung des Vielheitlichen und 

dessen negativer, seit Augustinus herausgestellter pathologischer Wirkung auf das Ich. 

Vgl. Familiares XII, 8 (n. 4), Rossi III, S. 30: »Virtus studii frequentie fastidium demit«, 

Petrarca 2005, 1, S. 644; Secrectum III, ed. Carrara 1977, S. 180–194). Augustinus emp-

fiehlt: »modo te ipse non deseras« (Secretum III, S. 192), d. h. Abwendung vom Vielen, 

der Zerstreuung, dem Werk – Petrarca widersetzt sich und entscheidet sich für sein Werk, 

aber unter Berücksichtigung der Einheits-Wiederherstellung: »adero michi ipse quantum 

potero, et sparsa anime fragmenta (= das Werk) recolligam, moraborque mecum sedulo«. 

Vor allem die Briefe, die Briefsammlungen wie die Familiares und die Seniles, sind unmit-

telbarer Ausdruck der über sein ganzes Leben hin sich erstreckenden Erfahrung, Explo-

ration und Kontaktaufnahme mit der Wirklichkeit, vor allem in Gestalt seiner Freunde, 

vgl. Stierle S. 185–235, S. 185: Die Familiares repräsentieren das Schauspiel »eines sich 

in sich selbst spiegelnden freien Geistes in der Mitte des 14. Jahrhunderts«. Familiares I, 

1, Dotti I, S. 15: »quonam modo amicum licet, nisi sit idem alter ego, lecturum hec sine 

fastidio arbitremur, diversa invicem et adversa, in quibus non idem stilus, non una scri-

bentis intentio, quippe cum pro varietate rerum varie affectus animus illa dictaverit, raro 

quidem letus, mestus sepe?« – auch hier ist die varietas und Gegensätzlichkeit nicht positiv 

konnotiert, sondern als faktisch konstatiert! Andererseits entwickelt Petrarca den Gedan-



Petrarca (1304–1374)

260

nenten Dialektik von unausweichlicher Entfaltung in Vielheit und gleichzeitiger 

Bewahrung, Restitution und Affirmation der Einheit (die folgenden Punkte sol-

len zentrale Momente dieser dialektischen Bewegung benennen und klären). Es 

stellt sich, bewusst zwischen den Überlieferungen der Antike und des Mittelal-

ters stehend, in die durch das neu aufkommende Differenzbewusstsein erzeugte 

Grundspannung, und zwar tut es dies insistierend auf seinem eigenen Urteil, 

auf der intellektuellen Freiheit, einer Freiheit nicht vom zwingenden Sachgehalt, 

sondern von der Konventionalität, und auf dem Recht, gegen die trans-individu-

ell, vor-subjektiv organisierten Enzyklopädien und Kompendien der Spätantike 

und des Mittelalters eine eigene Auswahl – »meine für mich besonderen Bü-

cher« (»libri mei peculiares«) zu stellen30. Damit wird Individualität mit einem 

reflektierten Ich-Begriff verbunden. Es bleibt die ontologische Einheit des Indi-

viduellen, es verändert sich aber die intellektuell-psychische Dynamik, denn der 

Humanismus implementiert, mit Petrarca beginnend, in einen negativ besetzten 

Diskurs hinsichtlich der Selbst-Stilisierung des Individuums, der durch vanitas, 

superbia und philautia charakterisiert gewesen ist, einen positiven Kern, der es 

ermöglicht, sich selbst als Verlängerung antiker Muster – Odysseus, Metabus, 

Camilla (Petrarca, Familiares I, 1) – zu sehen und die Antike überhaupt als der 

eigenen Zeit zugeordnete, paradigmatische Zeit zu deuten, gewissermaßen als 

Zeitgenossenschaft31. Im Rationarium vitae (1393/1401) des Giovanni Coversini 

da Ravenna (1343–1404?) artikuliert sich in unmittelbarer zeitlicher und sach-

licher Nähe zu Petrarca (man darf einen Einfluss von De vita solitaria anneh-

men) diese neue Form des Ich-Bewusstseins des Individuums: »nemo enim quam 

se quemquam melius novit, sue vite nemo verior testis (…) de te igitur paululum 

fare, sequestra, redde te tibi« (Coversini 1986, S. 51–52) – »niemand kennt sich 

besser, als man selbst es tut, niemand ist wahrhaftigerer Zeuge des Lebens (…) 

sprich also nicht viel über dich, gib nicht viel preis, gibt dich dir selbst zurück«. 

Hier ist als ›neu‹ zu bewerten, dass, jenseits aller Stilisierungen, Verdeckungen, 

Maskierungen, die im Genre des Autobiographischen üblich gewesen sind, doch 

ein grundsätzliches Relationsverhältnis anerkannt wird, dessen Evidenz nur aus 

dem Bewusstwerden der unabweislichen Bedeutung der Selbst-Gegenwart, des 

Bei-sich-Seins und der – scheinbar – durch nichts getrübten, durch nichts verstell-

baren Zeugenschaft (testis, testimonium) resultiert32. 

ken des inneren Rückzugs, Familiares XV, 8; XIX, 3; De vita solitaria I, c. 4, ed. Enenkel 

1990, Z. 42–92, Komm. S. 420–428; vgl. Rabbow 1954. Quellen Seneca (vgl. Secretum II, 

100–102), ep. 25, 6–7; 56 passim; 104,7. Epikur frg. 209, Usener, Epiktet Ench. 4, 12, 7.
30 Vgl. Fubini 2003, S. 53 f.
31 Siehe die Analysen und Beobachtungen von Enenkel 2008, S. 1–39.
32 Es ist ein Verdienst der Forschungen zur Autobiographie von Enenkel, diese Texte 

wieder in Erinnerung gerufen zu haben und ihren Stellenwert im Kontext der Debatte um 

Ich, Subjekt, Individuum erkannt zu haben, vgl. Enenkel 2008. Neben Coversini verweist 

Enenkel auch auf Giannantonio Campanos Autobiographie (1455/6). Opera, Ms Urb. Lat. 

338, f. 109v–110v: Autobiographie (1455/6): »non alio poteram tibi teste probari / certius, 




