
I Kultur – Begriffsklärung und
Abgrenzung





1 Was ist Kultur?

Kerstin Hein

Kultur und kulturelle Unterschiede erleben seit der Flüchtlingskrise in Deutsch-
land erneut einen Aufschwung. Die Diskussion um eigene und fremde Kulturen,
was Bestandteil der deutschen Kultur ist und was nicht, welche Lebensweisen
mit welcher Kultur verbunden sind oder wie Menschen aus Ländern wie Syrien
oder Nigeria in die deutsche Kultur integriert werden können, ist immer wieder
Thema in den Medien. Nicht selten wird Kultur von verschiedenen politischen
Lagern zu eigenen Zwecken missbraucht und als Rechtfertigung zur Ausgren-
zung bestimmter Gruppen von Menschen verwendet.

Obwohl Kultur immer wieder Thema ist, so versteht man darunter doch Ver-
schiedenes: Kultur umfasst nationale Kulturen, aber auch Bildung und Erzie-
hung und die Bereiche Musik, Literatur und Kunst. Somit ist der Kulturbegriff
alles andere als selbstverständlich. Seine Bedeutung ist weder klar umrissen noch
einheitlich definiert und ändert sich je nachdem, wer sich wann zum Thema äu-
ßert. Wenn wir im Alltag von Kultur sprechen, überlagern sich verschiedene Be-
deutungen.

Ursprünglich kommt das Wort »Kultur« von dem lateinischen Wort »cultura«,
welches wiederum von dem Verb »colere« abgeleitet werden kann. »Colere« be-
deutet sorgfältiges pflegen, gestalten oder bearbeiten. Somit bedeutete »cultura«
in der altrömischen Gesellschaft zunächst einmal die Bearbeitung eines Ackers.
Im Laufe der Zeit erfuhr der Begriff allerdings eine metaphorische Übertragung
von der Landschaft auf den Menschen. Somit veränderte sich der Gegenstand
der »cultura« von der Sachkultivierung (»cultura rerum«) über die Körperkulti-
vierung (»cultura corporis«) und bezog sich schließlich auf die Geisteskultivie-
rung (»cultura animi«). In der Zeit der Aufklärung wurde der Begriff von Indivi-
duen auf ganze Völker und Epochen übertragen und unter der Bezeichnung
»Zivilisation« oder »Kultur« diskutiert (Busche 2000; Nühlen 2016). Aus diesen
Diskussionen entstand im Laufe des 19. Jahrhunderts dann der moderne Begriff
von Kultur (Kroeber und Kluckhohn 1952).

1.1 Historische Entwicklung des Kulturbegriffs

Die erste Bedeutung von Kultur entwickelte sich in der Antike und verstand Kul-
tur als die Bearbeitung von Naturanlagen und Geisteskultivierung. Weitere Auf-

27



fassungen von Kultur entstanden später durch die Übertragung des Kultivie-
rungsgedankens auf ganze Epochen und Gesellschaften (Busche 2000; Nühlen
2016; Reckwitz 2004). Geprägt wurde diese Bedeutungsverschiebung durch die
Begegnung mit fremden Lebensweisen im Kontext der europäischen Entde-
ckung, Eroberung und späteren Kolonisierung weiter Teile dieser Erde (Todorov
1991; Young 1995). Postkoloniale Autorinnen machen dementsprechend darauf
aufmerksam, dass die historische Entwicklung des Kulturkonzepts oft in Gegen-
sätzen formuliert wird, wie zum Beispiel »Kultur versus Natur« oder »Zivilisation
versus Barbarei«. In der bipolaren Darstellung zeigen sich stets zwei voneinander
abhängige Begriffe, die jedoch nicht gleichberechtigt sind, sondern eine Hierar-
chie aufweisen. Postkoloniale Intellektuelle sehen darin eine stereotypisierte
Form von Wissen, die der Westen im Laufe des Kolonialismus und Imperialis-
mus über nicht westliche Gesellschaften produziert hat (Hall 2000; Bhabha
2000).

1.1.1 Klassische Grundbedeutung: Natur versus Kultur

In der Antike verstand man unter Kultur das »formgebend veredelnde Bearbeiten
und Pflegen natürlicher Anlagen (um die Vervollkommnung ihrer Früchte wil-
len) durch den Menschen.« (Busche 2000, S. 70). Die Idee der Kultivierung wur-
de auch auf den Menschen übertragen. Dieser sollte durch Pflege vom Natur-
mensch zum Kulturmensch werden. Dabei umfasste die Kultivierung des
Individuums sowohl die Veredelung des Körpers als auch die des Geistes (Busche
2000; Nühlen 2016).

In seiner klassischen Grundbedeutung wurde Kultur als Gegensatz zur Natur
konzipiert. Dabei wurde Natur als unvollkommener Rohzustand betrachtet, der
durch menschliche Tätigkeit bearbeitet werden musste, um den Zustand der
Vollkommenheit erlangen zu können (Reckwitz 2004). Aus dieser Vorstellung
entwickelte sich auch die Grundannahme, dass Kultur nicht von alleine entsteht,
sondern erlernt werden muss. Das heißt, dass angeborene Reflexe und Verhal-
tensweisen, die auf biologischen Grundlagen beruhen, grundsätzlich nicht als
kulturelle Eigenschaften betrachtet werden (Beer 2012).

1.1.2 Zivilisation als normatives Kulturkonzept

Mit der Aufklärung wurde Kultur vom Individuum auf ganze Gesellschaften
und Epochen übertragen. Dabei bezeichnete Kultur den Grad der Kultivierung
und Entwicklung einer Gesellschaft oder Epoche (Busche 2000; Nühlen 2016).
Kultiviert waren Gesellschaften, die einen höheren Grad an Bildung und Verfei-
nerung der Sitten zeigten. Reckwitz (2004) bezeichnet diese Sichtweise als nor-
matives Kulturkonzept. Die normative Vorstellung von Kultur wurde vor allem
in England und Frankreich im Rahmen des Kolonialismus und Imperialismus
unter dem Begriff »Zivilisation« diskutiert.

I Kultur – Begriffsklärung und Abgrenzung

28



Zivilisation wurde als Lebensform definiert, die für jeden Menschen und jede
Gesellschaft als erstrebenswert galt (Kroeber und Kluckhohn 1952; Young 1995).
Man ging davon aus, dass alle Gesellschaften dieser Welt einem Prozess des Fort-
schritts unterworfen waren, dessen Höhepunkt die Zivilisation war. Dabei muss
man bedenken, dass der Gedanke der Zivilisation im Kontext des Kolonialismus
und Imperialismus entwickelt wurde und sich europäische Gesellschaften dem-
entsprechend als Maßstab des gesellschaftlichen Fortschritts betrachteten. Nicht-
europäische Gesellschaften wurden dabei anhand westlicher Kriterien beurteilt
und als defizitär und rückständig wahrgenommen (Hall 2000; Young 1995; Tod-
orov 1991).

Die Begegnung mit fremden Lebensweisen diente auch der Ausarbeitung der
Gegensätze zwischen zivilisiert und barbarisch (Todorov 1991). Barbarei wurde
im Zuge der Aufklärung als mangelnde Kultivierung definiert. Barbarisches oder
unzivilisiertes Handeln wurde mit einem unkontrollierten und impulsiven Ver-
halten gleichgesetzt. Als zivilisiert oder kultiviert galten hingegen Verhaltenswei-
sen, die sich durch eine zivilisatorische Zähmung des Subjekts auszeichneten.

1.1.3 Kultur als Lebensweise eines Volks

Die Vorstellung von Kultur als die Lebensweise eines Volks entwickelte sich
etwa Ende des 18. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum (Kroeber und
Kluckhohn 1952). Der Begriff widersetzte sich dem Fortschrittskonzept der Zivi-
lisation und machte Kultur zum charakteristischen Ausdruck einer Gemeinschaft
(Busche 2000; Nühlen 2016; Kroeber und Kluckhohn 1952). Aus der Perspektive
der Zivilisation war es noch möglich, bestimmte Gesellschaften als unzivilisiert
und somit als kulturlos zu betrachten. Aus Sichtweise der Kultur als Lebensform
eines Volks gab es keine kulturlosen Kollektive mehr, sondern nur noch Kultu-
ren im Plural. Zwar wurde immer noch davon ausgegangen, dass einige Gesell-
schaften weiter entwickelt waren als andere (Young 1995). Dennoch verlagerte
sich der Schwerpunkt von der Idee einer allgemeingültigen und erstrebenswerten
Lebensweise hin zur Beachtung spezifischer Lebensformen einzelner Kollektive.
Es wurden eher das Nebeneinander verschiedener Kulturen und der dadurch
entstehende kulturelle Relativismus betont (Dornheim 2007).

In Deutschland setzte sich vor allem der Kulturbegriff von Johann Gottfried
von Herder durch. Herder betrachtete Kultur als die charakteristische Lebenswei-
se eines Volks, die sich aus der Beziehung zum spezifischen Lebensraum und aus
Traditionen und Sprache heraus entwickelt (Young 1995). Hervorzuheben ist,
dass die Lebensweise eines Volks als eine in sich geschlossene Einheit definiert
wurde. Demnach wurde Kultur nach innen als homogenes Gebilde betrachtet,
während sie sich nach außen von anderen Kulturen abgrenzte. Es setzte sich das
Bild von Kulturen als isolierte und sich gegenseitig abstoßende Kugeln durch
(Kroeber und Kluckhohn 1952; Welsch 1997; Welsch 2002). Die Wahrnehmung
von Kultur als abgeschlossene Einheit begünstigte die Vorstellung, Kultur sei
eine Art Gegenstand oder Substanz. Man bezeichnet diese Auffassung daher
auch als essentialistisches Kulturkonzept.

1 Was ist Kultur?

29



Das essentialistische Kulturkonzept diente im 18. und 19. Jahrhundert als Legiti-
mierung für das erwachende Nationalbewusstsein und unterstützte die Bildung
moderner Nationalstaaten (Young 1995; Busche 2000). Nationen entsprechen ei-
ner komplexen Konstruktion, die einen nationalen Staat mit einem Volk, einer
Kultur und einem Territorium verbindet. Nationalkultur bezeichnet dabei die
Lebensweise des Volks, das auf dem nationalen Territorium wohnt. Nationalkul-
turen werden als einheitliche und abgeschlossene Formationen dargestellt, die ei-
nen gemeinsamen Ursprung, eine gemeinsame Geschichte und gemeinsame Tra-
ditionen besitzen. Darüber hinaus werden Kontinuität und Zeitlosigkeit betont,
so dass Nationalkulturen als statisch und unveränderbar wahrgenommen werden
(Hall 2000).

In der Gegenwart wird der Begriff von Kultur weitestgehend mit Nationalkul-
tur gleichgesetzt. Dabei wird die Teilhabe an einem Nationalstaat gleichzeitig als
kulturelle Teilhabe interpretiert, was problematisch ist, da Nationalstaaten in der
Regel sehr heterogene Lebensweisen umfassen. Davon abgesehen müssen Staats-
angehörigkeit und gelebte Kultur nicht übereinstimmen. Die Idee essentialisti-
scher Kulturen begünstigt schließlich die Vorstellung, dass Nationalkulturen
nicht miteinander, sondern nur nebeneinander existieren können. Man spricht
von der Inkommensurabilität nationalkultureller Perspektiven oder auch von
Kulturen im Widerstreit (Welsch 1997; Welsch 2002; Beck 2004).

1.1.4 Kultur und Klasse

Kultur besitzt noch eine weitere Bedeutung, welche die Sphäre der Kunst, Bil-
dung und Wissenschaft innerhalb einer bestimmten Gesellschaft umfasst. Dieser
Begriff baut sowohl auf der Vorstellung von Kultur als Zivilisation als auch auf
der Idee von Kultur als geschlossenes Ganzes auf. Da es sich um einen Teilbe-
reich innerhalb einer Gesellschaft handelt, wird diese Auffassung auch als sekto-
raler Kulturbegriff bezeichnet (Reckwitz 2004).

Der sektorale Kulturbegriff reduziert Kultur auf die höhere kulturelle Welt
der Kunst und Bildung. Man spricht von wertvollen Kulturgütern und Kunst-
werken. Der Kulturmensch gilt als Teil einer sozialen Elite, ist gebildet, hat die
Werte des Humanismus verinnerlicht und sieht die Welt durch eine intellektuel-
le oder ästhetische Brille. Es wird zwischen einer hohen Kultur und der Kultur
des Volks unterschieden. Hohe Kultur entspricht der gesellschaftlichen Sphäre,
in der die kulturelle Elite verkehrt. Volkskultur oder Populärkultur entspricht
hingegen der Lebensweise der breiten Bevölkerung. Im Vergleich zur hohen Kul-
tur wird Volkskultur nicht wirklich als Kultur, sondern eher als Mangel an Kul-
tur wahrgenommen (Busche 2000; Nühlen 2016).

In der Gegenüberstellung zwischen Hochkultur und Volkskultur spiegelt sich
der Kampf um soziale Anerkennung und symbolische Macht wider, der sich zwi-
schen verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen abspielt. Der französische Sozio-
loge Pierre Bourdieu (2003) befasste sich mit solchen Machtverhältnissen und
untersuchte die kulturelle Praxis sozialer Klassen. Aus seiner Sicht bemühen sich
dominante Klassen um Distinktion, d. h. sie versuchen, sich stets von anderen so-

I Kultur – Begriffsklärung und Abgrenzung

30



zialen Schichten abzugrenzen und den Unterschied möglichst aufrechtzuerhal-
ten, um ihre Machtposition nicht aufgeben zu müssen. Eine Strategie dabei ist,
den eigenen Lebensstil als normal zu deklarieren und die Praxis anderer sozialer
Schichten an den eigenen kulturellen Standards zu messen und somit als defizi-
tär zu beurteilen.

Laut Bourdieu zeigt jede soziale Klasse charakteristische kulturelle und ästheti-
sche Praktiken, die sich aus historisch und gesellschaftlich bedingten Lebensbe-
dingungen entwickeln. In seinen Untersuchungen fand er zum Beispiel heraus,
dass Mitglieder der Arbeiterklassen das Praktische über das Ästhetische bevorzug-
ten, während Personen aus privilegierteren sozialen Schichten im umgekehrten
Sinn Form vor Funktion favorisierten. Individuen wachsen in solchen Kontexten
auf und verinnerlichen diese kulturellen Aspekte in Form eines Habitus. Unter
Habitus verstand Bourdieu praktisches Wissen, das eine Person entlang ihrer So-
zialisation in Form von Dispositionen und Schemata verinnerlicht. Schemata
stellen für das Individuum Denk-, Handlungs- und Wahrnehmungsmuster bereit
und bieten somit Orientierung. Der Habitus manifestiert sich weiterhin im Ge-
schmack, den Werten, in den Überzeugungen und dem Lebensstil einer Person.
Der Habitus ist sozusagen der verkörperte kulturelle Ausdruck einer bestimmten
sozialen Schicht (Bourdieu 2003).

Etwa zur gleichen Zeit wie Bourdieu beschäftigten sich auch die Cultural Stu-
dies in Birmingham mit der Kultur der Klasse. Die Cultural Studies sahen natio-
nale Kulturen ebenfalls als Austragsort sozialer Konflikte und argumentierten,
dass die Lebensweisen einzelner Individuen stärker durch Klassenverhältnisse als
durch Nationalkultur bestimmt wurden. Dementsprechend richteten sie ihre
Aufmerksamkeit auf die Untersuchung der kulturellen Praxis der Arbeiterklasse
und versuchten dabei, eine nicht-elitäre Kulturforschung durchzusetzen (Brom-
ley 1999; Johnson 1999). Mit den Cultural Studies erfolgte die Abkehr von der
Reduktion des Kulturbegriffs auf die Sphäre der Hochkultur einer Gesellschaft
hin zu der Ansicht, dass Kultur die gesamte Lebensweise sozialer Gruppen um-
fassen sollte. Diese Umdeutung bewirkte, dass kulturelle Analysen nun verstärkt
den Alltag und die lokalen Lebensweisen von gesellschaftlichen Randgruppen
untersuchten (Hall 1999).

1.2 Die Interpretation von Kultur

Das Verständnis von Kultur als charakteristische Lebensweise eines Volks wurde
im 19. Jahrhundert von der angloamerikanischen Kulturanthropologie übernom-
men und prägte die darauffolgenden wissenschaftlichen Diskussionen über das
Thema (Kroeber und Kluckhohn 1952). Die erste bekannte wissenschaftliche
Auslegung von Kultur entsprach der Definition des britischen Anthropologen
Edward B. Tylor. In seinem Buch »Primitive Culture« bezeichnete er Kultur als
»that complex whole which includes knowledge, belief, art, morals, law, custom,

1 Was ist Kultur?

31



and any other capabilities and habits acquired by man as a member of society«
(Tylor 1920, S. 1).

In den ersten ethnographischen Untersuchungen wurde Kultur noch als ge-
schlossener Gegenstand betrachtet, der entdeckt, beobachtet und beschrieben
werden konnte. Die Beobachterinnen stellten dabei ihre eigene soziale und kul-
turelle Position kaum in Frage, sondern gingen davon aus, dass sie ihren Gegen-
stand neutral und objektiv beschreiben konnten. Diese Sichtweise wurde mit der
»interpretativen Wende« in den frühen 1970er Jahren grundsätzlich in Frage ge-
stellt. Ab dann wurde der Schwerpunkt von dem Beschreiben auf das Verstehen
und Interpretieren kultureller Zusammenhänge verschoben. Kultur wurde im
weitesten Sinn als Text verstanden.

Eine Schlüsselfigur in der Entwicklung und Verbreitung des bedeutungsorien-
tierten Kulturkonzepts war der US-amerikanische Anthropologe Clifford Geertz.
Geertz ging davon aus, dass das soziale Leben durch Zeichen und Symbole or-
ganisiert ist. Er definierte Kultur als komplexes Bedeutungsgewebe, welches so-
zialen Ereignissen, Institutionen und individuellen Aktionen Sinn verleiht (Ge-
ertz 1973; Bachmann-Medick 2014).

»The concept of culture I espouse, […] is essentially a semiotic one. Believing, with Max
Weber that man is an animal suspended in webs of significance he himself has spun, I
take culture to be those webs, and the analysis of it to be therefore not an experimental
science in search of law but an interpretive one in search of meaning.« (Geertz 1973,
S. 5)

Aus der Sicht eines bedeutungsorientierten Kulturbegriffs wird individuelles Ver-
halten als sinnhaftes Handeln verstanden, dessen Bedeutung entziffert werden
muss. Die Aufgabe einer Ethnographin besteht darin, diese Bedeutung herauszu-
arbeiten und eine »dichte Beschreibung« bzw. eine Rekonstruktion der subjekti-
ven Sichtweisen anderer Menschen zu erstellen (Geertz 1973).

Die Rekonstruktion subjektiver Sichtweisen ist im interpretativen Paradigma
von zentraler Bedeutung, da man davon ausgeht, dass objektive Lebensbedingun-
gen erst durch ihre subjektive Deutung relevant werden. Das heißt, dass Men-
schen auf der Grundlage von Bedeutungen handeln, die sie Objekten, Ereignis-
sen, Situationen oder Personen zuschreiben, und nicht auf der Basis objektiver
Gegebenheiten. Erkenntnistheoretische Überlegungen unterstützen diese An-
sicht, indem sie argumentieren, dass Menschen keinen Zugang zur eigentlichen
Welt und somit auch keinen Zugang zur absoluten Wahrheit haben. Sie können
sich nur ein Bild davon machen und zwar immer nur aus der eigenen Beobach-
terperspektive (Maturana 1970; Pörksen 2008). Auf der Grundlage dieser Prämis-
se entwickelte sich die Idee des sozialen Konstruktionismus. Diese Theorie be-
hauptet, dass man die Realität an sich nicht erkennen kann. Was als
Wirklichkeit betrachtet wird ist die Wirklichkeit, so wie sie von Menschen defi-
niert wird (Gergen und Gergen 2009).

In den Kultur- und Sozialwissenschaften herrscht der Konsens, dass die Kon-
struktion von Wirklichkeit durch gemeinsames und koordiniertes Handeln er-
folgt. Das bedeutet, dass die Bedeutungen, die Menschen den Objekten, Ereignis-
sen oder Personen zuschreiben, im Kontext sozialer Interaktionen hergestellt

I Kultur – Begriffsklärung und Abgrenzung

32



werden. Individuen zeigen im gemeinsamen Handeln wechselseitig den Sinn ih-
rer Handlungen an und verständigen sich somit über die gemeinsame Situation.
Dadurch erzeugen sie gemeinsame Interpretationen, an denen sie sich im Verlauf
der Interaktion orientieren (Abels 2007).

Wenn man davon ausgeht, dass die Wirklichkeit sozial konstruiert wird, so
verliert diese ihren selbstverständlichen Charakter und wird kontingent. Das be-
deutet, dass die Realität durch den gesellschaftlichen und historischen Kontext
bestimmt wird und nicht als natürlich gegeben betrachtet werden kann. Reck-
witz (2004) überträgt diesen Gedanken auf das Konzept der Kultur und betrach-
tet Kontingenz als zentrales Merkmal eines interpretativen Kulturbegriffs.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Kultur aus der Perspektive
eines interpretativen Paradigmas als Bedeutungsstruktur betrachtet wird, die in
alltäglichen Interaktionen produziert, reproduziert und immer wieder verändert
wird. Sie ist das Produkt intersubjektiver Konstruktionsleistungen. Diejenigen,
die die bedeutungsorientierte Auffassung von Kultur kritisieren, merken aller-
dings an, dass durch diese Definition die Untersuchung sozialer Praktiken und
die materiellen Bedingungen von Kultur vernachlässigt wurden.

1.2.1 Kultur als Lebenswelt

Wenn man die subjektive Erfahrung eines einzelnen Individuums als Ausgangs-
punkt nimmt, so kann festgestellt werden, dass sich seine Welterfahrung zu-
nächst einmal als Lebenswelt präsentiert. Lebenswelt entspricht der Welt, die der
Mensch in seinem Alltag vorfindet und als gegeben erlebt. Diese Welt erscheint
der Person als vertraut, unproblematisch und selbstverständlich. Sie wird in der
Regel nicht hinterfragt, da Menschen eine natürliche Einstellung zu ihrer Le-
benswelt entwickeln.

Personen bauen ihre Lebenswelt auf der Grundlage von biographischem und
sozialem Wissen auf. Biografisches Wissen wird durch eigene Erfahrungen erwor-
ben, die im Laufe der Zeit verallgemeinert, typisiert und als Wissen über die
Welt gespeichert werden. Biografisches Wissen wird zur Interpretation neuer
Ereignisse verwendet. Gleichzeitig haben Menschen durch ihre Sozialisation Zu-
gang zu gesellschaftlich geteiltem Wissen. Sozial geteiltes Wissen stellt eine histo-
rische Ansammlung gesellschaftlicher Erfahrungen dar. Eine besondere Form ge-
teilten Wissens entspricht der Sprache.

Lebenswelt ist individuell zugeschnitten. Man erlebt sie aber auch als Welt,
die mit anderen Menschen geteilt wird. Lebenswelt ist in dieser Hinsicht inter-
subjektiv. Individuen unterstellen dabei ihren Mitmenschen, dass sie die Welt ge-
nauso sehen wie das Individuum selbst. Diese Annahme erlaubt, dass Personen
in Kontakt treten und untereinander kommunizieren können. Sie wird auch als
These der wechselseitigen Perspektiven oder Reziprozität der Perspektiven be-
zeichnet (Abels 2007).

Es ist allerdings fraglich, ob die eigenen Erfahrungen ohne Weiteres auf ande-
re Menschen übertragen werden können, da jeder eine andere Lebensgeschichte
hat. Im Alltag tun Individuen so, als ob Differenzen in der subjektiven Sicht der

1 Was ist Kultur?

33



Welt irrelevant wären. Dennoch werden gemeinsame Interpretationen im Zuge
der Individualisierung und Pluralisierung von Lebenswelten immer weniger
selbstverständlich. Individualisierung bedeutet die Auflösung allgemeingültiger
Normen und Deutungsmuster. Dadurch werden traditionelle soziale Lebensmus-
ter wie Klasse oder Geschlecht aufgelockert und verlieren ihre Verbindlichkeit.
Infolgedessen sind Individuen zunehmend auf sich selbst gestellt und müssen
selbst entscheiden, wie sie leben wollen. Das gesellschaftliche Leben wird da-
durch zunehmend divers (Beck 1986; Lyotard 1999).

Im Zeitalter der Individualisierung und Pluralisierung von Lebenswelten sind
Individuen mit vielfältigen Bedeutungs- und Handlungsstrukturen konfrontiert
und artikulieren diese im Rahmen ihrer Biografie zu einer Gesamtfigur. Das be-
deutet, dass Personen bei der Gestaltung ihrer Biografie auf unterschiedliche kul-
turelle Ressourcen zurückgreifen können und nicht auf ihre nationale Herkunft
fixiert werden sollten. Kulturelle Stereotype sind wenig hilfreich bei der Interpre-
tation des kulturellen Rahmens einer Person. Wenn Kultur als Lebenswelt ver-
standen wird, so muss man den Blick vielmehr auf die individuelle Lebensge-
schichte eines Menschen richten.

1.2.2 Kultur als Struktur

Ein interpretatives Verständnis von Kultur beschäftigt sich nicht nur mit dem
Prozess der sozialen Konstruktion kultureller Zusammenhänge, sondern auch
mit den Bedeutungsstrukturen, die dadurch entstehen. Bedeutungsstrukturen
sind kollektiv produziertes Wissen, das wiederum die Deutungs- und Handlungs-
möglichkeiten von Subjekten bestimmt (Reckwitz 2004).

Aus der Perspektive (post-)strukturalistischer Theorien wird das Sprachsystem
als allgemeines Erklärungsmodell verwendet und auf Kultur übertragen. (Post-)
Strukturalisten gehen dabei von der Idee aus, dass die Überlegungen zur Sprache
so abstrakt sind, dass sie auch auf andere Bereiche außerhalb der Sprache verwen-
det werden können. Die Verwendung der Sprache als Modell zur Interpretation
von Kultur ist auch unter dem Label »linguistic turn« bekannt geworden (Bach-
mann-Medick 2014).

(Post-)strukturalistische Theorien von Kultur gehen davon aus, dass Bedeutun-
gen durch soziale Konventionen und nicht durch die Beschaffenheit der Realität
bestimmt werden. Sie gehen ebenfalls davon aus, dass Menschen keinen direkten
Zugang zur konkreten Realität haben, sondern diese anhand bestehender symbo-
lischer Ordnungen interpretieren. Kultur wird somit als zugrunde liegende
Bedeutungsstruktur gesehen, welche die Interpretation und Gestaltung sozialer
Ereignisse und individueller Handlungen bestimmt. Kultur gilt dabei als supra-
individuelle Struktur, an der alle teilhaben, aber keiner sie kontrollieren oder für
sich beanspruchen kann (Münker und Roesler 2000).

I Kultur – Begriffsklärung und Abgrenzung

34


