
Unverkäufliche Leseprobe

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text  

und Bildern, auch auszugsweise, ist ohne schriftliche  

Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und  

strafbar. Dies gilt insbesondere für die Vervielfältigung,  

Übersetzung oder die Verwendung in elektronischen 

Systemen.







NICHOLAS A. CHRISTAKIS

BLUEPRINT
Wie unsere Gene das  

gesellschaftliche Zusammenleben prägen

Aus dem Englischen von Jürgen Neubauer

S .  F I S C H E R



Erschienen bei S. FISCHER

 
Die amerikanische Originalausgabe erschien 2019  
unter dem Titel »Blueprint. The Evolutionary  
Origins of a Good Society«
im Verlag Little, Brown Spark, New York
© 2019 by Nicholas A. Christakis
 
Für die deutschsprachige Ausgabe:
© 2019 S. Fischer Verlag GmbH,  
Hedderichstr. 114, D-60596 Frankfurt am Main
 
Satz: Dörlemann Satz, Lemförde
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-10-011351-1



KAPITEL 1

Die Gesellschaft in uns

Meine Mutter wuchs nach dem Zweiten Weltkrieg als Griechin in 

Istanbul auf und verbrachte als kleines Mädchen ihre Sommerferien 

auf der Insel Buyukada nahe der Küste. In den siebziger Jahren unter-

nahm sie mit uns Kindern einen Ausflug auf die Insel. Die Griechen 

nannten sie Prinkipos (Prinzeninsel), sie mochten den türkischen 

Namen nicht. Leo Trotzki kam 1929 hierher ins Exil, und seither 

hatte sich das Eiland kaum verändert. Damals wie heute sind Autos 

verboten, weshalb sich die Menschen zu Fuß, auf Eseln oder mit 

Pferdekutschen fortbewegen. Als wir nach Buyukada kamen, lagen 

die letzten Ferien meiner Mutter bereits 20 Jahre zurück, da die Grie-

chen in den fünfziger Jahren während einer Zeit der ethnischen Kon-

flikte die Türkei verlassen mussten.

Mein Bruder Dimitri und ich waren sechs und acht Jahre alt. Wir 

sprachen Griechisch, aber kein Türkisch. Trotzdem wagten wir uns 

auf die Straße und trafen dort auf ein gutes Dutzend Jungen, mit 

denen wir spielen konnten. Wir wohnten im alten Haus meines 

Großvaters mit seinem Holzofen und den Fensterläden, von denen 

die grüne Farbe abblätterte. In den bewaldeten Hügeln hinter dem 

Haus trafen wir uns zunächst in einer großen Gruppe, erforschten 

gemeinsam die Umgebung und verständigten uns per Zeichenspra-

che über die dringende Notwendigkeit, möglichst viele Tannenzap-

fen zu sammeln. Unweigerlich teilten wir uns dann in zwei Grup-

pen, die sich mit Zapfen bewarfen und versuchten, einander in gut 

geplanten Überfällen die Munition zu klauen. Gleichzeitig entstand 

eine einfache Form der Marktwirtschaft: Die kleinen grünen Zapfen, 

die leichter zu werfen waren, wurden gegen die schönen großen 



Kapitel 122

Zapfen getauscht, deren brüchige Schuppen in unserer Phantasie ex-

plodierten wie Handgranaten. Da unsere Waffen durch die Verwen-

dung nicht zerstört wurden, vergrößerte sich mit jedem Angriff das 

Arsenal des Gegners. Dieses Spiel mit den Kleinkriegen, der Tausch-

wirtschaft, der Solidarität in der Gruppe und den Täuschungsmanö-

vern konnte uns stundenlang beschäftigen.

Natürlich waren die türkischen Jungen in vieler Hinsicht anders 

als wir. Sie hatten kürzere Haare und trugen Westen. Sie warfen die 

Zapfen seitlich aus der Hüfte und nicht über die Schulter. Und sie 

kannten das Gelände. Doch das waren kleine Unterschiede, die sich 

leicht ignorieren ließen. Unser Spiel, das wir ohne Worte spielten, 

war für alle verständlich. Obwohl wir durch erhebliche sprachliche 

und kulturelle Barrieren getrennt waren, konnten wir gemeinsam 

eine vertraute kleine Gesellschaftsordnung schaffen und unseren 

Spaß daran haben.

Das Kinderspiel dient unter anderem dem Zweck, das Verhalten 

von Erwachsenen nachzuahmen und deren Rollen einzuüben. Aber 

es geht nicht nur darum zu lernen, sich wie Erwachsene zu verhal-

ten. In vielen Gesellschaften von Jägern und Sammlern werden die 

Kinder im Spiel oft sich selbst überlassen, und die Erwachsenen wis-

sen kaum, was ihre Sprösslinge anstellen. Das Spiel entsteht spontan 

und unbeaufsichtigt. Solche Spiele – freiwillig, selbstmotiviert und 

nur dem Spaß dienend  – beinhalten oft »Experimente im Zusam-

menleben«, wie wir und unsere türkischen Freunde sie auf der Insel 

praktizierten.1

Ein Anthropologe beschrieb einmal eine feste Spielgruppe von 

13 Kindern auf der Insel Ua Pou, die zu den Marquesas gehört, wie 

folgt. Die zwischen zwei und fünf Jahre alten Kinder wurden über 

Monate hinweg täglich beobachtet, während sie unbeaufsichtigt in 

der Nähe des Strands spielten (ein Ort mit starker Brandung und 

scharfen Lavafelsen, an dem sie Zugang zu Macheten, Äxten und 

Streichhölzern hatten). »Sie organisierten Aktivitäten, legten Strei-

tigkeiten bei, vermieden Gefahren, gingen mit Verletzungen um, 



Die Gesellschaft in uns 23

verteilten Güter und verhandelten mit anderen, die vorüberkamen, 

ohne dass sich Erwachsene eingemischt hätten.«2

Von Mitte der fünfziger bis Mitte der siebziger Jahre führten die 

Anthropologen Beatrice und John Whiting eine systematischere 

Vergleichsstudie von spielenden Kindern in aller Welt durch (in 

Nyansongo in Kenia, Khalapur in Indien, Juxtlahuaca in Mexiko, 

Tarong auf den Philippinen, Taira in Japan und in »Orchard Town«, 

einem Pseudonym für eine Ortschaft im Nordosten der Vereinigten 

Staaten). Dabei kamen sie zu dem Schluss, dass sich zwar die typi-

schen Begleiter, Aktivitäten, Spielsachen und Orte des Spiels je nach 

Geschlecht, Alter und Kultur erheblich unterscheiden konnten, dass 

es jedoch große Ähnlichkeiten im Sozialverhalten und den Interak-

tionsformen der Kinder im Spiel gab.3

Man könnte Gesellschaften als eine Art vergrößerte Version des 

Kinderspiels sehen. In seinem Buch Homo Ludens, dem 1938 er-

schienen Klassiker zum Thema Mensch und Spiel, geht der Kultur-

historiker Johan Huizinga so weit zu sagen, »dass die menschliche 

Gesittung dem allgemeinen Begriff des Spiels kein wesentliches 

Kennzeichen hinzugefügt hat«.4 In ihrem Spiel schaffen Kinder oft 

spontan eine Art vorübergehende Miniaturgesellschaft. Von klein 

auf können wir offenbar nicht anders.

Kinderspiel

Knapp 50 Jahre später weiß ich, dass die Spiele, die mein Bruder und 

ich damals mit den türkischen Jungen spielten, ein hohes Maß an so-

zialer Organisation aufwiesen mit Eigenschaften, die ich heute mit 

Fachbegriffen beschreiben kann: Begünstigung der eigenen Gruppe, 

Komplementarität, soziale Hierarchie, kollektive Kooperation, 

Netzwerktopologie, soziales Lernen und evolutionäre Moral.

Inzwischen habe ich mein eigenes Labor, doch diese Themen 

treiben mich noch immer um. Wir haben eine eigene Software ent-



Kapitel 124

wickelt, um Freiwillige in aller Welt zu finden und zu untersuchen, 

wie sie sich in virtuellen Miniaturgesellschaften verhalten. Ich ma-

nipuliere die sozialen Interaktionen dieser Gesellschaften, zum 

Beispiel indem ich nach dem Zufallsprinzip einige Teilnehmer arm 

und andere reich mache oder indem ich Bots einsetze, die sich als 

Menschen ausgeben, um zu beobachten, welches Unheil sie anrich-

ten können. Dabei geht es mir immer darum, tiefer in die Ursprünge 

des menschlichen Soziallebens vorzudringen und zu verstehen, 

woher Kooperation, Zusammenhalt, Hierarchie und Freundschaft 

kommen. Außerdem erforschen wir die Evolutionsbiologie dieser 

Phänomene und suchen in unseren modernen Experimenten nach 

den uralten Wurzeln des menschlichen Zusammenlebens.

Ein eher deprimierendes Phänomen, das wir beobachtet haben, ist 

die erwähnte Begünstigung der eigenen Gruppe. Es ist dieses warme 

Zugehörigkeitsgefühl, das ich auf Buyukada erlebt habe. Diese Be-

günstigung der eigenen Gruppe kann man schon bei Vorschulkin-

dern beobachten, und viele Wissenschaftler haben untersucht, ob 

es sich dabei um eine angeborene Anlage handelt. In einem Expe-

riment bekamen Fünfjährige T-Shirts mit unterschiedlichen Far-

ben (rot, blau, grün und orange), dann zeigte man ihnen Fotos von 

Kindern, die T-Shirts in diesen Farben trugen. Die Kinder wussten, 

dass sie ihre Farbe nach dem Zufallsprinzip erhalten hatten, und die 

Kinder auf den Fotos unterschieden sich in nichts außer der Farbe 

ihrer Hemdchen. Trotzdem bevorzugten die Teilnehmer die Kinder 

mit denselben Hemdfarben, sie gaben ihnen mehr von einer knap-

pen Ressource (Spielzeugmünzen) ab und hatten eine positivere 

Meinung von ihnen.5 Außerdem hielten sie die Kinder ihrer Farb-

gruppe für freundlicher und glaubten, dass sie eher bereit sein wür-

den, Spielsachen mit ihnen zu teilen. Und schließlich erinnerten 

sie sich eher an positive Handlungen ihrer Farbgruppe und gaben in 

Beschreibungen von ihresgleichen überwiegend positive Informa

tionen weiter. Und das alles nur, weil sie zufällig ein T-Shirt mit 

einer bestimmten Farbe erhalten hatten. Andere Untersuchungen 



Die Gesellschaft in uns 25

stellen fest, dass diese Verzerrung bereits im Alter von drei bis fünf 

Monaten wirksam ist, was die Vermutung bestätigt, dass es sich um 

ein angeborenes Verhalten handelt.6

Doch das ist nicht die einzige sozial relevante Befindlichkeit, mit 

der wir zur Welt kommen. Daneben scheinen wir von Geburt an 

über ein rudimentäres moralisches Empfinden zu verfügen. Und so 

wie die Geometrie Euklids auf einer Handvoll von Axiomen aufbaut, 

scheinen diese angeborenen moralischen Grundsätze ein Funda-

ment für unser Sozialverhalten zu sein, das erst später durch Erfah-

rung und Erziehung geformt wird.

So hat beispielsweise der Psychologe Paul Bloom mit Hilfe eini-

ger geschickter Experimente schon bei drei Monate alten Säuglingen 

ein Gespür für Fairness und Gegenseitigkeit beobachtet – beides ent-

scheidende Voraussetzungen für Kooperation.7 In einem Experiment 

sahen die Babys ein blaues Quadrat, das einem roten Kreis einen 

Berg zu besteigen »half«, und ein gelbes Dreieck, das den Kreis hin-

unterdrückte. Vor die Wahl gestellt, entschieden sich die Babys wie 

zu erwarten für das blaue Quadrat. (In Kontrollversuchen wurden 

die Rollen vertauscht, um sicherzustellen, dass nicht die Farben und 

Formen die Ursache für die Vorliebe waren.)8 In anderen Versuchen 

unterschieden Säuglinge zwischen Puppen, die anderen Puppen bei 

einer Tätigkeit halfen, und solchen, die sie dabei störten. Die Kinder 

bevorzugten die »Guten« und lehnten die »Bösen« ab. Andere Pup-

pen-Experimente zeigten, dass schon 13 Monate alte Kleinkinder 

eine »Theory of Mind« hatten, dass sie also Bewusstseinsvorgänge 

(Wissen, Überzeugungen, Absichten) anderer Menschen erkennen 

konnten – eine wesentliche Voraussetzung für moralisches Denken 

und soziale Interaktionen.9 In wieder anderen Experimenten halfen 

Kleinkinder spontan und ohne Aufforderung einem Erwachsenen, 

der Schwierigkeiten zu haben schien, einen Schrank zu öffnen.10 Das 

heißt, wir haben offenbar schon in sehr jungem Alter eine starke an-

geborene Tendenz, den positiven Umgang mit anderen Menschen 

zu suchen, ihre Absichten zu erkennen und auf Fairness zu achten. 



Kapitel 126

Es ist daher nicht verwunderlich, dass bei allen Unterschieden im 

Detail jede bekannte menschliche Gesellschaft Güte und Koopera-

tion wertschätzt, Grausamkeit ablehnt und Menschen in »gut« oder 

»böse« einteilt.

Warum sind wir Menschen so? Warum zeigen wir von Geburt an 

stimmige sozial relevante Verhaltensweisen? Woher kommen die 

sozialen Grundsätze, die das Spiel von Kindern leiten und das Leben 

von Erwachsenen prägen? Und warum bringen Menschen überall 

ähnliche Gesellschaftsordnungen hervor, mit vertrauten Merkma-

len, die allgemein als gut bezeichnet werden?

Kulturelle Gesetzmäßigkeiten

Weil wir beim Blick über unseren Planeten eine wunderbare und 

faszinierende Vielfalt von Techniken, Künsten, Vorstellungen und 

Lebensformen entdecken, übersehen wir leicht, was sämtliche 

menschlichen Gesellschaften gemeinsam haben. Doch diese Begeis-

terung für die Unterschiede verstellt den Blick auf eine grundlegende 

Tatsache: Die Ähnlichkeiten sind größer und bedeutsamer als die 

Abweichungen.

Stellen Sie sich vor, Sie stehen auf 3000 Metern auf einer Hoch

ebene und betrachten zwei Hügel, die vor Ihnen aus dem Plateau ra-

gen. Von Ihrer Warte aus gesehen ist der eine Hügel 100 Meter hoch, 

der andere 300 Meter. Dieser Unterschied erscheint Ihnen gewaltig, 

und Sie bemühen lokal wirksame Kräfte wie die Erosion, um die Dif-

ferenz zu erklären. Doch damit nehmen Sie sich die Möglichkeit, an-

dere und bedeutsamere geologische Kräfte zu untersuchen, die zwei 

im Grunde recht ähnliche Berge hervorgebracht haben, von denen 

der eine 3100 und der andere 3300 Meter hoch ist.

Mit anderen Worten hängt das, was wir sehen, von unserem 

Standpunkt ab. Und wenn es um menschliche Gesellschaften geht, 

dann stehen wir allzu oft auf einer 3000 Meter hohen Hochebene 



Die Gesellschaft in uns 27

und sehen nur die relativ geringen Unterschiede, nicht aber die ge-

waltigen Gemeinsamkeiten. Um die Metapher weiterzuspinnen, 

stellen Sie sich vor, wie bestimmte menschliche Tätigkeiten, zum 

Beispiel die Landwirtschaft oder der Bergbau, die Landschaft ver-

ändern. Mit ihren Handlungen verändern die Menschen bestimmte 

Aspekte in der Erscheinung der Hügel, doch die grundlegende Form 

bleibt davon unberührt, und ihre Entstehung verdankt sich Kräf-

ten, auf die der Mensch keinerlei Einfluss hat. Das gilt auch für die 

menschliche Kultur: Sie prägt zwar bestimmte Aspekte unserer so-

zialen Erfahrung, doch viele andere Merkmale bleiben felsenfest und 

unverändert.

Ein Blick durch das Weitwinkelobjektiv hilft uns, dies zu verste-

hen. Astronauten, die gewiss nicht aufgrund ihrer Sentimentalität 

ausgewählt werden, erwähnen oft, wie lächerlich klein die Un

terschiede zwischen den Menschen doch sind. Der Kosmonaut 

Alexander Alexandrow sagte zum Beispiel: »Wir sind über Amerika 

geflogen, und plötzlich habe ich Schnee gesehen. Es war das erste 

Mal, dass ich aus dem All Schnee gesehen habe. Ich war nie in Ame-

rika, aber ich habe mir vorgestellt, dass Herbst- und Winteranfang 

dort genauso sind wie anderswo und dass sich die Menschen genauso 

darauf vorbereiten. Dann wurde mir klar, dass wir alle Kinder unserer 

Erde sind.« Und als der Spaceshuttle-Kommandant Donald E. Wil-

liams die blaue Kugel im Dunkel des Weltraums schweben sah, sagte 

er: »Dieses Erlebnis verändert die Sichtweise. Die Dinge, die wir in 

unserer Welt gemeinsam haben, sind viel wertvoller als alles, was uns 

trennt.«11

Die meisten Erfahrungen, die dieses Staunen wecken, vermitteln 

uns das Gefühl, dass wir unseren vertrauten Bezugsrahmen hin-

ter uns lassen. Auch wenn das schwer zu beweisen sein mag, sind 

einige Wissenschaftler der Ansicht, dass wir im Laufe der Evolution 

das Staunen gelernt haben, um einen kognitiven Perspektivwechsel 

vornehmen zu können, also unsere egozentrische Sicht zu überwin-

den und zu spüren, dass wir mit anderen Menschen verbunden sind. 



Kapitel 128

Wenn wir bei der Beobachtung eines Naturphänomens – ob ein Ge-

witter, ein Erdbeben, eine riesige Eisfläche oder eine Wüste – unsere 

egozentrische Perspektive verlassen und ein verstärktes Gemein-

schaftsgefühl verspüren, dann könnte dies früheren Menschen beim 

Überleben geholfen haben. Die Psychologen Dacher Keltner und 

Jonathan Haidt vertreten daher die Ansicht, dass das Staunen eine 

Rücknahme des Eigeninteresses bewirkt und uns das Gefühl ver-

mittelt, Teil eines größeren Ganzen zu sein.12 Die Primatenforsche-

rin Jane Goodall beobachtete etwas Ähnliches bei Schimpansen: Sie 

staunen über Dinge in ihrer Umwelt und starren verträumt in Was-

serfälle und Sonnenuntergänge, was vermuten lässt, dass dieses Ge-

fühl seinen Ursprung in der Evolution hat.13

So scharfsinnig die Beobachtungen der Menschen sein mögen, die 

aus dem All auf unseren Planeten geblickt haben – hier auf der Erde 

tobt seit langem ein heftiger Streit zwischen denen, die glauben, dass 

es kulturelle Universalien, Gemeinsamkeiten gibt, die die gesamte 

Menschheit verbinden, und denen, die der Ansicht sind, dass die 

schiere Vielfalt der menschlichen Erfahrung wahre Gemeinsamkei-

ten ausschließt. Kultur kann man als ein Bündel von Vorstellungen 

und Erzeugnissen definieren, die von einer Gruppe hervorgebracht 

und kollektiv weitergegeben werden und die auf das Verhalten des 

Einzelnen wirken. Kulturelle Universalien sind Eigenschaften, die 

allen Menschen gemeinsam sind. Die allgemeine Verbreitung die-

ser Eigenschaften lässt vermuten, dass sie im Laufe der Evolution 

entstanden sind. So führt zum Beispiel die Tatsache, dass Menschen 

in jeder Kultur als einmalige Individuen identifiziert werden (fast 

immer unter Verwendung von Eigennamen) zu dem Schluss, dass 

unsere persönliche Identität etwas Grundlegendes und Universelles 

ist.14

Einige Kritiker glauben, solche kulturellen Universalien seien 

wissenschaftlich und moralisch anrüchig. Sie halten die Suche nach 

Universalien für problematisch, weil sie befürchten, dass damit al-

len Menschen vorgegebene (und überwiegend westliche) Katego-



Die Gesellschaft in uns 29

rien übergestülpt werden sollen; damit blicke man nicht über die 

menschliche Vielfalt hinaus, sondern trampele ganz einfach über 

sie hinweg. Einige äußern die Sorge, solche Universalien könnten 

dazu missbraucht werden, fremde kulturelle Praktiken als anormal 

zu stigmatisieren.

Extreme Kritiker sehen schon in einer einzigen Ausnahme von 

einer Universalie den Beleg dafür, dass es sich nicht um ein allge-

mein menschliches Phänomen handeln kann. Doch eine Fähigkeit, 

die allen Menschen gemein ist, muss noch lange nicht auch von allen 

Menschen zum Ausdruck gebracht werden. Diese Kritiker überse-

hen für gewöhnlich, dass sich die von ihnen angeführten Ausnah-

men nur unter gewaltigen Anstrengungen der natürlichen Ordnung 

widersetzen. So kennen wir zum Beispiel auf der ganzen Welt nur 

eine einzige Gesellschaft, die Baining von Neuguinea, die den ange-

borenen Spieltrieb unterdrückt. Doch das bedeutet nicht, dass ihre 

Kinder keinen solchen angeborenen Spieltrieb haben. Im Gegenteil, 

die Unterdrückung dieses natürlichen Triebs erfordert gebündelten 

gesellschaftlichen Einsatz, die Erwachsenen müssen das Spiel ihrer 

Kinder abwerten und unterbinden.15

Die Diskussion um Universalien stößt noch weiterreichende De-

batten an. Die bekannteste, auf die wir noch zu sprechen kommen 

werden, ist vermutlich die Diskussion um Natur und Kultur. Wer 

behauptet, dass es menschliche Universalien gibt, wird meist in das 

Lager der »Natur« gesteckt. Ein anderer Konflikt ist der zwischen 

»Synthetikern« und »Analytikern«. »Synthetiker« sind diejenigen, 

die Ähnliches zusammenfassen, »Analytiker« suchen dagegen nach 

immer feineren Unterschieden in der Natur.16 Ein weiterer Graben 

trennt diejenigen, die durchschnittliche Tendenzen eines Phäno-

mens suchen (zum Beispiel den Durchschnittspreis eines Hauses 

auf dem Immobilienmarkt), und diejenigen, die sich für die Varianz 

interessieren (zum Beispiel die Bandbreite der Immobilienpreise 

und die regionalen Kräfte hinter diesen Preisunterschieden). Es wäre 

wesentlich sinnvoller, diese unterschiedlichen Ziele  – die Suche 



Kapitel 130

nach Ähnlichkeiten oder Unterschieden  – nicht als gegensätzliche 

Ansätze bei der wissenschaftlichen Erforschung natürlicher Phäno-

mene und der Menschheit zu begreifen, sondern als aneinander er-

gänzende Fragestellungen.

Émile Durkheim, Franz Boas, Margaret Mead, Ruth Benedict und 

andere Sozialwissenschaftler der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 

waren der Auffassung, dass sich Kultur nicht durch psychologische 

und ererbte biologische Merkmale erklären lasse. Ihrer Ansicht nach 

war die Kultur etwas, das Menschen bewusst geschaffen hatten 

und das sich nicht auf tiefere Ursachen reduzieren ließ.17 Noch in 

den siebziger Jahren behauptete der Kulturanthropologe Clifford 

Geertz, es gebe diese Universalien zwar, doch neben der Bandbreite 

ihrer Ausdrucksformen seien sie nicht von Interesse. Der Abstrak-

tionsgrad, der nötig sei, um diese Universalien zu finden, sei nicht 

hilfreich, befand er.18 Die menschliche Natur sei lediglich das undif-

ferenzierte und extrem formbare Rohmaterial, das man vernach-

lässigen könne.19 Für diese Denkrichtung stand daher die kulturelle 

Vielfalt im Mittelpunkt des wissenschaftlichen Interesses.

Andere Sozialwissenschaftler teilten diese Auffassung nicht. Der 

Anthropologe Clark Wissler beschrieb 1923 ein »allgemeingültiges 

Muster« kultureller Merkmale und vertrat die Ansicht, dass diese 

Universalien – die mit Sprache, Ernährung, Behausung, Kunst, My-

thologie, zwischenmenschlichem Umgang und mit Einstellungen 

zu Eigentum, Macht und Krieg zusammenhingen – ihre Wurzeln in 

der menschlichen Biologie hatten. Der Anthropologe Bronislaw Ma-

linowski erörterte 1944 die Abhängigkeit der Kultur von den »orga-

nischen Bedürfnissen des Menschen« und suchte nach Entsprechun-

gen der menschlichen Grundbedürfnisse (zum Beispiel Sicherheit, 

Fortpflanzung und Gesundheit) in der Kultur (zum Beispiel Schutz, 

Verwandtschaft und Hygiene).20

(…)


