Handbuch Theologie
der Religionen

Texte zur religiosen Vielfalt und
zum interreligiosen Dialog

Herausgegeben von
Ulrich Dehn, Ulrike Caspar-Seeger und
Freya Bernstorff

Vi
HERDER )

FREIBURG - BASEL - WIEN

M



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

waw%g FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2017
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-37695-5



Inhalt

VOrwort . ..o e

Ulrich Debn
Einleitung: Der (inter-)religiose Dialog und die Theologie der
Religionen . ... ... .. . . . ...

Christentum

Ernst Troeltsch
Die Stellung des Christentums unter den Weltreligionen (1923)

Karl Barth
Religion als Unglaube; Die wahre Religion (1937) ...........

Hendrik Kraemer
Die Stellung zu den nichtchristlichen Religionen (1938) .......

Karl Rahner
Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen (1961)

Paul Tillich
Die Bedeutung der Religionsgeschichte fiir den
systematischen Theologen (1965) ... ....................

Georges Khodr
Das Christentum in einer pluralistischen Welt —
das Werk des Heiligen Geistes (1971) . ...................

Hans Jochen Margull
Verwundbarkeit. Bemerkungen zum Dialog (1974) .. ........

Raimon Panikkar
Die Spielregeln der religiosen Begegnung (1978) .. ..........

John Hick
Auf dem Weg zu einer Philosophie des religiosen Pluralismus
(1982) oo

Leonard Swidler
Grundregeln fiir den interreligiosen und interideologischen Dialog

(1984)

11

28

60

73



6 Inhalt

Aloysius Pieris
Der Ort der nichtchristlichen Religionen und Kulturen in der
Entwicklung einer Theologie der Dritten Welt (1986) ......... 178

Francis X. D’Sa
Das endzeitliche Pfingstfest und der endgiiltige Mokscha (1987) .. 217

Hans Kiing
Weltfrieden — Weltreligionen — Weltethos (1994) .. .......... 235

Perry Schmids-Leukel
Zur Einteilung religionstheologischer Standpunkte (2005) ... .. 252

Paul F. Knitter
Interreligioser Dialog: Bleibende Differenz oder kreatives Potenzial?

Am Beispiel des christlich-buddhistischen Dialogs (2014) ... ... 296

Klaus von Stosch

Komparative Theologie (2015) .. ...... .. ... . ........... 317

Reinhold Bernhards

Christologie im Kontext der Religionstheologie (2016) .. ... ... 338
Buddhismus

Rita M. Gross
Gemeinsam und getrennt vorangehen
Buddhistische Perspektiven fiir die Schaffung einer Enlightened

Society inmitten von religioser Vielfalt (2014) .. ............ 360
Hinduismus

Ram Adbhar Mall

Der Absolutheitsanspruch oder wider den Geist der Okumene

(1997) .+ oo 384
Judentum

Alon Goshen-Gottstein
Annidherungen an eine jidische Theologie der Weltreligionen

(2012) oot 402



Inhalt 7

Islam

Katajun Amirpur
Die Anerkennung des Anderen — Islamische Texte neu gelesen

QO1S) o oo 454
Abdoldjavad Falaturi
Hermeneutik des Dialogs aus islamischer Sicht (1996) . ....... 473

Offizielle kirchliche Texte

Romisch-katholische Texte

2. Vatikanisches Konzil
Lumen gentium (1964) .. ... ... ... . . .. .. .. 492

2. Vatikanisches Konzil
Erklirung Nostra Aetate. Uber das Verhiltnis der Kirche zu den
nichtchristlichen Religionen (1965) .. ....... ... ... ........ 494

Kongregation fiir die Glaubenslebre
Erklirung. Dominus Iesus. Uber die Einzigkeit und die
Heilsuniversalitit Jesu Christi und der Kirche (2000) ......... 500

Okumenischer Rat der Kirchen
Leitlinien zum Dialog mit Menschen verschiedener Religionen und

Ideologien (1979) . . oot 506
Okumenische Erwigungen zum Dialog und zu den Beziehungen
mit Menschen anderer Religionen (2002) . ................ 532

Evangelische Kirche in Deutschland
Christlicher Glaube und religiose Vielfalt in evangelischer
Perspektive [Kapitel Il und V] (2015) ....... .. ... .. ...... 544

Quellennachweise .. ....... ... . ... ... .. ... .. . ... .. 568






Vorwort

Seit vielen Jahren werden in der Beschiftigung mit einer moglichen Theo-
logie der Religionen und dem interreligiosen Dialog dieselben klassischen
Texte immer wieder zur Hand genommen. So lag die Idee, diese Texte zu-
sammenzustellen und in einem Buch zusammenzufassen, schon lange in
der Luft. Im Unterschied zu fritheren Projekten dieser Art erschien es uns
allerdings wichtig, neben den bereits in anderen Sammelbanden (z.B.
Karl-Josef Kuschel (Hg.), Christentum und nichtchristliche Religionen,
Darmstadt 1994) veroffentlichten deutschsprachigen Autoren (mit der
Ausnahme des Niederlinders Hendrik Kraemer), die zeitlich von Ernst
Troeltsch 1923 bis zu Texten von 2015 reichen, auch Autoren und Auto-
rinnen aus dem auflereuropidischen Raum zuginglich zu machen. Auch
sind die wichtigsten offiziellen romisch-katholischen Texte sowie Grund-
lagendokumente aus dem Okumenischen Rat der Kirchen und der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland im Teil der offiziellen Verlautbarungen
zu finden. Mit Georges Khodr ist zudem ein prominenter orthodoxer
Theologe vertreten. Entstanden ist ein Reader und Quellenbuch, das von
interessierten Einzellesern benutzt werden kann, aber auch und insbeson-
dere fiir universitire Veranstaltungen, Gemeindeseminare, Akademien
und andere Orte der Bildung, Fortbildung und Weiterbildung gemeint ist.

Mit diesem Handbuch kniipfen wir an das Vorgiangerbuch unter dem
Titel ,,Handbuch Dialog der Religionen® an, das 2008 im Verlag Otto
Lembeck erschienen und seit einigen Jahren vergriffen ist. Zahlreiche
Nachfragen nach dem Buch haben uns vermuten lassen, dass eine erneu-
erte zweite Auflage auch wieder auf groflen Anklang stoflen wiirde.

Die erste Auflage des Handbuchs wurde in einer Seminarveranstal-
tung im Sommersemester 2007 am Fachbereich Evangelische Theologie
der Universitit Hamburg vorbereitet. Beteiligt waren damals Luise Al-
bers, Miriam Buse, Anja Frank, Andreas Holzbauer, Janina Mandel, To-
bias Niwifski, Annika Paasman und Martina Ulm, deren Namen nach
wie vor als Autor_innennamen unter den Einleitungen einiger Texte zu
finden sind. Der wichtigste Unterschied zur ersten Auflage ist, dass wir
nun auch Texte aus dem nichtchristlichen Bereich sowie Beitrage von
Frauen aufnehmen konnten, die zum Teil Grundlagen in einem weiteren
Seminar im Sommersemester 2015 waren.

Die Texte sind in der chronologischen Reihenfolge ihres Entstehens
bzw. ihrer Ersterscheinung angeordnet, dies allerdings jeweils in Blocken



10 Vorwort

(christliche Einzelautoren fiir sich, Texte aus den anderen Religionen,
kirchliche Dokumente je nach Konfession fiir sich). Dieses Vorgehen er-
gab aufgrund der geistesgeschichtlichen Gezeiten auch fast eine inhalt-
liche Reihenfolge, wenn auch mit Briichen. An den Texten wurden re-
daktionell folgende Anderungen vorgenommen: Im Text von L. Swidler
wurde ,,sz“ durch ,,8“ ersetzt, in den ,,Leitlinien ...“ des ORK waren er-
hebliche Korrekturen von kleineren Schreibfehlern bis hin zu unvollstan-
digen Worten (mit [ | vermerkt) notwendig, die im Originaltext von K.
Rahner jeweils an den Rindern stehenden Verweise auf die Seitenzahlen
der Erstveroffentlichung wurden in den Text hineingeholt, Sanskrit-spe-
zifische diakritische Zeichen im Text von EX. D’Sa konnten nicht iiber-
nommen werden.

Gedankt sei unserer Mitarbeiterin Andrea Ehlers fiir die Ubersetzung
der Texte von Alon Goshen-Gottstein und Rita Gross. Ferner danken wir
allen Verlagen und Organisationen, die den Nachdruck der Texte erlaubt
haben (vgl. die Herkunftshinweise am Ende des Buchs), sowie der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland, dass sie mit einem grofiziigigen Zu-
schuss die Durchfithrung dieses Projekt ermoglicht hat. Herrn Dr. Ste-
phan Weber, dem zustindigen Lektor im Herder Verlag, sei fiir die
freundliche Beratung und Zusammenarbeit gedankt.

Hamburg, im Oktober 2016
Ulrich Dehn
Ulrike Caspar-Seeger
Freya Bernstorff



11
Ulrich Dehn

Einleitung: Der (inter-)religiose Dialog und die Theologie der
Religionen

Jede Beschiftigung mit religiosen Fragen ist eine Suchbewegung. Das ist
eine der Botschaften des ,,Buchs vom Heiden und den drei Weisen* von
Raimundus Lullus/Ramon Lull (1232-1316). So ist auch das Gesprich
mit Menschen anderen Glaubens, die Begegnung im Reden oder im
Schweigen ein Handeln auf einem Weg, der nie an sein Ende kommt.
Die Notwendigkeit zur Begegnung mit anderen Religionen bzw. ihren
Anhingern wird zumeist mit der pluralisierten Situation begriindet, in
der wir uns in den letzten Jahrzehnten auch in Gesellschaften befinden,
die einst als religios ,,monokulturell“ betrachtet wurden. An der Realitat
hat sich nicht so viel wie vermutet gedndert: Die Prasenz des Islam auch
in Westeuropa ist um Jahrhunderte ilter als der Zustrom von tiirkischen
,»Gastarbeitern®. Seit mehr als hundert Jahren sind deutsche Buddhisten
aktiv, und bis zur Vernichtung im Dritten Reich lebten mehrere Millio-
nen Juden auf deutschem Boden, um nur einige Beispiele zu nennen.!
Die gefiihlte Prasenz nichtchristlicher Religionen hat in den letzten zwei
Jahrzehnten im gleichen Mafle zugenommen, in dem die Kirchen in
Deutschland ihre Stiarke schwinden sahen. Der Diskurs intensivierte sich
auf vielen Ebenen, ebenso hat die Einsicht in die Notwendigkeit des in-
terreligiosen Dialogs und die Bereitschaft, Gelegenheiten der Begegnung
zu schaffen, erheblich zugenommen und zur Institutionalisierung des
Dialogs an vielen Orten gefiihrt.

Als wichtiger Bestandteil des eigenen identititsbezogenen und zu-
gleich beziehungsfihigen Verhaltens im interreligiosen Dialog ist die in-
trareligiose Verstindigung dariiber anzusehen, wie die eigene religiose
Tradition sich aus ihrer Substanz heraus zu anderen Religionen in ein
Verhiltnis setzen kann. Diese Perspektive ist allerdings zu erginzen
durch die Einsicht, dass religiose Identitdten sich immer aus der Inter-
aktion mit Alterititen, also anderen religiosen und weltanschaulichen
Gedankensystemen gebildet haben — auch die wichtigen dogmatischen
Weichenstellungen bis zum 4. Jahrhundert n. Chr. sind nur im Zusam-

! Vgl. Religion in Geschichte und Gegenwart, Tiibingen *1998-2005, Artikel
»Deutschland: Nichtchristliche Religionen®.



12 Ulrich Dehn

menhang der damaligen Abgrenzungskiampfe herrschender Theologie ge-
gen ,Hiresien“ und ,,Ketzer“ und aus der Begegnung mit griechischer
und vorderorientalischer Philosophie erklirlich. Insofern ist eine reine
Selbstbesinnung theologischen Denkens unter Ausschluss von alteritiren
Begegnungs- und Bezugspartnern ein Konstrukt, das in der Christen-
tums- und Religionsgeschichte keinen Anhalt hat. So sind auch die Vor-
schldge zu einer christlichen In-Beziehung-Setzung zu andern Religionen
fast immer aus der Begegnung entstanden, um dann ihrerseits Kom-
petenz fir die Begegnung zu vertiefen. Es ist das Thema der Theologie
der Religionen, das die Religionen zu einem innertheologischen Beschif-
tigungsfeld werden ldsst. Historisch hatte dieses Thema seinen Ort in der
systematischen Theologie und in der Religionsphilosophie? und wurde in
der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts in die Missions- und Religions-
wissenschaft, wie sie an theologischen Fakultiten betrieben wird, herein-
geholt. Zurzeit scheint sich eine umgekehrte Bewegung beobachten zu
lassen. Autoren wie Reinhold Bernhardt, Ulrich Kértner, Christian Danz,
Christoph Schwobel, Hans-Martin Barth u.a. haben sich profiliert zu
Wort gemeldet®, wobei es in vielen Fillen das selbstbewusste Auftreten
der pluralistischen Theologie der Religionen zu sein scheint, das systema-
tische Theologen zur Auseinandersetzung reizt. Immer wieder stehen die
Fragen neu zum Nachdenken an, ob und in welcher Weise es tiberhaupt
aus dem Fundus einer religiosen Tradition heraus Fiden zum Kniipfen zu
anderen religiosen Traditionen hin gibt, ob nicht dieser Gedanke schon
voraussetzt, dass es sich bei Religionen um kompakte definierbare Ge-
bilde mit geringer Komplexitit handelt, die iiberhaupt als solche in Be-
ziehung zueinander treten konnen, ob eine Beziehungskntipfung nicht in
jedem Falle kraft der Wahrheitsanspriiche ein jeweiliges Gefille zum An-

2 Vgl. in diesem Band die Texte von Karl Barth, Paul Tillich, Ernst Troeltsch, Karl
Rahner u. a., weiterhin zu nennen wiren Rudolf Otto und Ernst Benz.

3 Vgl. Reinhold Bernhardt, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, Giitersloh
31993; ders. (Hg.), Horizontiiberschreitung. Die Pluralistische Theologie der Religio-
nen, Giitersloh 1991; Ulrich H. J. Kortner, Christus allein? Christusbekenntnis und re-
ligiéser Pluralismus aus evangelischer Sicht, in: Theologische Literaturzeitung 1998
(Jg. 123), 3-20; Christian Danz/Ulrich H. J. Kortner (Hg.), Theologie der Religionen.
Positionen und Perspektiven evangelischer Theologie, Neukirchen-Vluyn 2005; Chris-
tian Danz, Einfithrung in die Theologie der Religionen, Wien 2005; Christoph Schwo-
bel, Die Wahrheit des Glaubens im religios-weltanschaulichen Pluralismus, in: Ulrich
Kiithn u.a. (Hg.), Christlicher Wahrheitsanspruch zwischen Fundamentalismus und
Pluralitit, Leipzig 1998, 88-118; Hans-Martin Barth, Dogmatik. Evangelischer
Glaube im Kontext der Weltreligionen — ein Lehrbuch, Guitersloh 2001.



Einleitung: Der (inter-)religidse Dialog und die Theologie der Religionen 13

deren hin implizieren musse, das jeden Dialog mit konterproduktiven
Machtkonnotationen ausstattet. Dieses glaubensgestiitzte Gefille mag
unvermeidlich sein fir viele Arten, die interreligiose Beziehung zu den-
ken, wenn wie Ulrich Schoen (in Anlehnung an Reinhold Bernhardt)
sagt: ,Das Hochste, was man von Glaubigen heute verlangen kann, ist
ein Dialog der ptolemiischen Systeme“# — d. h. ein Dialog von Gliubi-
gen, die je fiir ihren Glauben in Anspruch nehmen, in der Mitte zu ste-
hen. Aber sie reden jedenfalls miteinander und arbeiten zusammen, so
Schoen. Jede Wahrnehmung der eigenen und anderer Religionen ist eine
perspektivische Wahrnehmung, die allerdings im Dialog in einer Dyna-
mik des stetigen gegenseitigen Uberpriifens von Innen- und Auflenper-
spektive steht und von einem ,hermeneutischen Kontrolldiskurs“’ be-
gleitet wird:

Ich verstehe diesen Kontrolldiskurs in einem umfassenden Sinne ei-
nerseits bezogen auf eine Ethik des Dialogs, die neben allgemeinen Kom-
munikationsregeln spezifisch auf religiose Gesprichssituationen bezo-
gene Vorgaben anbietet (vgl. Leonard Swidler und Raimon Panikkar,
dariiber hinaus im islamischen Bereich Abdoldjavad Falaturi und Kata-
jun Amirpur). Zum anderen bezieht sich der interreligiose Dialog auf
eine Theologie der Religionen, wie sie in den meisten Texten dieses Buchs
zum Thema gemacht wird, und schliefSlich auf hermeneutische Koor-
dinaten, wie sie im Bereich des ethnologischen, religionswissenschaftli-
chen und theologischen Alterititsdiskurses und in der Semiotik ent-
wickelt worden sind. Es handelt sich also um ein Nachdenken tiber
Rahmenbedingungen der interreligiosen Kommunikation, das zugleich
sowohl dieser Kommunikation vorauslauft als auch immer wieder star-
ker sensibilisiert aus ihr hervorgeht und an ihr wichst.

Religionstheologische Modelle

Seit Anfang der 1980er Jahre ist es fiir einige Zeit tiblich geworden, die
bis jetzt entwickelten Modelle einer Theologie der Religionen unter drei
Grundkategorien zusammenzufassen, die als das exklusivistische, inklu-

4 Ulrich Schoen, Bi-Identitdt. Zweisprachigkeit, Bi-Religiositit, doppelte Staatsbiir-
gerschaft, Ziirich/Diisseldorf 1996, 135, unter inhaltlicher Berufung auf Bernhardt,
Absolutheitsanspruch, 230ff.

5 Bernhardt, Absolutheitsanspruch, 233.



14 Ulrich Dehn

sivistische und das pluralistische Modell bezeichnet werden. Als regel-
rechte Dreierklassifikation wurde diese Terminologie erstmalig wahrt-
scheinlich 1982/1983 von Alan Race und Gavin D’Costa, zwei Schiilern
des britischen Theologen und Religionswissenschaftlers John Hick, be-
nutzt®, nachdem sie der Sache nach bereits von Ernst Troeltsch in seiner
Schrift ,,Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte
(1902/1912) verhandelt worden war. Troeltsch hatte eine ,,orthodox-su-
pranaturalistische Apologetik“ gegentiber einer ,evolutionistischen Apo-
logetik“ profiliert und mit letzterer insbesondere die religionsgeschicht-
lichen Aspekte einer Superioritidt des Christentums bezeichnet. Auch an
anderen Orten sind die je einzelnen Kategorien schon vorher gebriuch-
lich gewesen. Sie sind als Kategorien insofern problematisch, als die
Uberginge zwischen ihnen flieend sind und die Komplexititsreduzie-
rung, die mit den Einordnungen verbunden ist, als nicht legitim erschei-
nen lassen, zumal die mittlere Kategorie des Inklusivismus sich als sehr
weit und wenig hilfreich erweist. Nichtsdestoweniger werde ich aufgrund
der sehr dichten Wirkungsgeschichte dieser Kategorisierung im Folgen-
den versuchen sie kurz theologisch zu umreiflen, wahrend P. Schmidt-
Leukel in seinem in diesem Handbuch dokumentierten Text in erster Li-
nie die systematischen und wissenschaftslogischen und —theoretischen
Aspekte der Einteilung erldutert.

a. Der exklusivistische Typ

Der exklusivistische Typ geht davon aus, dass es aufSerhalb der Kirche
(ekklesiologische Variante) bzw. aufSerhalb des christlichen Glaubens
kein Heil gebe und deshalb ein unendlicher qualitativer Unterschied zwi-
schen Christentum und anderen Religionen bestehe. Die ekklesiologische
Seite des Exklusivismus wird hiufig auf die cyprianische Formel ,salus
extra ecclesiam non est” (oder etwas populdrer ,extra ecclesiam nulla sa-
lus*) zuriickgefiihrt, auch wenn es Cyprian (200-258) nicht um auf3er-
christliche Religionen, sondern um innerchristliche Abspaltungsgefihr-
dungen durch Haretiker ging, was sich jedoch zwangslaufig nicht nur in
der Wirkungsgeschichte, sondern auch schon in der Anlage des Gedan-
kens selbst auch gegen , heidnische Kulte“ im Romischen Reich (und
iiber dieses hinaus) auswirken musste. Wihrend der Katholizismus bis

¢ John Hick, On Conflicting Religious Truth Claims, in: Religious Studies 19,
485-491.



Einleitung: Der (inter-)religidse Dialog und die Theologie der Religionen 15

zum 2. Vatikanischen Konzil von diesem Gedanken gepragt war, ist auch
bei Martin Luther im GrofSen Katechismus am Ende seines Kommentars
zu den drei Glaubensartikeln zu lesen: ,,Darum unterscheiden und tren-
nen diese Glaubensartikel uns Christen von allen anderen Leuten auf Er-
den. Denn die Menschen auflerhalb der Christenheit, seien es Heiden,
Tirken, Juden oder falsche Christen und Heuchler, mégen zwar nur einen
wahrhaftigen Gott glauben und anbeten; aber sie wissen doch nicht, wie
er gegen sie gesinnt ist. Sie konnen von ihm auch weder Liebe noch etwas
Gutes erhoffen; deshalb bleiben sie in ewigem Zorn und Verdammnis.
Denn sie haben den Herrn Christus nicht und sind auch mit keinen Gaben
durch den Heiligen Geist erleuchtet und begnadet.“” Ein Christus-zen-
trierter Exklusivismus wird auch Karl Barth zugeschrieben, der in der
Kirchlichen Dogmatik 1/2 eine deutliche Profilierung des sich der Offen-
barung Gottes in Christus verdankenden Glaubens gegeniiber der eigen-
michtigen Religiositit des Menschen vornimmt.® Barth ging es jedoch
vorrangig nicht um die Auseinandersetzung mit nichtchristlichen Religio-
nen, auch wenn sein Eingehen auf den japanischen Amida-Buddhismus’®
dies zu suggerieren scheint. Er hatte Auswiichse christlicher Theologie
(aus seiner Sicht: den ,Kulturprotestantismus“) und den Missbrauch
durch volkische Theologie im Dritten Reich vor Augen und zog einen
Strich quer durch die Milieus des Christentums, war jedoch unvorsichtig
in der Diktion!® und mithin auch fiir exklusivistisches Gedankengut ver-
einnahmbar. Eher als von christlichem wire bei ihm von Offenbarungs-
exklusivismus zu sprechen. Auch der niederlindische Missionstheologe
Hendrik Kraemer, der in Anlehnung an Barth fiir einen qualitativen Un-
terschied zwischen gottlicher Offenbarung und menschlicher Selbstver-
wirklichung pladiert, ist nicht einfach lapidar als christlich-exklusivisti-
scher Denker zu betrachten. Nahe an Barth ist Kraemer mit der
Unterscheidung von ,,biblischem Realismus®, der den sich gnadig offen-
barenden Gott dem Menschen in seiner Selbstgerechtigkeit zuvorkom-
men ldsst, wihrend in der nichtchristlichen Welt eine anthropozentrische

7 Martin Luther, Der grofle Katechismus. Die Schmalkaldischen Artikel, (Siebenstern
TB 7) Miinchen/Hamburg 1964, 103.

8 So in Die Kirchliche Dogmatik 1/2, Zollikon-Ziirich 1945, § 17: Gottes Offenbarung
als Aufhebung der Religion, 304-397.

? Vgl. a. a. 0., 372-377.

10 Die Trennungslinie zwischen ,,Wahrheit und Liige® war fiir ihn die zwischen der
Nennung des Namens Jesu Christi und der Nicht-Nennung. Im Falle letzterer habe
man es mit ,,Heiden, arme(n), ganzlich verlorene(n) Heiden“ zu tun (a. a. O., 376).



16 Ulrich Dehn

Soteriologie herrsche, d. h. der irrige eigene Weg des Menschen zu Gott.
Wihrend die qualitativen theologischen Bestimmungen dem Barthschen
Begriffspaar ,,Offenbarung“ und ,Religion“ vergleichbar sind, zieht
Kraemer den Trennungsstrich ebenfalls nicht eindeutig zwischen Chris-
tentum und nichtchristlichen Religionen, sondern rechnet auch Judentum
und (mit einer gewissen Distanz) den Islam den prophetischen Offen-
barungsreligionen zu sowie alle anderen Religionen dem Typ der natura-
listischen Selbstverwirklichungsreligion.!! Einen reineren Exklusivismus
meint Perry Schmidt-Leukel bei der Southern Baptist Konvention in den
USA wahrnehmen zu konnen, die aus Anlass des grofSen indischen Festes
Divali Puja ihre Mitglieder auffordere, der Menschen zu gedenken, die
»in der hoffnungslosen Dunkelheit des Hinduismus verloren® seien und
noch nicht zu ,,dem einen wahren Weg“ des Christentums bekehrt seien.
»Durch Kali und andere Gotter und Gottheiten des Hinduismus halt
Satan Kalkutta fest in seinem Griff. Es ist Zeit, dass die Erlosung Christi
nach Kalkutta kommt“, so der Aufruf der Siidlichen Baptisten.'?> Hier
begegnet ein christlicher Exklusivismus im engeren Sinne einer Heils-
ausschliefSlichkeit des Christentums ohne Binnendifferenzierung. Der
christliche Glaube steht in direkter Konfrontation zu anderen Religionen
ohne Andeutung von Ankniipfungspunkten fiir den Dialog.

b. Der inklusivistische Typ

Im Unterschied zum exklusivistischen Denken geht inklusivistische Reli-
gionstheologie davon aus, dass auch anderen Religionen, in welcher Ge-
stalt und in welchem MafSe auch immer, Wahrheit innewohnt, bis hin zu
Modellen, die Signifikationen Christi auch in nichtchristlichen Religio-
nen wahrnehmen. Wihrend einige indische Theologen des 19. Jahrhun-
derts das Christentum auf der Basis einer evolutionistischen Theorie (ful-
fillment theory) als ,Erfilllung® des Hinduismus betrachteten, duferten
sich spiater M. M. Thomas zum ,,Christus im neuen Indien“!3
ley Samartha zum Thema ,,Hindus vor dem universalen Christus“!#. In

und Stan-

1 Vgl. Hendrik Kraemer, Die christliche Botschaft in einer nichtchristlichen Welt, Zii-
rich 1940.

12 Vgl. Perry Schmidt-Leukel, Gott ohne Grenzen, Giitersloh 2005, 96.

13 The Acknowledged Christ of the Indian Renaissance, 1970, Deutsch: Christus im
neuen Indien, 1989.

4 The Hindu Response to the Unbound Christ, 1974, Deutsch: Hindus vor dem uni-
versalen Christus, 1970.



Einleitung: Der (inter-)religidse Dialog und die Theologie der Religionen 17

Texten des 2. Vatikanischen Konzils wird die HeilsausschliefSung fur
Menschen aufSerhalb des ausdriicklichen Christusglaubens aufgehoben.
Auch Menschen, die den Glauben an Gott den Schopfer teilen oder (un-
ter Berufung auf die Areopagrede von Paulus in Apg 17) auf andere
Weise einen ihnen noch unbekannten Gott suchen — zumal die, die ohne
eigene Schuld noch nicht mit dem Evangelium in Berithrung gekommen
sind —, sind vom Heilswillen Gottes umfasst. In der Kirchenkonstitution
Lumen gentium (Abschnitt 16, 1964) werden bereits ausdriicklich die
Muslime und ihre Nihe zu einigen Glaubensaspekten des Christentums
erwahnt; in Nostra aetate (1965) wird die geistliche Verbundenheit des
,» Volkes des Neuen Bundes® mit dem ,,Stamme Abrahams*“ betont und
damit die Thematik der Kontinuitit aus dem Judentum, das vom Vor-
wurf einer Kollektivschuld am Tode Jesu befreit wird, in das Nachden-
ken uber Kirche und ihre theologischen Beziehungen hereingeholt. Die
vatikanischen Texte stehen im Zusammenhang des Anliegens, ,,Einheit
und Liebe unter den Menschen und damit auch unter den Volkern zu for-
dern® (Nostra aetate 1), dem eine versohnliche Hand gegeniiber den Re-
ligionen dienen soll.

Die theologischen Weichenstellungen des Konzils waren vor allem
auf Vorarbeiten Karl Rahners zuriickzufithren, der u.a. in einem viel-
beachteten und umstrittenen Vortrag 1961 entfaltete, dass auch ,,Men-
schen aufSerchristlicher Religionen® bereits der Gnade Gottes, in gewis-
ser Weise seiner Offenbarung teilhaftig geworden sein konnen und
insofern als ,anonyme Christen® betrachtet werden konnten und miss-
ten.!® Nichtchristen im Stande der ,,anonymen Christen® konnten somit
als ,,verborgene Wirklichkeit auch aufSerhalb der Sichtbarkeit der Kir-
che“ betrachtet werden, was jedoch keineswegs die Missionsbemiithung
ithnen gegeniiber iiberfliissig mache.'® Rahners Entwurf und der Ansatz
des 2. Vatikanums konnen als klassische Beispiele fiir inklusivistisches
Denken betrachtet werden und veranschaulichen zugleich den Charakter
des Superioristischen, d. h. einer deutlichen Betonung der Uberlegenheit
des christlichen Glaubens, der im breiten Spektrum inklusivistischer An-
sdtze in unterschiedlichem MafSe aufscheint.

Weniger stark von superioristischem Denken geprigt sind Entwiirfe,
die aus dem Schatz vergleichbarer Elemente heraus Relationierungen

15 Karl Rahner, Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen, in diesem Band
(1961), 3. These.
16 A, a. 0., 4. These.



18 Ulrich Dehn

vornehmen. Hans-Martin Barth identifiziert ausgehend von trinitari-
schem Denken die Dreizahl als grundlegendes Element in der Welt der
Religionen. Reinhold Bernhardt spricht sich fir die Entdeckung des uni-
versalen Heilswillens und der Gnade Gottes auch in anderen Religionen
aus.'” Auch pladiert er aus trinitarischem Denken heraus fiir eine Entzif-
ferung der universalen Wirksamkeit des Heiligen Geistes in der Welt der
Religionen, die als ,,,hermeneutischer Schliissel zur Interpretation reli-
gioser Erscheinungen und interreligioser Begegnungserfahrungen® die-
nen konne. '8

Als weiterer theozentrisch-inklusivistischer Ansatz ist der der Studie
»Religionen, Religiositit und christlicher Glaube“ zu nennen, die auf
»Zeugnisse gottlichen Handelns“ in anderen Religionen verweist sowie
allgemein auf das dort anzutreffende ,,nicht nur vollig Fremde [...], son-
dern immer auch Verwandte [...]“." Hier schwicht sich wie schon bei
Bernhardt die noch bei Rahner ausgedriickte christlich-superioristische
Haltung gegeniiber den ,,noch-nicht-Christen® anderer Glaubensformen
ab?® und weicht zunehmend einer kognitiven Akzeptanz der nichtchrist-
lichen Religionen und dem Bediirfnis nach Komparations- und Kom-
munikationsmodulen, die jedoch zunichst christlich definiert werden.
Dies zeigt deutlich, dass, nachdem bereits die Grenzen zwischen einem
»moderaten® Exklusivismus Barthscher oder Kraemerscher Prigung
und einem strengen Inklusivismus des 2. Vatikanums insbesondere in sei-
ner strengen Interpretation durch Passagen der vatikanischen Erklirung
Dominus Iesus®' nicht allzu fest geschlossen waren, sich jetzt die Band-
breite inklusivistischen Denkens als sehr grofS erweist. Ein weiterer Mo-
dus, den Dialog der Religionen zu gestalten, der keineswegs mit der noch

17 Reinhold Bernhardt, Auf dem Weg zur ,,gréeren Okumene: Paradigmenwechsel
in der 6kumenischen Bewegung, in: Reinhard Kirste u. a. (Hg.), Vision 2001 — Die gro-
Bere Okumene, Koln 1999, 23-50, u.a. 47.

18 Reinhold Bernhardt, Trinititstheologie als Matrix einer Theologie der Religionen,
in: Okumenische Rundschau 3/2000 (Themenheft Dialog der Religionen), 287-301,
2971.

19 Arnoldshainer Konferenz/VELKD (Hg.), Religionen, Religiositit und christlicher
Glaube, Giitersloh 21991, 125.

20 So formulierte Rahner noch: ,,Wenn einerseits nicht gehofft werden kann, daf§ der
religiose Pluralismus in der konkreten Situation der Christen in absehbarer Zukunft
verschwinden werde ...« (Rahner a. a. O., 4. These).

21 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Erklirung Dominus Iesus. Uber die Fin-
zigkeit und die Heilsuniversalitit Jesu Christi und der Kirche, 6.8.2000, Bonn, bes. Ab-
schnitt 15.



Einleitung: Der (inter-)religidse Dialog und die Theologie der Religionen 19

zu erlauternden pluralistischen Option konform ist und sich sogar kri-
tisch gegen sie wendet??, ist der Versuch des Projektes Weltethos?3, in
den religiosen Traditionen das Potential fiir gemeinsame ethische Stan-
dards zu eruieren und um dieses Bemiihens willen den Dialog zu suchen.
Es konnte als ethischer Inklusivismus bezeichnet werden.

An der Gultigkeit des Dreierschemas kann schon in diesem Stadium
der Argumentation durchaus gezweifelt werden, es sei denn, der noch in
Augenschein zu nehmende ,,Pluralismus“ trage zur Plausibilitit einer sol-
chen Kategorisierung bei.

c. Der pluralistische Typ

Die pluralistische Theologie der Religionen, in der Tradition John Hicks
auch pluralistische Option genannt, kommt, nachdem die bisher erwihn-
ten Typen in der Wendung ,,Theologie der Religionen“ den Bestandteil
»--. der Religionen® als einen Genitivus objectivus verstehen lieflen, also
als eine Denkbewegung von der Theologie her zur Beziehungsklarung ge-
gentiber den nichtchristlichen Religionen, nahe an ein Verstindnis im
Sinne eines Genitivus subjectivus. Damit wire eine Denkbewegung be-
zeichnet, die nicht mehr im strengen Sinne eine christlich-theologische Be-
sinnung und Klarung darstellt, sondern eine Einnahme alteritarer Stand-
punkte aus der Vogelperspektive in der Absicht einer interreligiosen
Metatheorie.

John Hick bezieht sich auf die Erkenntnistheorie Kants und spricht
von dem einen uns verborgenen Real, das in unterschiedlichen Religio-
nen mit je anderen Begriffen belegt und auf andere Weise erfahren werde.
Diese Ausrichtung auf die Einheit von Wirklichkeit und Wert, die je un-
terschiedlich benannt wird (Gott, Brahman, Dharma u. a.), stellte sich
seit dem geistesgeschichtlichen Umbruch durch die Achsenzeit (die Zeit
von ca. 800 bis 200 v. Chr.?*) ein, bis zu welcher Religiositit im Modus
der Selbstbezogenheit des Menschen vollzogen worden sei. Die je spezi-
fischen theologischen Profilaussagen einer religiosen Tradition, z. B. die

22 Vgl. Karl-Josef Kuschel, Ubersicht iiber die theologischen Grundmodelle im
20. Jahrhundert: Zwischenbilanz und Zukunftsaufgaben, in: Ders. (Hg.), Christentum
und nichtchristliche Religionen, Darmstadt 1994, 1-20, 17.

23 Vgl. Hans Kiing, Projekt Weltethos, Miinchen 1990.

24 Den Gedanken der Achsenzeit {ibernimmt Hick von Karl Jaspers, der ihn in seinem
Buch Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Miinchen °1988 (Ersterscheinen 1949),
insbesondere 76— 86, entfaltet hat.



20 Ulrich Dehn

Aussage der Gottessohnschaft Jesu, bezeichnet Hick als Mythen, die die
Funktion haben, Erfahrungen, die mit dem Real gemacht wurden, mit-
zuteilen und die so wahr sind, wie sie das Leben von Menschen ver-
andern konnen. Es gibt keine privilegierte Erfahrung des Real, die einer
Religion den Anspruch auf alleinige Wahrheit gewihrte: In diesem Sinne
versteht sich die Religionstheologie Hicks als ein dem religiosen Pluralis-
mus entsprechender Entwurf, sie ist jedoch nach Ansicht von Kritikern?
von ihrer Konstruktion des Real und seiner Konnotationen her weniger
pluralistisch als vielmehr monistisch.2® Dem Vorwurf, dass hier keine
christlich-perspektivische Religionstheologie, sondern eine religionsphi-
losophische Metatheorie vorliege, hat der Hick-Schiiler Perry Schmidt-
Leukel allerdings bereits mit dem Untertitel seines Buchs ,,Gott ohne
Grenzen“ widersprochen: ,,Eine christliche und pluralistische Theologie
der Religionen“.?”

Paul Knitter orientierte sich in seiner Religionstheologie zunichst
ebenfalls an einer theozentrischen Ausrichtung und bezeichnete Gott als
bereits in sich selbst pluralistisch, namlich trinitarisch. In einer spiteren
Phase, in der er auf Kritik an der bisherigen pluralistischen Theologie
reagierte, verbindet Knitter Befreiungstheologie und Religionstheologie
und kniipft in seinem Entwurf religionstheologisches Denken an das
Thema Leiden und gesellschaftliche Krise, richtet es also aus an einem
gemeinsamen Thema der Weltverantwortung. Jesus Christus ist univer-
saler Erloser, jedoch nicht der einzige, er ist ganz Gott, jedoch nicht allei-
ne: Dies folgt aus der pluralistischen Annahme einer gleichen Gultigkeit
aller Religionen. So findet sich bei Knitter der eine Bezugspunkt des ge-
sellschaftlichen Leidens fiir alle Religionen, wihrend es bei Hick das
Real als Focus alles Religiosen ist.?® Die pluralistischen Entwiirfe lassen
sich auch als inklusivistische Konzepte hoherer Ordnung lesen, die ge-
wisse Anklinge an die religiosen Integrationsvorschlige neohinduisti-
scher Denker wie Swami Ramakrishna und Swami Vivekananda vom

25 Vgl. u. a. Andreas Feldtkeller, Verlangt der gesellschaftliche Pluralismus nach einer
»pluralistischen Religionstheologie?, in: Evangelische Theologie Jg. 58 (1998),
445-460; ders., Interreligioser Dialog und Pluralistische Religionstheologie — ein
Traumpaar?, in: Okumenische Rundschau Jg. 49 (2000), 273-285.

26 Vgl. insbesondere John Hick, Religion — Die menschlichen Antworten auf die Frage
nach Leben und Tod, Miinchen 1996; ders., Gott und seine vielen Namen, Frankfurt/
Main 2001.

27 Giitersloh 2005.

28 Vgl. auch die Analyse bei Christian Danz, Einfithrung in die Theologie der Religio-
nen, Wien 2005, 174.



Einleitung: Der (inter-)religidse Dialog und die Theologie der Religionen 21

Ende des 19. Jahrhunderts aufweisen. Die pluralistischen Religionstheo-
rien sind auf dem Hintergrund einer pluralen religiosen Situation ent-
standen und wollen hier das Gesprich erleichtern, indem die Akzeptanz
des Anderen als gleichberechtigtem Gesprichspartner als hermeneuti-
sches Grundmuster gefordert wird. Dies hat jedoch zum einen den Preis
die glaubende Identitdt in Absetzung zum anderen Glauben einer erheb-
lichen komparativen Belastungsprobe auszusetzen. Zum anderen muss
notgedrungen, und nicht nur in ,pluralistischen“ Konzepten, von einer
Strukturahnlichkeit von Religionen und einer Kompatibilitit von religio-
sen Begriffen und theologischen Denkmodulen ausgegangen werden.
Hier offenbart sich ein vereinnahmendes Element, das inklusivistischen
wie auch pluralistischen Konzepten eignet?’: Selbst bei noch so grofSer
(und lobenswerter!) Akzeptanz gegeniiber den anderen Glaubenstraditio-
nen stammen die Vorschlige zum Vergleich und zu Gespriachsmoglich-
keiten zumeist aus dem christlich-theologischen Vokabular, selbst wenn
zur Apologie des pluralistischen Modells auch ins Feld gefithrt wird,
hier werde die christliche Selbstreferentialitit gerade durchbrochen.
Auch wenn Schmidt-Leukel mit grofler Sorgfalt nachweist, dass das
»pluralistische® Konzept Widerhall in vergleichbaren Vorschlagen aus
den anderen Religionen finde und keineswegs nur einer christlich-inter-
nen Diskurskultur entstamme3’, kénnen die von ihm referierten Kon-
zepte und Vorschlage auch auf spezifische Dialogmilieus hinweisen und
miissen nicht unbedingt dazu geeignet sein, die interreligiosen Begegnung
mit jedem beliebigen Gesprichspartner zu erleichtern.

Wie hilfreich sind Kategorisierungen?

Die Uberginge zwischen den Modellen und den Konzepten stellen sich
bei niherem Hinsehen als fliefSend heraus, was verstindlich macht, dass
das Dreiermodell nicht tiberall akzeptiert und auch andere Kategorisie-
rungen angeboten wurden. Paul Knitter hat vier Typen vorgeschlagen,
die aber nicht weit von dem genannten Drei-Typen-Modell entfernt sind:
1. das replacement model, in dem eine wahre Religion andere verdringt

2% Darauf weist Danz a. a. O. mehrfach zu Recht hin, auch gegeniiber einem von mir
vor einigen Jahren vorgeschlagenen religionstheologischen Gedanken (U. Dehn, Der
Geist und die Geister, in: Berliner Theologische Zeitschrift Jg. 19,2002, 25-44).

30" So in Gott ohne Grenzen a. a. O.



22 Ulrich Dehn

und ersetzt, 2. das fulfillment model, in dem eine Religion andere ihrer
Vollendung zufithrt und sie in sich aufnimmt, 3. das mutuality model,
das von vielen wahren Religionen ausgeht, die zum Dialog aufgerufen
sind, und 4. das acceptance model, in dem auch von vielen wahren Reli-
gionen ausgegangen wird und das es bei der Anerkennung dieser Plurali-
tat beldsst.3! Schnell ist zu erkennen, dass Typ 1 dem Exklusivismus, Typ
2 dem Inklusivismus und Typ 3 und 4 dem Pluralismus der alten Katego-
risierung nahe kommen.

Sicherlich kann Kategorisierungen dieser Art, auch wenn ihre deutli-
che Unterscheidbarkeit nicht gegeben ist, sobald die Modell-Ebene ver-
lassen wird und man sich konkrete Entwiirfe anschaut3?, ein heuristi-
scher Wert zugesprochen werden, d.h. sie schlagen Schneisen in einen
uniibersichtlich gewordenen ,,Wald“ von religionstheologischen Vor-
schldgen multilateraler wie auch bi- oder trilateraler Art. Sie helfen bei
der Orientierung dariiber, welche interreligiosen Beziehungen einander
gedanklich nahe sind, welche sich warum aufeinander beziehen und wa-
rum sie zu welchen Schliissen kommen. Dies muss aber noch nicht be-
deuten, dass sie auch wissenschaftstheoretisch und logisch notwendig
sind, wie Schmidt-Leukel fir die Drei-Typen-Kategorisierung meint
nachweisen zu konnen.

Religionstheologie und Hermeneutik

Kehren wir zuriick zu unserer Ausgangsfrage und der Grundlage dieses
Handbuchs: Welchen Stellenwert haben theologische Entwiirfe, die eine Re-
lationierung des jeweils eigenen Glaubens zu anderen Religionen
vornehmen, fiir den interreligiosen Dialog? Es hat sich der Eindruck einge-
stellt, dass kein Entwurf religionstheologischer Art vor einer Vereinnah-
mungsdynamik gefeit ist. Im Falle von Konzepten, die in der Wirkungs-
geschichte als exklusivistisch betrachtet werden (Barth, Kraemer, Konzepte
evangelikaler Provenienz), sind es Vereinnahmungen pejorativer Art, d. h.
die Bestandsaufnahme dessen, dass aus christlicher Sicht unabdingbare
theologische Gedankenginge oder Bekenntnisse in anderen Religionen un-

31 Vgl. Paul E. Knitter, Introducing Theologies of Religions, Maryknoll 2002.

32 Dies ist anzumerken im Unterschied zu Klaus Schifers Einschitzung der Drei-Mo-
delle-Kategorisierung in Christlicher Glaube im religiosen Pluralismus, in: Ders., An-
stofs Mission — Impulse aus der Missionstheologie, Frankfurt/Main 2003, 159-175,
164.



Einleitung: Der (inter-)religidse Dialog und die Theologie der Religionen 23

zureichend oder nicht auftauchen. In ,,inklusivistischen“ oder ,,pluralisti-
schen“ Konzepten stehen positive Vereinnahmungen im Vordergrund.
Gleichwohl lisst sich ein ,,Vereinnahmungsmechanismus® vermutlich im
Prozess der interreligiosen Beziehungsaufnahme nicht vollstindig vermei-
den, da eine hermeneutische ,,Ersterfahrung® mit selbstreferentiellem Hin-
tergrund allererst der Ausloser fur die Bereitschaft zur Beschaftigung mit an-
deren Religionen und zum Dialog sein diirfte, so dass ein hermeneutischer
Purismus nicht gefordert werden kann. Sei es die theologische Einsicht,
dass Gottes Wirken auch in anderen Religionen wahrnehmbar ist, sei es
der Versuch, vergleichbare Errettungs- oder Erlosungsvorstellungen zu
eruieren — hier nimmt die theologische Beziehungsbemiihung ihren Anfang.
Ein kritischer Kontrolldiskurs, auch unter Inkaufnahme von ,, Verwundun-
gen“, wie Hans Jochen Margull sie (in seinem Text in diesem Band) theo-
logisch formuliert hat, sollte zur regelmifSigen Gegenpriifung der vorauslau-
fenden Annahmen und zur Neugestaltung der Relationierungselemente
fuhren. Anstelle einer ausformulierten Religionstheologie wiren zwei Auf-
merksamkeitsbereiche zu bedenken: Zum einen eine Wahrnehmungsschar-
fung, die sich, gespeist aus neueren hermeneutischen Einsichten?3, stets ver-
deutlicht, wie hoch die von den wahrnehmenden Subjekten konstruierten
Anteile der Sicht des Anderen, Fremden sind und wie umfassend und vielfil-
tig diese immer wieder durch neue Wahrnehmungsanstrengungen auf unter-
schiedlichen Ebenen erganzt und korrigiert werden miissen. Unsere jeweili-
gen Lebenswelten®*, Beziehungen und Sozialisationszusammenhinge
spielen eine beeinflussende Rolle bei dem Blick auf das andere. Unsere
Wahrnehmungen auch des anders Religiosen beruhen immer auf einer spe-
zifischen Lesung der Zeichensysteme religioser Traditionen und religios
Handelnder, die nicht eindeutig sind, sondern von uns mit unterschiedlichen
Assoziationen und Konnotationen versehen werden.3

33 Einsichten dieser Art werden in der pidagogisch-hermeneutischen Denkrichtung
des Konstruktivismus vertreten. Insbesondere der Kélner Pidagoge Kersten Reich hat
in seinem Konzept des interaktionistischen Konstruktivismus (Die Ordnung der
Blicke — Perspektiven des interaktionistischen Konstruktivismus, 2 Bde., Neuwied
1998) in den Gedanken der Konstruiertheit unserer Wahrnehmungswelt auch das Be-
dingungsfeld der Lebenswelten und der Interaktionen der wahrnehmenden Subjekte
einbezogen.

34 Vgl. Jirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik
der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt/Main 1987, 182-228 (Das Konzept der
Lebenswelt und der hermeneutische Idealismus der verstehenden Soziologie).

35 Vgl. hierzu insbesondere Umberto Eco, Semiotik. Entwurf einer Theorie der Zei-
chen, Miinchen 1987.



24 Ulrich Dehn

Zum anderen ist eine Ethik des Dialogs zu beherzigen, die sich in An-
lehnung an die Uberlegungen z. B. Leonard Swidlers und Raimon Panik-
kars (in diesem Band) Regeln der Kommunikation unterwirft, die von
Respekt gepragt sind und ein Gefille der Teilnehmenden sowie VerstofSe
gegen Hoflichkeitskonventionen nicht zulassen. Im Prinzip gilt, dass je-
des Kommunikationsverhalten, das schidlich fiir menschliche Beziehun-
gen wire, auch im interreligiosen Dialog zu meiden ist, gerade auch
dann, wenn es darum geht, Konflikte und Reibungsflichen zu themati-
sieren.

Es gilt zu beriicksichtigen, dass allen Gblichen Modellen einer Theo-
logie der Religionen ein essenzialisierendes Moment zueigen ist, das die
Religionen als Einheiten betrachtet, die als geschlossene Entititen zuei-
nander in Beziehung treten bzw. ihre Angehorigen/Mitglieder zueinander
in Beziehung treten lassen. Es ist nur transzendierbar, wenn man die Be-
ziehungsfrage aus dem theologischen Argumentationsrahmen, in wel-
chem Religionen in Beziehung zueinander treten, herauslést und in einen
allgemeinen kommunikativen Diskursrahmen hineinstellt. Dies ist eine
Denkbewegung, die aus zwei verschiedenen Richtungen vollzogen wur-
de: Zum einen kommt Sebastian Schiiler aus diskursanalytischer Per-
spektive zu der These, dass ,,,Religion® (im Singular) keine Entsprechung
in der Welt hat“ und insofern ,[d]er interreligiose Dialog zwischen
Christentum und Islam [...] also nicht statt[findet]*, weil die an diesem
Dialog Teilnehmenden ,,nur sich selbst und keine Religion reprisentieren
konnen“.3¢ Auch wenn die vollstindige Auflésung von ,,Religionen® als
jeweiliger Containerbegriff in Anbetracht des Selbstverstindnisses von
real existierenden Religionsgemeinschaften nicht sinnvoll erscheint®, ist
festzuhalten, dass Teilnehmende an einem Dialog zunichst fur ihre ei-
gene (religiose) Identitat stehen. Allerdings bewegen sie sich selbstverant-
wortlich in der Begegnung und sind normalerweise keine ,,Reprasentan-
ten“. Aus anderer spirituell orientierter Warte betont Raimon Panikkar,
dass weniger das Aufeinandertreffen von Religionen als die gemeinsame
religios-spirituelle Sphire entscheidend fiir die Begegnung ist: Er redet
deshalb von religiosem, nicht interreligiosem Dialog. Religion sei nicht

36 Sebastian Schiiler, Religioser Dialog als Diskurs — Eine religionswissenschaftliche
Perspektive, in: Tobias Miiller/Karsten Schmidt/Sebastian Schiiler (Hg.), Religion im
Dialog, Gottingen 2009, 113-136, 119.

37 Schiiler geht so weit zu schreiben: ,,Das Christentum oder den Islam gibt es nicht*

(ebd.).



