Uber das Zaudern

diaphanes
broschur






Joseph Vogl

Uber das Zaudern

diaphanes



1. Auflage 2014
© diaphanes, Ziirich-Berlin 2007
www.diaphanes.net

Alle Rechte vorbehalten

Satz und Layout: 2edit, Ziirich
Druck: Pustet, Regensburg
ISBN 978-3-03734-818-5



Inhalt

Zorn und Zaudern 7
Die erhobene Hand 31
Ein Wallenstein-Problem 49
Methodenlehre 71
Labyrinthe, Schwellen 93
Idiosynkrasien 131
Nachbemerkung 143

Anmerkungen 145






Zorn und Zaudern

Wenn ich mit einem Bild und mit der Beschreibung eines
Bilds beginne und beides zusammen wiederum beschreiben
mochte, so rechtfertigt sich diese Umsténdlichkeit vielleicht
dadurch, dass man in jenem Bild zunéchst nichts oder nur sehr
wenig sieht. Wie in vielen anderen Féllen wird auch dieses
Bild - ebenso wie seine Beschreibung — durch eine Unsicht-
barkeit hervorgebracht, und mehr noch: es wird hervorge-
bracht durch eine Liicke, durch eine Art Gedankenstrich,
durch etwas also, das diesem Bild nur deshalb angehort, weil
es auf und in ihm ganz konsequent und systematisch fehlt.
Das Bild, um das es hier geht, représentiert eine Leerstelle;
seine Beschreibung kreist um diese Leerstelle; und eine
Beschreibung von Bild und Bildbeschreibung kann darum
nicht anders, als sich von dem zweifachen Drama dieser Aus-
lassung gefangen nehmen zu lassen. Es handelt sich also, so
scheint es, um ein Bilderritsel besonderer Art.

So jedenfalls hat sich Sigmund Freud in einem seiner
schonsten Aufsidtze dem Moses des Michelangelo genihert:
angezogen und gebannt von einem Ritsel, von der Wir-
kungsweise eines Ratsels, das alle sichtbaren Evidenzen mit
einer tiefen Fragwiirdigkeit infiziert. Freud hat sich nim-
lich dieser fiir das Grabmal von Papst Julius II. bestimmten
Skulptur nicht blof in aller Vorsicht gewidmet, mit dem
Vorbehalt etwa, kein »Kunstkenner«, sondern Amateur und
Laie zu sein — ein Vorbehalt, der sich auch auf die folgenden
Uberlegungen bezieht. Er hat deren méichtigen Eindruck vor

Der Moses des
Michelangelo



Abb. 1: Michelangelo, Mose, ca. 1515.



allem dort aufgesucht, wo dieses Bild vom sitzenden Mose
das, was es eigentlich erzdhlen sollte, nicht wirklich erzihlt.
Denn einerseits scheint es keinen Zweifel daran zu geben,
dass dieses mosaische Arrangement — der méichtige bértige
Mann mit den Gesetzestafeln unter dem Arm (Abb. 1) —
irgendwie auf die Episoden aus dem Exodus, aus dem Zwei-
ten Buch Mose verweist: etwa darauf, dass Mose, ausgestat-
tet mit den Tafeln des Gesetzes, den Berg Sinai herabsteigt,
das abtriinnige Volk, dessen Aufruhr und dessen Tanz um
das goldene Kalb bemerkt, zornentbrannt die beiden Tafeln
wegwirft und zerschmettert und schlieBlich strafend in die
pietdtlose Menge fihrt. Andererseits ist nichts davon, wie
Freud feststellt, der Mose-Statue des Michelangelo anzuse-
hen: Sitzend, erstarrt, in der Bewegung gefroren, ist dieser
Mose geradewegs aus der Erzdhlung herausgefallen, kommt
nirgendwo her, um nirgendwohin zu gehen, auf ewig ver-
wachsen mit den Gesetzestafeln, die er eben nicht zerbricht.

Entsprechend verkniipft Freud mit diesem Mose, mit sei-
nem Bild und seiner Erzdhlung, eine zweiteilige Argumen-
tation. Er rekapituliert erstens Varianten eines moglichen
Sinns, den dieses gefrorene Bild im Fortgang der biblischen
Erzéhlung erhalten konnte, und bietet dabei die Kunstge-
schichte seiner Zeit auf, den damaligen state of the art: sei es,
dass sich hier ein »zeitloses Charakter- und Stimmungsbild«
prasentiert, auf dem der konigliche Priester seinen Blick iiber
die Geschicke des »Menschengeschlechts« schweifen lasst;
sei es, dass sich darauf eine physiognomische Studie, eine
»Mischung aus Zorn, Schmerz und Verachtung« erkennen
lésst; sei es, dass sich darin ein besonderer Moment aus dem



Bewegungs-
sturm

Leben des Mose verdichtet, ein dramatischer Augenblick,
der Mose mit angezogenem Bein und kurz vor seinem Zor-
nesausbruch, vor seinem Aufspringen und seiner Strafaktion
festgehalten hat, eine geghemmte Bewegung im Vorspann der
Tat; sei es schlieB3lich, dass man es dabei mit einem Mose zu
tun hat, der vom Radau seines Volks iiberrascht wird, dabei
den Kopf nach links wendet, die herabgleitenden Gesetzes-
tafeln gerade noch festhilt, ein Augenblick hochster Span-
nung vor deren Fall.'

Zweitens aber klammert Freud all diese Interpretationen
sogleich wieder ein und blattert sie nur deshalb durch, weil
sie vielleicht nur von einer absence of meaning, von einer
Abwesenheit jeglicher Bedeutung in der gesamten Konzep-
tion hervorgebracht werden: »Hat der Meister wirklich so
undeutliche oder zweideutige Schrift in den Stein geschrie-
ben, daf} so verschiedenartige Lesungen moglich werden?«
(177) Gegen die diversen Variationen von Sinnsuche nimmt
er in seinem Aufsatz von 1914 stattdessen einen anderen
Weg, er nimmt den Weg einer Spurensicherung, auf dem
nur das Detail, die Kleinigkeit, der Abhub und der refuse,
die scheinbare Belanglosigkeit zihlt. Eine Hermeneutik des
Sinns, die zwischen biblischer Erzihlung und Renaissance-
plastik oszilliert, wird durch eine Konjektur von Indizien
iiberboten, die etwa folgendermal3en verfihrt.

Das eine Detail, dem Freud nahezu vier Seiten seines
Textes widmet, betrifft die Verwicklung zwischen dem
Zeigefinger der rechten Mose-Hand und jener tief hdngen-
den Bartgirlande, die im Schwung von der linken Wange zur
rechten Brustseite verlduft. Wenn dieses Detail tatsdchlich

10



eine Bedeutung hat, so lautet Freuds Argument, so liegt sie
eben in einer Unsichtbarkeit, in einer Verborgenheit. Es
kann sich namlich nur dadurch erkliaren, dass hier der blof3e
Rest einer Beziehung vorliegt, die Spur eines zuriickgeleg-
ten Wegs, der Endpunkt einer Bewegung, an dem die rechte
Hand nun mit der Bartstrahne verharrt. Und das wére Freuds
Hypothese oder Konjektur: Eigentlich sal Mose zunichst
ruhig da, horte dann ein Gerdusch, wendete den Kopf, sah
eine Szene, wurde von Zorn ergriffen, fuhr mit seiner rech-
ten Hand ungeduldig und energisch nach links in den Bart,
wurde irritiert, zog — aus welchem Grund auch immer — die
rechte Hand samt Bartstrahne zuriick, um nun in neuer
Stellung zu verweilen. Was also die Statue des Michelan-
gelo nach Freuds Beschreibung zeigt, bleibt abwesend: eine
Hin- und Herbewegung, die sich nur von ihrem Ende her, als
Uberrest manifestiert.

Und hier kommt eine zweite Kleinigkeit, eine zweite Beob-
achtung ins Spiel. Freud will ndmlich bemerken, dass die
omindse rechte Hand des Mose nicht nur mit dem Bart, son-
dern auch mit den Gesetzestafeln beschéftigt ist; und dies auf
besondere Weise. Denn diese Steintafeln balancieren nicht
nur etwas prekér und verdreht mit ihrer Spitze auf dem Sitz;
auch von der rechten Hand ist unklar, was sie dabei tut — ob
sie die Tafeln stiitzt oder von den Tafeln selbst gestiitzt wird.
Und auch hier wagt sich Freud an die Rekonstruktion einer
Unsichtbarkeit, die diese seltsame Handhabung des heiligen
Gegenstands erklaren und rechtfertigen soll. Demnach saf3
Mose einmal gerade und trug die Tafeln wie eine Mappe auf-
recht unter dem Arm. Dann kam die Stérung, der gewendete

11



Abb. 2: Mose als Bewegungs-Bild.

Kopf, der linke Fufl machte sich zum Aufspringen bereit, die
Hand lie3 die Tafeln fahren, sie kippten, nur vom Druck des
rechten Arms gehalten, bis schlie3lich die Hand zuriickfahrt
und nun das »sonderbar gezwungen erscheinende Ensemble
von Bart, Hand und auf die Spitze gestelltem Tafelpaar«
ergibt — Resultat einer leidenschaftlichen Arm- und Hand-
bewegung, Ergebnis eines hin und zuriick verlaufenden
»Bewegungssturms« (192). Schlielich hat Freud dafiir ein
Verlaufsdiagramm, die Stadien eines kinetischen Ablaufs
vorgeschlagen; er hat Michelangelos Plastik in eine Serie
von stills aufgelost und damit sozusagen animiert (Abb. 2):
zunéchst der Mose in Ruhestellung; dann der aufgestorte,
aufbrausende Mose; schlieflich der Mose des Michelangelo,
der verbleibende Rest einer zuckenden Bewegung hin und
her, vor und zuriick.

Man hat es also in Freuds Text mit einer mehrfachen
Uberschreibung zu tun, in der Bibeltext, Statue und Bild-

12



