Leseprobe aus:

Sz HELDEN
5 AUF DER
COUCH

Von Ein
Werther psychiatrischer
bis Streifzug durch

Harry Potter die Literatur-
geschichte

ISBN: 978-3-499-60672-4
Mehr Informationen zum Buch finden Sie auf www.rowohlt.de.



Claudia Hochbrunn und Andrea Bottlinger legen in
diesem amiusanten Streifzug durch die Literaturgeschichte
beruihmte Romanfiguren auf die Couch und uberprifen
deren Geisteszustand. Héatte man die Eltern von Odipus
mit einer Erziehungsberatung vor dem Schlimmsten
bewahren konnen? Ware Romeo und Julias Geschichte
anders verlaufen, wenn sie keine pubertierenden Teenager
gewesen waren? Und hatte ein zwangloser Umgang mit
Sexualitat Goethes Werther vom Selbstmord abgehalten?

Fest steht: Gute Geschichten funktionieren seit jeher
nur, weil ihre Helden nicht perfekt sind, sondern eine
ordentliche Macke haben und Fehler machen.

Claudia Hochbrunn ist Facharztin fur Psychiatrie
und Psychotherapie. Sie arbeitete viele Jahre lang
in verschiedenen psychiatrischen Kliniken, beim
Sozialpsychiatrischen Dienst sowie im forensischen
MafRregelvollzug mit Schwerverbrechern. Zum Schutz
ihrer Patienten verfasst sie ihre Biicher unter Pseudonym.
Andrea Bottlinger studierte Buchwissenschaft und
Komparatistik und arbeitet als Lektorin und Ubersetzerin.
Sie hat mehrere Romane veroffentlicht.



Claudia Hochbrunn

Andrea Bottlinger

Helden auf der Couch

Von Werther bis Harry Potter -
ein psychiatrischer Streifzug
durch die Literaturgeschichte

Rowohlt Taschenbuch Verlag



Originalausgabe
Veroffentlicht im Rowohlt Taschenbuch
Verlag, Hamburg, Oktober 2019
Copyright © 2019 by Rowohlt Verlag GmbH, Hamburg
Covergestaltung ZERO Media GmbH, Miinchen
Coverabbildung FinePic®, Miinchen
Satz aus der Abril Text
bei Dorlemann Satz, Lemforde
Druck und Bindung CPI books GmbH, Leck, Germany
ISBN 978-3-499-60672-4



Vorwort

Menschliche Gesellschaften definieren sich tiber ihre Wer-
te - das war schon immer so, seit die Menschen in der
Steinzeit anfingen, sich selbst als Individuum mit eigenem
Brauchtum und eigener Kultur wahrzunehmen. Und schon
immer war der Wunsch des Menschen vorhanden, seine
Empfindungen und seine Gefuhle, aber auch seine Werte
und Traume, Plane und Vorstellungen weiterzugeben. An-
gefangen bei den Hohlenmalereien der Steinzeit bis hin
zum heutigen digitalen Zeitalter mit all seinen sozialen
Netzwerken, in dem wir so viele Ausdrucksmoglichkeiten
haben wie niemals zuvor in unserer Geschichte.

Die Literatur der verschiedenen Epochen ist ein wah-
res Schatzkastchen, um mehr iiber uns selbst zu erfahren,
denn sie ist ein Spiegel der jeweiligen Werte der Menschen.
Ganz gleich, ob der Autor es beabsichtigt hat oder nicht,
schleichen sich immer die Wertvorstellungen und Vorur-
teile einer Kultur in zeitgenossische Werke. Und sie zei-
gen uns auch ziemlich deutlich ihre Macken auf. Gute Li-
teratur zeichnet sich dadurch aus, dass ihre Handlungstra-
ger - einstmals Helden genannt, heute spricht man eher
von Protagonisten - so fein gezeichnet sind, dass sie uns
wie echte Menschen erscheinen. Echte Menschen, die man
auch auf die Couch legen kann, um sie zu analysieren und
sich ndher mit ihren Macken zu befassen. Und dabei kann
man sich gut der Frage annahern, welche Macken uni-
versell menschlich und welche ihrer Zeit geschuldet sind.
Interessanterweise kann man aber auch Fortschritte und
Ruckschritte in der Menschheitsgeschichte anhand ihrer
jeweiligen Erzahlkultur erkennen. Und was ware gewe-
sen, wenn tragisch-gescheiterte Helden der Vergangenheit
rechtzeitig einen Psychiater aufgesucht hatten? Hatte man
die Eltern von Odipus mit einer Erziehungsberatung vor
dem Schlimmsten bewahren konnen? Wie sehr ist Romeo



und Julias Schicksal eigentlich der Tatsache geschuldet,
dass sie beide Teenager waren? Und hatte ein zwangloser
Umgang mit Sexualitat Goethes Werther vom Selbstmord
abgehalten?

In diesem Buch nehmen sich eine Literaturwissenschaft-
lerin und eine Psychiaterin gemeinsam einer Auswahl von
berihmten fiktiven Figuren der Literatur an, um sie auf hu-
morvolle Weise zu analysieren, auf die Couch zu legen und
das Spielchen - was ware, wenn sie rechtzeitig zum Psych-
iater gegangen waren - durchzuexerzieren. Hatte es uber-
haupt etwas geandert? Lag es in den Charakteren selbst
oder doch eher in ihrer Umwelt?

Wenn Sie ein Literaturfreund sind und zugleich SpalS an
der Psychologie haben, folgen Sie uns auf eine amiisante
Reise durch die Weltgeschichte der Literatur, und schauen
Sie uns bei dem Frevel zu, den Geisteszustand beriuhmter
Romanfiguren zu uberprifen ...



Einfuhrung = Haben sich

die Menschen wirklich jemals verandert?

Oft stellen wir uns die Menschen aus anderen Zeiten als
fremdartige Wesen vor, deren Taten und Beweggrinde wir
kaum nachvollziehen konnen. Sie schienen entweder damit
beschaftigt gewesen zu sein, Kriege zu fiihren, Monumen-
te zu errichten und fremdartigen Gottern zu huldigen, oder
sie starben in Kriegen, schufteten sich beim Errichten der
Monumente anderer zu Tode und wurden aus religiosen
Grinden auf schreckliche Weise umgebracht. Dass auch
sie ein ganz alltagliches Leben hatten und genau wie wir
uber Witze lachten, weil sie sie einfach nur lustig fanden,
oder ganz banale Probleme hatten, die nichts mit der his-
torischen Weltgeschichte zu tun hatten, ist oftmals schwer
vorstellbar.

Das ruhrt daher, dass sich die Geschichtsschreibung lan-
ge Zeit ausschliefSlich auf die Herrscher und religiosen An-
fuhrer beschrankte und sich nur selten fragte, was der ein-
fache Mann eigentlich so getan hat. Wenn man sich jedoch
nur die Politiker und andere Fuhrungspersonlichkeiten an-
sieht, dann mussen einem die Menschen zwangslaufig ein
wenig seltsam vorkommen. Das ist noch heute so, und wir
Menschen neigen leider viel zu haufig dazu, ganze Volker
mit ihrer politischen Fihrung zu identifizieren.

Tatsachlich waren die Menschen friher auch einfach
nur Menschen. Natiirlich gibt es einige kulturelle Unter-
schiede, und mit der Bedienung eines Smartphones waren
sie definitiv uberfordert gewesen - aber wenn wir ehrlich
sind, sind das auch heutzutage viele Leute -, doch als nor-
male Menschen hatten sie schon immer ganz gewohnliche
menschliche Probleme und Bedirfnisse. Dabei legten sie
Verhaltensweisen an den Tag, die einem sehr modern vor-
kommen. So findet man beispielsweise an den Wanden vie-



ler altagyptischer Graber Graffiti aus griechischer und ro-
mischer Zeit, die solch Uberaus wichtige Botschaften wie
«Lucius war hier» vermitteln. Selbst die Wande offentlicher
Toiletten wurden schon immer gerne bekritzelt, wie man in
den Ruinen von Pompeji feststellte.

Auch die Reaktionen auf neue Erfindungen waren schon
immer dieselben. So hat der Buchdruck ganz ohne Zwei-
fel dazu beigetragen, die Jugend der frihen Neuzeit zu ver-
derben, wenn man zeitgenossischen Quellen glauben darf.
Angefangen bei einem gewissen Martin Luther, der, den
Klagen seiner Gegner zufolge, nicht einmal mehr die Bibel
und zugehorige Schriften ausreichend auswendig konnte.
Stattdessen brachte er zu Streitgesprachen stets eine klei-
ne Sammlung Blcher mit, in denen er bei Bedarf Stellen
nachschlagen konnte. Unmoglich! Diese Jugend von heu-
te kann sich auch wirklich gar nichts mehr merken. Wo
soll das blo8 noch hinfithren? Passend dazu lesen sich eini-
ge der Flugblatter aus dem Zeitalter der Reformation wie
eine heutige Facebook-Diskussion samt unflatiger Beleidi-
gungen und ausgesprochen kreativer Wege, das jeweilige
Gegenuber als dumm zu bezeichnen.

Da uberrascht es nicht, dass sich auch die Helden in der
Literatur uber die Jahrhunderte schon immer mit denselben
normal-menschlichen Problemen herumgeschlagen haben
und dass auch jahrtausendealte Texte heute noch relevant
sein konnen. Genau das macht es moglich, moderne psy-
chologische Ansatze auf alte Werke anzuwenden.

In diesem Buch werden wir uns nicht nur damit beschaf-
tigen, welche besonderen Macken die Menschen in jeder
Epoche hatten, sondern wir werden uns auch den allgemei-
nen, alle Zeiten iiberdauernden Problemen der Menschen
widmen und uberpriifen, ob man sie friher besser oder
schlechter als heute bewaltigte.



Erste Etappe der Weltliteratur:

Die Antike

Wenn man von der Antike redet, meint man vor allem die
griechische und romische Kultur des Altertums. Beide hat-
ten die Angewohnheit, sich Uiberall zu verbreiten, egal, ob
sie willkommen waren oder nicht. Vor allem im alten Grie-
chenland wurden viele Konzepte entwickelt, die noch im-
mer Grundstein unserer heutigen Weltsicht sind. Nicht nur
steht die Dichte eines Objekts eng im Zusammenhang mit
einem Kerl namens Archimedes, der vor ein paar tausend
Jahren im alten Griechenland ein Bad genommen hat. Auch
viele andere Wissenschaften haben griechische Wurzeln.
Wir mogen seitdem einiges dazuerfunden haben, aber wenn
man tief genug grabt, findet man irgendwo im Fundament
immer einen alten Griechen. So ist auch Aristoteles’ Poe-
tik bis in die Gegenwart relevant, die griechischen Dramen
und Sagen inspirieren weiterhin neue Werke (unter ande-
rem den Jugendbuch-Erfolg Percy Jackson), und Homers Ili-
as wurde 2004 zuletzt verfilmt. Es liegt also auf der Hand,
dass wir in den Werken dieser Zeit immer noch einiges fin-
den, mit dem man sich auch heute noch identifizieren kann.

10



Konig Odipus = Warum der dependente

Personlichkeitstypus eine ganze Familie in den Abgrund fithren kann

Griechische Dramen entstanden nicht etwa zur Erheiterung
des Volkes, sondern im Zuge des Dionysus-Kultes in Athen.
Wahrend der GrofSen Dionysien, eines mehrtagigen Festes
zu Ehren des Gottes, wurde 534 v. Chr. die erste griechische
Tragodie aufgefiithrt. Verfasst wurde sie von dem Dichter
Thespis, auf den sich Schauspieler immer noch gerne be-
rufen, wenn sie sich wichtigmachen wollen, indem sie sich
Thespis-Jinger nennen.

Die Tragodien behandelten fast immer Themen aus den
griechischen Sagen, und ihr Ziel war, den Zuschauer Riih-
rung und Schrecken durchleben zu lassen, um ihn von die-
sen Gefiihlen zu reinigen. Ein bisschen so, wie manch einer
heutzutage nach einer hasslichen Scheidung mit einem Be-
cher Eiscreme uber einen tragischen Liebesfilm weint, in
der Hoffnung, dass es ihm danach besser geht. Nun, natir-
lich nicht exakt so, aber die Stiicke waren darauf ausgelegt,
beim Publikum eine starke emotionale Reaktion hervorzu-
rufen.

Zu diesem Zweck brachten die griechischen Dichter ihre
Helden oft in eine Situation, in der sie dazu verdammt wa-
ren, sich schuldig zu machen, egal, was sie taten. Im Gegen-
teil, je mehr sie versuchten, dieser Situation zu entkommen,
desto schlimmer wurde es. Das Ganze mindete schliefSlich
in der in unseren Sprachgebrauch eingeflossenen Katastro-
phe, an der der Held sowohl seelisch als auch korperlich
zerbricht.

Sophokles’ Konig Odipus ist das beste Beispiel dafiir.
Sein Name diirfte jedem vom Odipus-Komplex her gelaufig
sein, mit dem Freud es bezeichnete, wenn ein Junge seine
Mutter begehrte. Allerdings tut diese eher zweifelhafte Be-

11



rithmtheit Odipus unrecht. Die ganze Geschichte ging nam-
lich so:

Eine Geschichte von elterlichem Versagen
und sich selbst erfillenden Prophezeiungen

Odipus’ leibliche Eltern waren der Kénig Laios von Theben
und dessen Gemahlin Iokaste. Laios war seinerseits als der
Ziehsohn des Konigs Pelops aufgewachsen und hatte sich
in dessen leiblichen Sohn Chryssippos verliebt. Er tat das,
was man im alten Griechenland offenbar immer tat, wenn
man sich in jemanden verguckte: Er entfithrte Chryssippos
nach Theben. Pelops verfluchte ihn daraufhin: Sollte er je
einen Sohn zeugen, solle dieser ihn toten und seine eigene
Mutter heiraten.

Als Iokaste dann tatsachlich einen Sohn gebar, warn-
te das Orakel von Delphi Laios vor diesem Fluch. In Ab-
sprache mit Iokaste und in einem beispiellosen Anfall von
Feigheit und elterlichem Versagen durchstach Laios sei-
nem Sohn daraufhin die Fulle, band sie zusammen und
schickte jemanden mit dem Saugling los, um ihn auszuset-
zen. Es ist nicht uiberliefert, warum Laios Angst hatte, ein
Saugling konne ohne diese MaRnahmen eventuell aus eige-
ner Kraft weglaufen. Da ihm aufSerdem jedoch nicht in den
Sinn gekommen ist, dass eine liebevolle Erziehung even-
tuelle Mordgedanken seitens seines Sohnes gar nicht erst
aufkommen lassen konnte, ist davon auszugehen, dass er
nicht der Hellste war.

Der Mann, der das Kind aussetzen sollte, hatte Mitleid
mit ihm und brachte es stattdessen nach Korinth, wo es von
Konig Polybos und seiner Gemahlin Merope adoptiert wur-
de. Sie gaben ihm den Namen Odipus.

Ohne von seiner Herkunft zu wissen, wuchs Odipus in
Korinth auf. Und damit hatte alles so schon enden kon-
nen, aber bekanntlich kommen Geheimnisse und vergange-

12



ne Fehler immer irgendwann zurick, um einen in den Hin-
tern zu beilSen.

Als ein Betrunkener auf einem Fest Andeutungen macht,
er sei nicht der leibliche Sohn seiner Eltern, konfrontiert
Odipus Polybos und Merope mit dieser Behauptung, ohne
jedoch zufriedenstellende Antworten zu bekommen. Dar-
aufhin wendet er sich genau wie sein Vater an das Orakel
von Delphi. Dieses sagt ihm, wie schon Laios zuvor, dass
Odipus seinen Vater toten und seine Mutter heiraten wer-
de.

Nun ist es so, dass Orakelspriche normalerweise dann
schon schwierig zu interpretieren sind, wenn man im Besitz
aller relevanten Informationen ist. Odipus ist das jedoch
nicht. Er geht immer noch davon aus, dass Polybos und
Merope seine Eltern sind. Er denkt, das Orakel habe ihm ge-
sagt, er werde Polybos toten und Merope heiraten. Anstatt
dariber nachzudenken, dass es aulserst schwer ist, aus Ver-
sehen jemanden umzubringen, den man nicht umbringen
will, und noch einmal schwerer, aus Versehen jemanden zu
heiraten, den man nicht heiraten will - eine Uberlegung, die
vielleicht dazu gefiihrt hatte, dass Odipus sich noch mal auf
die Andeutungen des Betrunkenen zuruckbesonnen hatte -,
bricht er in die Ferne auf und fithrt damit die Tradition sei-
nes leiblichen Vaters fort, auf Orakelspriuche mit nur halb-
durchdachten Kurzschlussentscheidungen zu reagieren.

Das Publikum kann sich natirlich denken, wo der Feh-
ler in dieser Uberlegung liegt, und ist dazu gezwungen, ta-
tenlos zuzusehen, wie das Unheil unvermeidlich naht. Als
Aristoteles seine Poetik verfasste, hat er bei den Gefiih-
len, die eine Tragodie im Zuschauer auslost, eindeutig den
malSlosen Frust vergessen, den es bedeutet, einem Charak-
ter «Nein, tu es nicht!» zurufen zu wollen, wahrend man
nichts daran andern kann, dass er in sein eigenes Verder-
ben rennt.

13



An einer Weggabelung im Gebirge trifft Odipus auf einen
Wagen und gerat in einen heftigen Streit mit dessen Fah-
rer, der ihn seiner Meinung nach zu arrogant behandelt.
SchlieRlich artet dieser Zusammenstol$ so weit aus, dass er
den Fahrer des Wagens totet - ohne zu wissen, dass es sich
dabei um seinen leiblichen Vater Laios handelt. Damit ist
der erste Teil des Orakelspruchs erfillt.

Vor den Toren Thebens begegnet Odipus einer Sphinx,
die jeden Reisenden frisst, der ihr Ratsel nicht 16sen kann.
Bisher ist es noch niemandem gelungen, dieses Ratsel zu
knacken. Wie Laios, der anzunehmenderweise vor seiner
Begegnung mit Odipus aus Theben gekommen ist, an der
Sphinx vorbeigelangen konnte, wird fiir immer das Geheim-
nis des Autors bleiben. Aber das tut hier auch wenig zur
Sache. Odipus 16st das Rétsel auf jeden Fall, und die Sphinx
sturzt sich daraufhin von einem Felsen. Mit ihrem Selbst-
wertgefiithl war es offensichtlich nicht weit her. Dafiir, dass
er die Stadt von diesem Monster befreit hat, macht man
Odipus zum neuen Kénig von Theben und er erhélt Iokas-
te zur Frau. Damit heiratet er seine leibliche Mutter und
erfillt den zweiten Teil des Orakelspruchs. Aber es kommt
noch schlimmer!

Jahre spater hat Odipus mit seiner Mutter vier Kinder
gezeugt und ist genau genommen recht glicklich in seiner
Unwissenheit. Aber in Theben wiitet eine Seuche, gegen
die kein Mittel hilft. Schon wieder fragt man das Orakel um
Rat - eine Angewohnheit, die die gesamte Familie vielleicht
besser nie begonnen hatte. Dieses sagt, die Seuche habe ih-
re Ursache darin, dass der Tod von Laios nie geracht wurde.

Odipus, der nie herausgefunden hat, dass der Mann, den
er an der Wegkreuzung getotet hat, Laios war, strengt Er-
mittlungen an und schlagt damit einen weiteren Nagel in
seinen eigenen Sarg.

Nach und nach kommt die Wahrheit ans Licht. Als Iokas-
te klarwird, dass sich der Jahre zuriickliegende erste Ora-

14



kelspruch langst erfiillt hat, erhdngt sie sich. Odipus sticht
sich kurz darauf mit ihren Haarspangen die Augen aus. Die
Katastrophe ist perfekt.

In der Geschichte von Odipus geht es also nicht darum, dass
er seine Mutter unbedingt heiraten wollte, wie der nach ihm
benannte Komplex vermuten lasst. Stattdessen sollte damit
aufgezeigt werden, dass man seinem Schicksal nicht ent-
kommen kann, egal, wie sehr man es versucht. Odipus und
seine Familie haben versucht, sich gegen das Schicksal auf-
zulehnen, und das hat tiberhaupt erst dazu gefiithrt, dass
alles so gekommen ist, wie es vorhergesagt wurde.

Was man daraus aullerdem lernt, ist, dass die griechi-
schen Gotter einen echt iiblen Humor hatten und es nicht
leiden konnten, wenn man meinte, schlauer zu sein als sie.

Odipus und seine Familie
aus psychiatrischer Sicht

Laios - der verantwortungslose Vater

Laios ist eine besonders tragische Figur, wenn man berick-
sichtigt, dass er - obgleich die Griechen ein sexuell freizu-
giges Volk waren, das homosexuelle Lebenspartnerschaf-
ten schon frih anerkannte und in Heldenepen besang - kei-
ne vernunftige Beziehung zu seinem Geliebten Chryssippos
aufbauen konnte, sondern zum Mittel der Entfiuhrung grei-
fen musste, was ihm den tragischen Fluch einhandelte. An
diesem Punkt stellt sich die Frage, warum Laios, der doch
eigentlich eine Beziehung zu Chryssippos wollte, Iokaste
heiratete. Wenn man den Gedanken weiterverfolgt, konn-
te man den Fluch des Pelops auch anders interpretieren.
Moglicherweise wollte Pelops seinen Sohn Chryssippos da-
mit nur schitzen, weil er den windigen Charakter von Lai-

15



os langst durchschaut hatte - Laios, der sich immer alles
nahm, ohne Riicksicht auf Konsequenzen.

Wollte Pelops verhindern, dass Laios eine Frau heirate-
te und Chryssippos dann verlie3? Oder war es wirklich nur
der heilse Zorn des Vaters, der sich um den Sohn betrogen
fuhlte? Aufgrund der durftigen Quellenlage werden wir die
wahren Hintergrinde wohl nie mit letzter Sicherheit erfah-
ren. Fakt ist, dass Laios auch als Ehemann und Vater keine
uberzeugende Figur machte. Verantwortung zu uberneh-
men hatte er nie gelernt. Sobald das Lustprinzip versag-
te, suchte er Rat bei anderen Instanzen - in diesem Fall
beim Orakel. Hier offenbaren sich neben den dissozialen
Charakterziigen des Laios, die sich aus seiner Vorliebe fiir
Regelbriche und Entfithrungen schon frith erkennen las-
sen, auch dependente, also abhangige Personlichkeitszuge.
Er will keine Verantwortung tragen und lieber weitere Re-
geln brechen, anstatt sich seiner Verantwortung zu stellen.

Dabei versagt er auf kompletter Linie und zeigt, wohin
Entscheidungsunfahigkeit fuhrt. Er hatte nach der Geburt
seines Sohnes drei Moglichkeiten: Die reifste hatte darin
bestanden, Verantwortung zu ubernehmen. Wenn es die-
sen Orakelspruch schon gibt, kann man ihn auch interpre-
tieren. Hatte er seinem Sohn eine liebevolle Erziehung ge-
wahrt, sodass dieser Sohn seine Eltern aufrichtig liebte,
hatte es nur zwei Moglichkeiten gegeben, warum sein Sohn
ihn hatte toten konnen - entweder durch einen Unfall oder
aufgrund einer schweren Krankheit als Akt der Erlosung
und Gnade. Ein echter Mord ware allerdings nahezu ausge-
schlossen. Die Heirat mit der Mutter hatte dann allenfalls
als Pro-forma-Modell angestanden, um die Witwe zu ver-
sorgen - derartige Modelle lebten bereits die alten Agypter
vor. Allerdings fehlte Laios der Mut, die Verantwortung fur
ein derartiges Modell zu Ubernehmen.

Die zweite Moglichkeit ware die gewesen, dass Laios sei-
ne dissozialen Zlige komplett ausgespielt hatte. Er hatte

16



sich dann selbst die Hande schmutzig machen und Odipus
toten miissen. Dazu fehlte ihm der Mut. Eine andere Alter-
native hatte er dabei gar nicht bedacht - er hatte auch Io-
kaste toten konnen. Wenn Odipus keine Mutter mehr zum
Heiraten hatte, ware damit das ganze Orakel ausgehebelt.
Dazu fehlte Laios jedoch nicht nur der Mut, sondern ver-
mutlich auch die Phantasie.

Er wahlte stattdessen die dritte Moglichkeit, getreu dem
Motto: «Wasch mich, aber mach mich nicht nass.» Eine hal-
be Losung, die bekanntlich immer die schlechteste ist. An-
statt Verantwortung zu ubernehmen, gab er anderen das
Heft in die Hand, um sich selbst rein zu halten. Und da er
sein Wesen wahrend all der Jahre nicht anderte, sondern
ein dissozialer und zugleich verantwortungsloser Charak-
ter mit Entscheidungsschwache blieb, erklart es sich auch,
warum er im spateren Konflikt mit seinem unbekannten
Sohn den Kirzeren zog und nicht ausgleichend und mafi-
gend auf ihn einwirken konnte. Er hatte lieber bei seiner
urspringlichen Neigung zu Chryssippos bleiben sollen, zu-
mal die Homosexualitat damals durchaus legitim war und
er nach diesem Goldenen Zeitalter weitere zwei Jahrtausen-
de auf die Ehe fiir alle hatte warten mussen.

Iokaste - die kindliche Mutter

Iokaste ist zu Beginn der Geschichte ebenso Opfer wie Odi-
pus, denn man muss ihr zugutehalten, dass sie bei Odipus’
Geburt vermutlich erst dreizehn oder hochstens vierzehn
Jahre alt war. Moglicherweise war das pubertierende Mad-
chen in der frithen Mutterrolle iiberfordert und ganz dank-
bar, dass Laios ihr die Entscheidung abnahm. Vielleicht
hielt sie auch lieber den Mund, damit Laios nicht doch noch
auf die Losungsmoglichkeit «eine tote Mutter kann nicht
geheiratet werden» kam.

Wir konnen davon ausgehen, dass die Ehe mit Laios fur
Iokaste nicht lustig war - aber das war sie fur Frauen im
antiken Griechenland ohnehin nur in den seltensten Fallen.

17



Vermutlich empfand Iokaste Laios’ Tod als Erlosung und
war deshalb auch sofort bereit, einen attraktiven jungen
Mann an seiner Stelle zu heiraten und mit ihm mehrere Kin-
der zu haben. Iokaste war damals wohl Ende zwanzig und
somit in dem Alter, da die weibliche Libido voll erwacht ist.
Der junge, unverbrauchte Odipus konnte ihre Bediirfnisse
also in jeder Hinsicht erfillen und tat dies wohl auch regel-
maflig, wie ihre wachsende Kinderzahl bestatigt.

Die entscheidende Frage ist, weshalb Iokaste sich wirk-
lich erhangte, als sie von der Wahrheit erfuhr. War es die
Scham, einem «Motherfucker» aufgesessen zu sein? Oder
zerbrach vielmehr ihr Selbstbild als begehrenswerte jun-
ge Frau, da sie nun zugleich auch noch die Mutter ihrer
eigenen Enkelkinder war? Iokastes Weltbild war so tief er-
schiittert, dass sie keine Moglichkeit mehr sah, die Scher-
ben irgendwie zu kitten. Dabei hatte es Losungsmoglichkei-
ten gegeben. Der Orakelspruch, der besagte, was wegen
der Seuche in Theben zu unternehmen sei, erwahnt nie ir-
gendeine Art von Strafe fur lokaste. Darin heil3t es nur, dass
der Morder von Laios gefunden und bestraft werden muss.
Moglicherweise ware die Erkenntnis, mit der eigenen Mut-
ter verheiratet zu sein, schon Strafe genug fiir Odipus ge-
wesen. Iokaste hatte fur ihre Verfehlungen offiziell BulSe
tun und die Ehe annullieren, aber weiterhin fir ihre Kinder
da sein konnen. Stattdessen wahlte sie den Weg der Flucht
und lieR ihren Sohn Odipus ein zweites Mal im Stich - im
wahrsten Sinne des Wortes, da der sich dann ja bekannter-
malSen die Augen ausstach, um das Ungluck nicht mehr mit
ansehen zu missen.

Die familiendynamisch korrekte Losung

Was ware gewesen, wenn in dieser Geschichte alle Betei-
ligten wie erwachsene Menschen gehandelt hatten? Nun,
die Geschichte ware bereits am Anfang ganz anders verlau-

18



fen, da Laios zu seiner Bisexualitat gestanden hatte und mit
Chryssippos eine reife Beziehung eingegangen ware. Falls
es wider Erwarten dennoch zu dem Fluch gekommen ware,
hatte ein reifer Laios nach Wegen gesucht, den Spruch des
Orakels auf sozialvertragliche Weise zu erfiillen. Er hatte
seinen Sohn liebevoll aufgezogen und sich von ihm verspre-
chen lassen, dass der ihm - sollte er mal schwer krank wer-
den - Sterbehilfe gewahrt und sich anschlieSend um die
Mama kiimmert - und sei es durch den Pro-forma-Stand ei-
ner Ehefrau, der aber nicht vollzogen werden muss. Fol-
gende Lehre lasst sich aus den griechischen Sagen ziehen:
Man kann seinem Schicksal nicht davonlaufen, aber man
kann es selbst gestalten. Wenn Prophezeiungen dazu nei-
gen, sich selbst zu erfillen, so haben wir dennoch die Mog-
lichkeit, die Art, wie sie sich erfillen, zu beeinflussen. Wir
sind keine Opfer der Umstande, wenn wir bereit sind, die
Verantwortung fur unser Handeln zu tragen.

19



Zweite Etappe
der Weltliteratur:

Das Mittelalter

Inzwischen hat man herausgefunden, dass das Mittelalter
nicht ganz so diister war, wie man lange dachte, aber ein
Quell der Innovationen und neuen Gedankenguts war Eu-
ropa in dieser Zeit dennoch nicht. Dafiir hatte die katholi-
sche Kirche alles zu sehr in ihrem Griff. Viele der philoso-
phischen und wissenschaftlichen Schriften aus der Antike
sind heute auch nur deshalb noch erhalten, weil sie im Na-
hen Osten in den Landern aufbewahrt und kopiert wurden,
die nicht christlich, sondern islamisch waren.

Das Christentum brachte auflerdem ein sehr zwiespalti-
ges Verhaltnis zu Frauen und der Sexualitat mit sich. Leu-
te mit genug Bildung und Zeit, um lesen und schreiben zu
konnen, waren oft Monche, die bekanntlicherweise im Zo6-
libat lebten. Sex und Frauen, die immer eine Versuchung
darstellten, waren fur sie ein Tabu. Dass nichts Vernuinfti-
ges dabei herauskommen kann, wenn Leute ihre Meinung
zu Themen kundtun, mit denen sie keine direkte Erfahrung
haben, hatte eigentlich jeder wissen miissen. Dennoch hor-
te man gerne auf Leute wie Thomas von Aquin, die Frauen
als minderwertige Geschopfe ansahen, die die Lehren des
Teufels verbreiteten, wenn man sie nur liefSe.

Aber auch den Mannern tat dieses Weltbild nicht gut,
stellte man doch recht hohe Anspriche in Sachen Helden-
mut und Ritterlichkeit an sie, die schwer zu erfiillen waren.
Aber immerhin, wenn sie in dieser Hinsicht versagten, blieb
ihnen immer noch die Moglichkeit, den Frauen dafur die
Schuld zu geben.

20



Konig Artus , oder: Wie Frauen alles ruinieren

Mythen und Sagen sind oft gemeinschaftlich erzahlte Ge-
schichten. Das heif3t, jemand bringt eine Idee auf, anderen
Leuten gefallt sie, sie verbreitet sich, und nach und nach
figt man beim Weitererzahlen neue Details hinzu. Teilwei-
se mischt man sie auch mit anderen, bereits existierenden
Geschichten, lasst Teile weg oder andert Dinge, je nach-
dem, was man aussagen mochte oder was einem gefallt.

Die Artussage ist ein sehr gutes Beispiel dafir. Von den
darin beschriebenen Ereignissen ausgehend, misste sie
ungefahr im 5. oder 6. Jahrhundert anzusiedeln sein. Aller-
dings gibt es aus zeitgenossischen Quellen kaum Beweise
dafur, dass Artus jemals existiert hat. Erstmals gesichert
erwahnt wird er in der Historia Brittonum, die um 840 ent-
standen ist, und dort ist er noch ein Heerfiihrer, kein Konig.

Ausfuhrlich behandelt wird er schliefSlich in der Histo-
ria Regum Britanniae aus dem 12.Jahrhundert. Und damit
begann der Artusmythos seinen Siegeszug durch Europa.
Manch einen faszinierte die Geschichte so sehr, dass sie in
Fresken und Mosaiken in verschiedenen Kirchen verewigt
wurde. In Danzig gibt es sogar den im 15.Jahrhundert zu
seinen Ehren erbauten Artushof. Dichter und Schriftsteller
griffen den Stoff ebenfalls auf oder erzahlten die Geschich-
ten einzelner Ritter der Tafelrunde weiter.

Um es kurz mit modernen Begriffen zu sagen: Konig Ar-
tus war mehrere Jahrhunderte lang ein absoluter Hit und
regte viele Leute dazu an, Fanart und Fanfiction zu produ-
zieren, wobei man sich nicht immer sonderlich streng an
den Kanon des Ursprungswerkes hielt. Einige der berihm-
testen Erganzungen aus spateren Zeiten waren zum Bei-
spiel ein ungewohnlich geformtes Mobelstuck (die Tafel-
runde) und ein notdurftiger christlicher Anstrich, den man
dem von keltischer Mythologie strotzenden Werk nachtrag-
lich verpasst hat - beispielsweise in Form der Suche nach

21



dem Heiligen Gral. Beides ist im Grunde auch nicht mehr
oder weniger Teil der urspriinglichen Artussage als Monty
Pythons Killerkaninchen. Auch der Film Die Ritter der Ko-
kosnuss ist einfach nur eine weitere Version derselben Le-
gende, ebenso wie Marion Zimmer-Bradleys Die Nebel von
Avalon. Man kann also sagen, die Artussage ist ein Stoff,
der sich immer noch in seiner Entwicklung befindet. Er er-
halt stetig weitere Erganzungen, die jeweils einen Spiegel
ihrer Zeit darstellen.

Dramaqueen Merlin und
das Schwert im Stein

Da die Geschichte von Artus so oft verandert und weiter-
gesponnen wurde, gibt es nicht eine richtige Version, auf
die man sich beziehen konnte. Aber im GrofSen und Ganzen
lasst sie sich grob in drei Einzelgeschichten aufteilen, die
in den vielen Versionen enthalten sind. Die erste davon ist
die mit dem Schwert im Stein.

Als Artus’ Vater gilt gemeinhin Uther Pendragon, der
mit Hilfe seines magischen Beraters Merlin gegen die An-
gelsachsen kampfte. Er begehrte Igraine, die Frau eines
Feindes, und Merlin half ihm, diese in Gestalt ihres Ehe-
mannes zu besuchen und mit ihr zu schlafen, wobei Artus
gezeugt wurde. Kurz darauf stirbt Igraines Ehemann, und
Uther nimmt sie in einigen Versionen offiziell zur Frau.

Auffallig an dieser Version ebenso wie an der, in der Ar-
tus ganz offiziell ein legitimer Sohn von Uther und Igrai-
ne ist, ist die Tatsache, dass Artus trotzdem in kaum einer
Fassung der Geschichte von seinen Eltern aufgezogen wird.
Stattdessen nimmt Merlin ihn in seine Obhut und bringt ihn
bei einem Freund namens Hector oder Ector unter.

Naturlich wird die Frage um die Nachfolge Uthers so
deutlich dramatischer, als sie es gewesen ware, hatte Uther
Artus einfach offiziell als seinen Sohn und Nachfolger aner-

22



kannt. Auch deutlich weniger dramatisch ware es gewesen,
hatte Merlin nach Uthers Tod einfach verkiindet, dass Ar-
tus sein Sohn und damit sein Erbe ist. All diese Moglichkei-
ten waren Merlins Ansicht nach offensichtlich zu langwei-
lig. In einigen Versionen der Geschichte schmiedet er statt-
dessen selbst das Schwert Excalibur. In anderen stammt
dieses von der Herrin vom See. Auf jeden Fall treibt Mer-
lin es in einen Stein oder Amboss und verkiundet, wer im-
mer es schafft, das Schwert herauszuziehen, soll der neue
rechtmalSige Konig werden.

Um alldem in Sachen Dramatik noch einen draufzuset-
zen, ist Artus zu dieser Zeit funfzehn und Knappe und
kommt eigentlich gar nicht auf die Idee, die Prufung mit
dem Schwert selbst auszuprobieren. Etwas, das Merlin
auch gewusst haben muss. Nur durch puren Zufall kommt
Artus auf der Suche nach einem Schwert fur seinen Herrn
an dem Stein vorbei und zieht Excalibur heraus. Und wird
damit der neue Konig. Merlin hat sich anschlieRend sicher
selbst auf die Schulter geklopft, all das so gut inszeniert zu
haben.

[...]

23



