Viktor E. Frankl
Es kommt der Tag, da bist du frei






Viktor E. Frankl

Es kommt der Tag,
da bist du frei

Unveroffentlichte Briefe, Texte und Reden

Herausgegeben von Alexander Batthyany

Kosel



MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Ewlscorg FSC® C014496

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967
Das fiir dieses Buch verwendete FSC®-zertifizierte Papier
Munken Premium Cream liefert Arctic Paper Munkedals AB, Schweden.

Copyright © 2015 Késel-Verlag, Miinchen,

in der Verlagsgruppe Random House GmbH

Umschlag: Weiss Werkstatt Miinchen

Umschlagmotiv: © picture-alliance/IMAGNO/Viktor Frankl Institut/Bildnr. 31040334
Abbildungen im Buch: © picture-alliance IMAGNO|Viktor Frankl Institut

Layout und Satz: Lisa Jiingst, Miinchen

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, P68neck

Printed in Germany

ISBN 978-3-466-37138-9

www.koesel.de

Fiir weitere Informationen tiber Viktor E. Frank]
und iiber Logotherapie und Existenzanalyse:
Viktor Frankl Institut & Archiv Wien

Prinz Eugenstr. 18/12

A-1040 Wien, Osterreich

Tel.: +43-676-9345 750

E-Mail: alexander.batthyany@gmail.com
Webseite: www.viktorfrankl.org



Fiir Elly, der es gelungen ist, den einstigen »homo patiens«

in einen homo amans zu verwandeln. Viktor



Inhalt

Einleitung
Editorische Notiz

»Zeitzeugen« Juni 1985

Briefe 1945-1947

Aus dem Konzentrationslager befreit

Was ihr noch leiden solltet, muss ich leiden
Ein Mensch um mich, der imstande war,
alles zu wenden

Texte und Beitrige 1946-1948

Was sagt der Seelenarzt zu dieser Zeit?
Vom Sinn und Wert des Lebens
Vom Sinn und Wert des Lebens 111

Leben wir provisorisch? Nein: Jeder ist aufgerufen!

Lebenswert und Menschenwiirde

Die Existenzanalyse und die Probleme der Zeit

Zur Frage der rassisch verfolgten KZler
Zum letzten Mal: Das verhidngte Fenster

Ein Psychotherapeut antwortet auf aktuelle Fragen

»Die Furche« und Spinoza

Nicht der Dieb, sondern der Bestohlene ist schuldig

Die Morder sind unter uns

24

27

35

36
48

65

97

98
104
134
160
163
168
192
195
202
208
210
213



Gedenkreden 1949-1988

In memoriam
Versohnung auch im Namen der Toten
Alle, die guten Willens sind

Viktor E. Frankl: Leben und Werk
Uber den Herausgeber
Verwendete Literatur
Anmerkungen

217

218
224
228

233
249
250
252



O Buchenwald, wir jammern nicht und klagen
und was auch unsere Zukunft sei:

Wir wollen trotzdem Ja zum Leben sagen,

denn einmal kommt der Tag — Dann sind wir frei!
Refrain des Buchenwaldlieds



Einleitung

von Alexander Batthyany

Alle im Lager wussten es und sagten es einander: es gibt
kein Gliick auf Erden, das je wiedergutmachen konnte, was
wir erleiden. Um Gliick war es uns auch nie zu tun —was uns
aufrecht hielt, was unserem Leiden und Opfern und Ster-
ben Sinn geben konnte, war nicht Gliick. Trotzdem: auf Un-
gliick — darauf war man kaum gefasst. Diese Enttduschung,
die nicht wenigen von den Befreiten in der neuen Freiheit
vom Schicksal beschieden war, ist ein Erlebnis, tiber das diese
Menschen nur schwer hinweggekommen sind und, seelen-
arztlich gesehen, auch sicherlich nicht leicht hinweggebracht
werden konnen. Diese Feststellung ist aber nichts, was den
Seelenarzt entmutigen diirfte —im Gegenteil: sie hat ihm An-
sporn zu sein, denn sie hat Aufgabencharakter.

So oder so — einmal kommt der Tag, fiir jeden der Befrei-
ten, an dem er, riickschauend auf das gesamte Erlebnis des
Konzentrationslagers, eine merkwiirdige Empfindung hat:
er kann es nun selber nicht verstehen, wie er imstande war,
all das durchzustehen, was das Lagerleben von ihm verlangt
hat. Und wenn es in seinem Leben einen Tag gab — den Tag
der Freiheit —, an dem ihm alles wie ein schoner Traum er-
schien, dann kommt einmal der Tag, an dem ihm alles, was
er im Lager erlebt, nur mehr wie ein boser Traum vorkommt.
Gekront wird aber all dieses Erleben des heimfindenden
Menschen von dem kostlichen Gefiihl, nach all dem Erlitte-
nen nichts mehr auf der Welt fiirchten zu miissen — aufSer

seinen Gott.



Mit diesen Zeilen endet Viktor Frankl seinen 1945 verfassten
Holocaustbericht ... trotzdem Ja zum Leben sagen. Was aber unmit-
telbar danach geschah: weshalb Frankl in das heimatliche Wien
zuriickkehrte und wie der ehemalige Lagerhiftling die ersten Tage,
Wochen und Monate nach der Befreiung erlebte und unter wel-
chen Lebensumstianden er seinen berithmten Holocaustbericht
verfasste — all dies ist in ... trotzdem Ja zum Leben sagen nicht oder
meist nur mit wenigen Worten angedeutet, viel mehr noch blieb
aber einer groferen Leserschaft bisher verborgen oder ginzlich
unbekannt.

Im Anschluss an seine Vortrige ist Viktor Frankl daher des
Ofteren iiber die Zeit unmittelbar nach der Befreiung aus dem
Konzentrationslager befragt worden. Im Laufe der Jahre und, so
scheint es, mit wachsendem zeitlichen Abstand hat Frankl mit
zunehmender Offenheit tiber die ersten Wochen und Monate in
der Freiheit erzahlt. Ab ungefihr Anfang der 1990er-Jahre hat
Frankl dann erstmals personliche Notizen und Briefe aus seinem
Privatarchiv zur Einsichtnahme und Veroffentlichung freige-
geben — offenbar in der Uberzeugung, dass auch diese bislang
kaum beachtete Lebensphase seiner Heim- und Riickkehr es ver-
diente, vor dem Vergessen bewahrt zu werden; vielleicht auch in
der Hoffnung, dass auch tiber sie zu lesen womaglich jenen, die
schon aus der Lektiire von ... trotzdem Ja zum Leben sagen Trost
und Kraft geschopft haben, helfen konne, wieder Mut und Zu-
versicht fiir ihr eigenes Leben zu gewinnen.

Vor diesem Hintergrund rekonstruiert dieses Buch einige der
wichtigsten Stationen und Leitmotive der Befreiung und Heim-
kehr mithilfe von teilweise noch unveroffentlichten Briefen und
Dokumenten aus Viktor Frankls privatem Nachlass in Wien.
Eine weitere Intention dieses Buches ist es, ein oft kolportiertes,
mitunter aber allzu vereinfachendes Narrativ iiber Frankls Bio-

10 Einleitung



grafie in den ersten Nachkriegsjahren zu korrigieren. Tatsachlich
enthalten einige der hier veroffentlichten Texte und Briefe in
dieser Hinsicht auch fiir Kenner von Frankls Biografie Uberra-
schendes, insofern sie beispielsweise zu einer zuriickhaltenderen
Lesart etwa der Frage auffordern, wie »leicht« es Frankl fiel, nach
der Beendigung der Lagerhaft in vier Konzentrationslagern (The-
resienstadt, Auschwitz, Kaufering und Ttirkheim) wieder zuriick
in ein Leben in Freiheit zu finden. Auch zeigen vor allem die frii-
hen politischen Stellungnahmen und Vortrige, um wie viel dif-
ferenzierter als bisweilen dargestellt Frankls Standpunkt zu Fra-
gen nach kollektiver Schuld, Verantwortung und Wiedergutma-
chung gewesen ist. Dieses Buch beleuchtet somit als Erganzungs-
und Fortsetzungsband von ... trotzdem Ja zum Leben sagen eine im
Allgemeinen weniger bekannte Werk- und Lebensphase Viktor
Frankls.

Der Textapparat ist in drei Hauptteile gegliedert — der erste,
biografische, Teil enthilt Briefe und Gedichte aus den Jahren
1945-1947, der zweite Teil enthalt Vortrage, Interviews und Stel-
lungnahmen zum Themenbereich Holocaust, Nationalsozialis-
mus und Weltkrieg aus den Jahren 1946 bis 1948; der dritte Teil
Gedenkreden aus den Jahren 1949-1988.

Dem ersten Hauptteil vorangestellt ist ein Zeitzeugenbericht
Frankls aus dem Jahr 1985. Dieser Vortrag erhellt den lebens-
und werkgeschichtlichen Zusammenhang der in diesem Band
vorgestellten Texte anhand eines kurzen Abrisses von Frankls
Lebensgeschichte in den Jahren 1938 bis 1945.

1"



1. Briefe 1945-1947

Der erste Teil zeichnet anhand von zwischen 1945 und 1947 ver-
fassten Briefen den in den letzten Abschnitten von ... trotzdem Ja
zum Leben sagen nur anskizzierten Weg der Riickkehr nach. Ge-
gen Ende von ... trotzdem Ja zum Leben sagen ist die Beschwerlich-
keit dieses Weges ansatzweise angedeutet, wenn Frankl schreibt:

Wehe dem, fiir den das, was ihn im Lager als Einziges auf-
recht gehalten hat — der geliebte Mensch —, nicht mehr exis-
tiert. Wehe dem, der jenen Augenblick, von dem er in tau-
send Traumen der Sehnsucht getraumt hat, nun wirklich er-
lebt, aber anders, ganz anders, als er sich ihn ausgemalt. Er
steigt in die Stralenbahn ein, fahrt hinaus zu jenem Haus,
das er Jahre hindurch im Geist und nur im Geist vor sich ge-
sehen hat, und driickt auf den Klingelknopf — ganz genauso,
wie er es in tausend Traumen ersehnte ... Aber es 6ffnet nicht
der Mensch, der nun 6ffnen sollte —, er wird ihm auch nie

mehr die Tiir 6ffnen ...

Diese Zeilen gewinnen an zusatzlicher Bedeutung, wenn man sie
vor dem Hintergrund von Frankls Biografie liest. In Theresien-
stadt hatte Frankl den Tod seines Vaters miterlebt, hegte aber bis
zuletzt die Hoffnung, dass vor allem seine Mutter und seine erste
Frau Tilly Frankl, geborene Grosser, die Lager tiberlebt hitten. In
einem der frithesten erhaltenen Schreiben nach der Befreiung
begriindet Frankl mit dieser Hoffnung (und der daraus erwach-
senen »Gewissensnote, nach beiden in Wien zu suchen) auch
seine vorzeitige Kiindigung — zwecks Riickkehr nach Wien —vom
Militarspital der Alliierten Truppen im bayerischen Bad Woris-
hofen, in dem er in den ersten Wochen nach seiner Befreiung als
Arztarbeitete (vgl. Brief an Captain Schepeler, ohne Datum, 1945).

12 Einleitung



Erst nachdem er die Hoffnung, seine Mutter und seine Frau
wiederzusehen, aufgeben musste — Frankl erfuhr noch in Miin-
chen, dass seine Mutter in Auschwitz ermordet wurde, und un-
mittelbar nach seiner Riickkehr nach Wien, dass seine erste Frau
Tilly in Bergen-Belsen in den Wochen nach der Befreiung an den
Folgen der Lagerhaft verstorben war —, spricht Frankl von sei-
nem Uberleben nicht mehr als Gnade, sondern als Last. Geblie-
ben war ihm nun nur noch das Bewusstsein der Aufgabe seines
geistigen Werks, der Logotherapie und Existenzanalyse, und die
Niederschrift seines bereits vor der Deportation begonnenen Bu-
ches Arztliche Seelsorge:

Esist begreiflich, wenn ich mir im groffen Ganzen vorkomme
wie ein Junge, der in der Schule nachsitzen muss: die andern
sind schon fort, ich bin noch da, ich habe meine Arbeit noch
fertig zu machen, dann darf auch ich nach Hause. (23.Juni
1946)

Und:

Kein Gliick ist mir in diesem Leben geblieben seit den Marty-
rien meiner Mutter und meiner jungen Frau. Nichts ist ge-
blieben —aufler der Verantwortung gegeniiber dem geistigen
Werk, dasich zu erfiillen habe —immer noch und trotz, oder:

vielleicht auch gerade, weil ich so zu leiden habe. (1945)

Frankl war nach seiner Riickkehr nach Wien tatséachlich aufSer-
ordentlich produktiv: Er veroffentlichte zwischen 1945 und 1949
acht Biicher, darunter einige der Haupt- und Grundlagentexte
der Logotherapie und Existenzanalyse; auch hielt er zahlreiche
viel beachtete Vortrage und Rundfunkansprachen im In- und

13



Ausland. Ab Februar 1946 konnte er zudem seine drztliche Ta-
tigkeit wiederaufnehmen: Frankl wurde zum Vorstand der Neu-
rologischen Abteilung der Wiener Poliklinik berufen — eine Posi-
tion, die er 25 Jahre, bis zu seiner Pensionierung im Jahr 1970,
innehatte.

Aber die beruflichen und wissenschaftlichen Erfolge beschrei-
ben wie gesagt nur eine Seite von Frankls Leben nach der Befrei-
ung. Die andere, bisweilen auch in der zeitgendssischen Frankl-
rezeption iibersehene Seite kommt im Verhiltnis zu den duf8eren
Erfolgen umso kontrastreicher vor allem in den frithen Briefen
an die Schwester und die engeren Freunde zum Ausdruck. Hier
spricht Frankl offen iiber die Einsamkeit und die inneren Note,
die ihn nach seiner Riickkehr nach Wien bewegten: die Trauer
um seine Familienangehorigen und seine erste Frau, um die zahl-
reichen Freunde, die die nationalsozialistische Verfolgung nicht
tiberlebt hatten.

Ab April 1946 dokumentieren die Briefe dann aber, wie Frankl
durch die Bekanntschaft mit seiner zukiinftigen zweiten Frau,
Eleonore, geborene Schwindt, und der Geburt der Tochter Gab-
rieleim Dezember 1947, zunehmend Mut und neue Kraft schopft.
In seinem Schreiben an Rudolf Stenger beschreibt Frankl das
Kennenlernen von Eleonore Schwindt denn auch als den ent-
scheidenden Wendepunkt nach der Befreiung:

Ich kann Dir heute, tiberhaupt seit wenigen Tagen, nicht wie-
derholen, wie es um mich »stand«. Denn es »steht« seit Kur-
zem eben anders um mich, Du wirst wohl erraten, was ich
meine. [...] Seither —und diese Andeutung gentige fiir heute —
ist ein Mensch um mich, der imstande war, mit einem Schlag
alles zu wenden. (An Rudolf Stenger, 10. Mai 1946)

14 Einleitung



Aber auch nach diesem Wendepunkt ist der Schatten des Erleb-
ten noch deutlich sichtbar. So trifft Frankl in Riicksprache mit
der in Australien lebenden Schwester Vorbereitungen, fir den
Fall einer Wiederholung der Geschichte ohne Verzug gemein-
sam mit seiner Frau Eleonore und der Tochter Gabriele nach Aus-
tralien auswandern zu konnen; auch richtet er bei seiner Schwes-
ter ein Notarchiv ein, um sicherzustellen, dass sein wissenschaft-
liches Werk unter allen Umstdnden (gemeint ist offensichtlich
eine erneute politische Gefahrdung) iiberleben wiirde.

2. Die Texte und Beitrage 1946-1948
und Gedenkreden 1949-1988

Ein wiederkehrendes Motiv der frithen Briefe nach der Befreiung
ist Frankls Wahrnehmung der »Verpflichtung«, neben der Nieder-
schrift seiner Biicher als Uberlebender des Holocaust und vor al-
lem auch als Arzt »psychologische Wiederaufbauarbeit« zu leisten.

Diese seelische »Wiederaufbauarbeit« drehte sich vor allem um
drei Themenkomplexe: personliche, politische und soziale Ver-
antwortung, sowie Leid und Schuld. Denn zu dem, was Frankl
und viele andere Heimkehrer in Form der Leidbewiltigung be-
schaftigte, gesellte sich — oft nicht minder dringend —die Schuld-
frage der anderen, und damit das Problem, wie die Uberlebenden
mit ihren jeweiligen jiingsten Biografien umgehen sollten. Die
osterreichische und die deutsche Gesellschaft nach 1945 war vor
diesem Hintergrund tief greifend gespalten: hier diejenigen, die
unfassbare Erniedrigungen und Leid erfahren hatten, und dort
diejenigen, die dieses Leid wenigstens zugelassen oder direkt oder
indirekt verursacht hatten; und bei letzterer Gruppe wiederum
jene, die ihre Verwicklungen aufrichtig bereuten, aber nun umso
mehr mit der Last des eigenen Schuld- und Verantwortungs-

15



bewusstseins konfrontiert waren. Weltkriegs- und Holocaust-
erfahrung wurden somit zu in dieser Dichte wohl historisch ein-
maligen Brennpunkten existenzieller Auseinandersetzungen mit
Leid, mit Schuld und mit Tod — gelitten hatten Millionen; schul-
dig geworden waren viele, und nahezu jede Familie hatte ihre
Toten zu beklagen:

Dem Zweiten Weltkrieg blieb es vorbehalten, die Verbreitung
[der existenziellen Fragen] zu fordern, [sie] zu aktualisieren
und, dariiber hinaus, extrem zu radikalisieren. Fragen wir
uns aber nach dem Grund hierfiir, dann haben wir uns zu
vergegenwirtigen, dass dieser Zweite Weltkrieg von vorne-
herein mehr bedeutete als das bloRe Fronterlebnis: er brachte
tiir das »Hinterland« (das es nun nicht mehr gab) das Erlebnis
des Bombenkellers — und das Erlebnis des Konzentrations-
lagers. (Frankl 1947)

Wenn der Heimkehrer Frankl diese Themen aufgreift, fallt zu-
gleich auf, dass er von Anbeginn an zwar einerseits den histo-
risch einmaligen Kontext und Charakter des Holocaust wiirdigt,
zugleich aber seine Horer und Leser auf die jenseits der konkre-
ten Umstdnde bleibende Dringlichkeit der ja nicht erst durch den
Holocaust aufgeworfenen, sondern durch diesen blof$ »radikali-
sierten« existenziellen Fragestellungen hinweist. In einer Schliis-
selstelle bringt Frankl diese Dialektik zwischen Geschichtlichkeit
und Zeitlosigkeit der durch die Ereignisse zwischen 1938 und
1945 so drangend gewordenen Fragen wie folgt zum Ausdruck:

Und auch der irrt, der da meinte, der Nationalsozialismus sei
es gewesen, der das Bose erst geschaffen habe: dies hiefSe den

Nationalsozialismus tiberschitzen; denn er war nicht schop-

16 Einleitung



ferisch — nicht einmal im Bosen. Der Nationalsozialismus
hat das Bose nicht erst geschaffen: er hat es nur gefordert —

wie vielleicht kein System zuvor.

Was demzufolge fiir das Bose gilt, gilt in gleicher Weise auch fiir
das Leid und die Schuld, die aus diesem Bosen erwachsen sind:
Sie sind mit Blick auf den Holocaust historisch einmalig in ihrem
Ausmalfd, nicht aber ihrem Wesen nach als fortwahrende Bestim-
mungsmomente menschlichen Daseins. Die »tragische Trias« —
Leid, Schuld und Tod — ist Teil menschlicher Erfahrung; kein Le-
benslauf wird von ihr verschont bleiben.

Wenn Frankl sich daher dieses Problems annimmt, so tut er
dies nicht nur mit Blick auf die Frage, wie die Kriegs- und Holo-
caustiiberlebenden, sondern wie der Mensch im Allgemeinen
auf die tragische Trias antworten soll — ob etwa ein Leben, wel-
ches sehr wahrscheinlich frither oder spater einmal an die Gren-
zen des Versteh- und Ertragbaren herangefiihrt wird, tiberhaupt
noch lebenswert und sinnvoll sei.

Frankls Antwort auf diese Frage kommt in einer zweiten Schliis-
selstelle zum Ausdruck. In ihr formuliert er zugleich das Leit-
motiv seines »tragischen Optimismuse, der die argumentative
Grundlage bildet, auf der der Mensch befahigt werden soll, »trotz-
dem Ja zum Leben sagen« zu konnen:

Meine Damen und Herren, ich glaube nicht, einen Fehler zu
begehen, wenn ich an dieser Stelle personlich werde; viel-
mehr denke ich, es Thnen irgendwie schuldig zu sein, um da-
mit Thr Verstandnis daftir zu erleichtern, was ich Thnen aus-
einandersetzen mochte. Nun: im Konzentrationslager gab es
viele, und schwere, Probleme; aber das Problem fiir die Haift-

linge lautete letztlich: »Werden wir tiberleben? Denn nur dann

17



hitte unser Leiden einen Sinn.« Doch fiir mich lautete das
Problem anders — mein Problem war genau das umgekehrte:
Hat das Leiden, hat das Sterben einen Sinn?

Denn nur dann — kénnte das Uberleben einen Sinn haben!
Mit anderen Worten: nur ein sinnvolles — ein auf jeden Fall
sinnvolles — Leben erschien mir wert, erlebt zu werden, ein
Leben hingegen, dessen Sinnhaftigkeit dem rohesten Zufall
ausgeliefert ist — dem Zufall ndmlich, ob man mit ihm, dem
Leben, nun davonkommt oder nicht —, ein solches Leben, mit
so fragwiirdigem Sinn, musste mir eigentlich auch dann nicht
lebenswert erscheinen, wenn man mit ihm davonkommt ...

Bestand meine Uberzeugung vom unbedingten Sinn des
Lebens — einem dermaflen unbedingten Sinn, dass er auch
noch das scheinbar sinnlose Leiden und Sterben mit einbe-
griff —, jene hirteste Probe aufs Exempel, bestand sie dieses
ich mochte sagen: experimentum crucis, das das Konzentra-
tionslager war, nun, dann hatte sie sich bewahrt, und endgtil-
tig bewihrt. Hitte meine Uberzeugung von einem so unbe-
dingten Sinn des Lebens, des Leidens, des Sterbens, die Probe
nicht bestanden, dann freilich wire ich bis aufs Letzte des-
illusioniert worden, und dies unheilbar. Nun, meine Uber-
zeugung hat die Probe bestanden: denn wire mir das Leben
nicht gerettet worden, so wiirde ich nicht hier vor Ihnen ste-
hen; aber wenn ich mir nicht jene Uberzeugung gerettet

hitte, dann wiirde ich nicht heute zu Thnen sprechen ...

Diese Wendung der Sinnfrage im Leiden fithrt Frankl von der ex-
klusiven Schau auf Bedingtheit des Menschen (dem »rohesten Zu-
fall() hin zum zweiten Kernthema seines Nachkriegswerks: der
Entscheidungsfihigkeit und Verantwortung des Menschen fiir
sein Handeln und Unterlassen in Vergangenheit und Gegenwart.

Einleitung



Aber angesichts dessen, wofiir sich viele nach 1945 zu verant-
worten hatten, galt es zunichst einmal, weit verbreiteten Wider-
stand und Scheu vor einer ehrlichen Bilanz des eigenen Handelns
anzusprechen. Tatsichlich gingen nicht wenige Osterreicher nach
1945 den scheinbar leichteren —und zugleich zweifelhaften — Weg,
die Verantwortung fiir das Ungliick und Elend der NS-Herrschaft
von sich zu weisen und alleine den Deutschen zuzusprechen. Aus
den geschichtlichen Tatsachen ldsst sich eine solche Entlassung
aus der Verantwortung allerdings nicht ableiten. Jenen Osterrei-
chern, die etwa pauschal die Deutschen, nicht oder weniger aber
die osterreichischen Nationalsozialisten zur Verantwortung zie-
hen wollten, konnte Frankl — zumal aus der Perspektive des Uber-
lebenden von vier Konzentrationslagern — daher nur wenig Ent-
lastendes bieten:

Man rede lieber nicht allzu viel von dem Leid, das Deutsche
iiber Osterreich gebracht haben. Denn man frage erst die
Opfer selbst, frage die Osterreicher, die in den Konzentra-
tionslagern waren, —und er wird von ihnen erfahren, wie die
Wiener SS, aller iibrigen SS voran, gefiirchtet war! Er frage
die osterreichischen Juden, die den 10.November 1938 in
Wien miterlebt hatten, und dann in den Konzentrations-
lagern von ihren saltreichsdeutschen« Glaubensgenossen zu
horen bekamen, um wie viel milder die deutsche SS am glei-
chen Tage, demselben Befehl von oben gehorchend, vorge-
gangen war. [...] Ich weif3, ich laufe mit solchen Bemerkun-
gen Gefahr, im hochverriterischen Sinn missverstanden zu
werden. Aber jeder verantwortungsbewusste Osterreicher
muss ein derartiges Missverstandnis in Kauf nehmen, sobald
er die groffe Gefahr von heute wittert: das osterreichische
Pharisdertum. (Frankl 1946)

19



Es sind vor allem die frithen Texte zur politischen Verantwor-
tung, die jene eingangs angedeutete im Allgemeinen weniger be-
kannte Seite von Viktor E.Frankls Nachkriegswerk zum Vor-
schein bringen.

Hier nimmt er weniger allein die Rolle des Seelenarztes ein als
die eines politischen Mahners:

Viele von uns wenigen tiberlebenden Riickkehrern aus den
Lagern sind voll Enttduschung und Verbitterung. Enttdu-
schung dariiber, dass unser Ungliick noch nicht aufgehort
hat, und Verbitterung dariiber, dass auch das Unrecht noch
fortbesteht. Gegen das Ungliick, das uns oft erst bei der Riick-
kehr erwartet hat, lasst sich haufig nichts unternehmen. Umso
mehr miissen wir gegen das Unrecht vorgehen und uns aus
der Lethargie herausreiflen, in die Enttduschung und Verbit-
terung so manchen zu stiirzen droht.

Vielfach hat man den Eindruck, als ob man die Menschen,
die man mit dem schonen Wort »KZler« etikettiert hat, jetzt
bereits irgendwie als eine unzeitgemifle Erscheinung des 6f-
fentlichen Lebens ansieht. Ich erkldre: Der Typus des KZlers
ist und bleibt so lange zeitgemiR, als es in Osterreich auch
nur einen einzigen Nazi gibt, getarnt oder — wie man wieder
sieht — offen. Wir sind das lebendige schlechte Gewissen der
Offentlichkeit.

Wir Nervenirzte wissen nur allzu gut, dass der Mensch
dazu neigt, das schlechte Gewissen, um mit Freud zu spre-
chen —»zu verdringen«. Wir werden uns aber nicht verdrin-
gen lassen. Wir werden eine Kampfgemeinschaft bilden, eine
tiberparteiliche Gemeinschaft, die aber einen gemeinsamen

Gegner kennt: den Faschismus.

20 Einleitung



»Lethargie« und Flucht vor der Verantwortung barg zugleich
nicht nur politische und soziale, sondern auch eminente psycho-
logische und existenzielle Gefahrdungen des Menschen —und sie
stellte wiederum den Psychiater vor die Herausforderung, den
durch Schuld- und Leiderfahrung ermiideten und verunsicherten
Menschen davor zu bewahren, sich in die Unverbindlichkeit pro-
visorischer oder fatalistischer Lebenshaltungen zurtickzuziehen:

Diese Generation hat zwei Weltkriege erlebt, daneben einige
'Umbriiches, Inflationen, Weltwirtschaftskrisen, Arbeitslosig-
keit, Terror, Vorkriegs-, Kriegs- und Nachkriegszeiten — zu
viel fiir eine Generation. Was soll sie noch glauben — und
miisste sie glauben, um aufbauen zu konnen. Sie glaubt an
nichts mehr — sie wartet, auch sie. In der Vorkriegszeit hief3
es: Jetzt etwas unternehmen? Jetzt, wo es jeden Augenblick
zum Kriege kommen kann? Im Krieg hief es: Was konnen
wir jetzt tun? Nichts, als auf das Kriegsende warten — abwar-
ten; dann werden wir weitersehen. Und kaum war der Krieg
aus, hief$ es wieder: Jetzt sollen wir etwas unternehmen? In
der Nachkriegszeit ist nichts zu machen — alles ist noch pro-
visorisch. (Frankl 1946)

Nun wissen wir aus zahlreichen psychologischen Arbeiten, dass
die provisorische Daseinshaltung in den Nachkriegsjahren ein
virulentes massenpsychologisches Problem gewesen sein muss;
wir wissen aber auch, dass dieses Problem nicht auf die Nach-
kriegsjahre beschrankt blieb, sondern scheinbar paradoxerweise
vor allem auch in Zeiten relativen Wohlstands in beunruhigend
hohem Ausmaf$ beobachtet wird. Ebenso wie Frankls Argumen-
tation fiir den tragischen Optimismus hat daher auch sein Ap-
pell an die bewusste Wahrnehmung der personlichen und sozia-

21



UNVERKAUFLICHE LESEPROBE

Viktor E. Frankl

Es kommt der Tag, da bist du frei
Unveroffentlichte Texte und Reden

Gebundenes Buch mit Schutzumschlag, 256 Seiten, 13,5 x 21,5 cm
ISBN: 978-3-466-37138-9

Kosel

Erscheinungstermin: September 2015

Bisher unveroffentlichte Texte des Psychotherapeuten und Begriinders der Logotherapie, Viktor
E. Frankl, spiegeln eindrucksvoll die ungebrochene Bereitschaft, jeder Krisensituation im Leben
mit der Frage nach dem ,Wie?" zu begegnen. Vor dem Hintergrund neuer Berichte Frankls
Uber das Erlebte im Konzentrationslager bekommt diese Bereitschaft eine existenziell radikale
Dimension.

Frankl antwortet in den Texten auf Fragen nach Menschenwurde, Verséhnung, Kriegsfolgen und
Daseinsfragen in der ihm eigenen Philosophie.



