
Viktor E. Frankl

Es kommt der Tag, da bist du frei





Viktor E. Frankl

Es kommt der Tag, 
da bist du frei

Unveröffentlichte Briefe, Texte und Reden

Herausgegeben von Alexander Batthyány

Kösel



Verlagsgruppe Random House FSC® N001967
Das für dieses Buch verwendete FSC®-zertifi zierte Papier 
Munken Premium Cream liefert Arctic Paper Munkedals AB, Schweden.

Copyright © 2015 Kösel-Verlag, München,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH
Umschlag: Weiss Werkstatt München
Umschlagmotiv: © picture-alliance / IMAGNO/ Viktor Frankl Institut / Bildnr. 31040334
Abbildungen im Buch: © picture-alliance / IMAGNO/ Viktor Frankl Institut
Layout und Satz: Lisa Jüngst, München
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-466-37138-9

www.koesel.de

Für weitere Informationen über Viktor E. Frankl 
und über Logotherapie und Existenzanalyse:
Viktor Frankl Institut & Archiv Wien
Prinz Eugenstr. 18/12
A-1040 Wien, Österreich
Tel.: +43-676-9345 750
E-Mail: alexander.batthyany@gmail.com
Webseite: www.viktorfrankl.org



Für Elly, der es gelungen ist, den einstigen »homo patiens« 

 in einen homo amans zu verwandeln. Viktor



Inhalt

Einleitung 9

Editorische Notiz 24

»Zeitzeugen« Juni 1985 27

Briefe 1945–1947 35

Aus dem  Konzentrationslager befreit 36

Was ihr noch leiden solltet, muss ich leiden 48

Ein Mensch um mich, der imstande war, 
alles zu wenden 65

Texte und Beiträge 1946–1948 97

Was sagt der Seelenarzt zu dieser Zeit? 98

Vom Sinn und Wert des Lebens 104

Vom Sinn und Wert des Lebens III 134

Leben wir provisorisch? Nein: Jeder ist aufgerufen! 160

Lebenswert und Menschenwürde 163

Die Existenzanalyse und die Probleme der Zeit 168

Zur Frage der rassisch verfolgten KZler 192

Zum letzten Mal: Das verhängte Fenster 195

Ein Psychotherapeut antwortet auf aktuelle Fragen 202

»Die Furche« und Spinoza 208

Nicht der Dieb, sondern der Bestohlene ist schuldig 210

Die Mörder sind unter uns 213



Gedenkreden 1949–1988 217

In memoriam 218

Versöhnung auch im Namen der Toten 224

Alle, die guten Willens sind 228

Viktor E. Frankl: Leben und Werk 233

Über den Herausgeber 249

Verwendete Literatur 250

Anmerkungen 252



O Buchenwald, wir jammern nicht und klagen

und was auch unsere Zukunft sei:

Wir wollen trotzdem Ja zum Leben sagen,

denn einmal kommt der Tag – Dann sind wir frei!

Refrain des Buchenwaldlieds



9

 Einleitung

von Alexander Batthyány

Alle im Lager wussten es und sagten es einander: es gibt 

kein Glück auf Erden, das je wiedergutmachen könnte, was 

wir erleiden. Um Glück war es uns auch nie zu tun – was uns 

aufrecht hielt, was unserem Leiden und Opfern und Ster-

ben Sinn geben konnte, war nicht Glück. Trotzdem: auf Un-

glück – darauf war man kaum gefasst. Diese Enttäuschung, 

die nicht wenigen von den Befreiten in der neuen Freiheit 

vom Schicksal beschieden war, ist ein Erlebnis, über das diese 

Menschen nur schwer hinweggekommen sind und, seelen-

ärztlich gesehen, auch sicherlich nicht leicht hinweggebracht 

werden können. Diese Feststellung ist aber nichts, was den 

Seelenarzt entmutigen dürfte – im Gegenteil: sie hat ihm An-

sporn zu sein, denn sie hat Aufgabencharakter.

So oder so – einmal kommt der Tag, für jeden der Befrei-

ten, an dem er, rückschauend auf das gesamte Erlebnis des 

Konzentrationslagers, eine merkwürdige Empfi ndung hat: 

er kann es nun selber nicht verstehen, wie er imstande war, 

all das durchzustehen, was das Lagerleben von ihm verlangt 

hat. Und wenn es in seinem Leben einen Tag gab – den Tag 

der Freiheit –, an dem ihm alles wie ein schöner Traum er-

schien, dann kommt einmal der Tag, an dem ihm alles, was 

er im Lager erlebt, nur mehr wie ein böser Traum vorkommt. 

Gekrönt wird aber all dieses Erleben des heimfi ndenden 

Menschen von dem köstlichen Gefühl, nach all dem Erlitte-

nen nichts mehr auf der Welt fürchten zu müssen  – außer 

seinen Gott.



10 Einleitung

Mit diesen Zeilen endet Viktor Frankl seinen 1945 verfassten 
 Holocaustbericht … trotzdem Ja zum Leben sagen. Was aber unmit-
telbar danach geschah: weshalb Frankl in das heimatliche Wien 
zurückkehrte und wie der ehemalige Lagerhäftling die ersten Tage, 
Wochen und Monate nach der Befreiung erlebte und unter wel-
chen Lebensumständen er seinen berühmten Holocaustbericht 
verfasste – all dies ist in … trotzdem Ja zum Leben sagen nicht oder 
meist nur mit wenigen Worten angedeutet, viel mehr noch blieb 
aber einer größeren Leserschaft bisher verborgen oder gänzlich 
unbekannt.

Im Anschluss an seine Vorträge ist Viktor Frankl daher des 
 Öfteren über die Zeit unmittelbar nach der Befreiung aus dem 
Konzentrationslager befragt worden. Im Laufe der Jahre und, so 
scheint es, mit wachsendem zeitlichen Abstand hat Frankl mit 
zunehmender Off enheit über die ersten Wochen und Monate in 
der Freiheit erzählt. Ab ungefähr Anfang der 1990er-Jahre hat 
Frankl dann erstmals persönliche Notizen und Briefe aus seinem 
Privatarchiv zur Einsichtnahme und Veröff entlichung freige-
geben  – off enbar in der Überzeugung, dass auch diese bislang 
kaum beachtete Lebensphase seiner Heim- und Rückkehr es ver-
diente, vor dem Vergessen bewahrt zu werden; vielleicht auch in 
der Hoff nung, dass auch über sie zu lesen womöglich jenen, die 
schon aus der Lektüre von  … trotzdem Ja zum Leben sagen Trost 
und Kraft geschöpft haben, helfen könne, wieder Mut und Zu-
versicht für ihr eigenes Leben zu gewinnen.

Vor diesem Hintergrund rekonstruiert dieses Buch einige der 
wichtigsten Stationen und Leitmotive der Befreiung und Heim-
kehr mithilfe von teilweise noch unveröff entlichten Briefen und 
Dokumenten aus Viktor Frankls privatem Nachlass in Wien. 
Eine weitere Intention dieses Buches ist es, ein oft kolportiertes, 
mitunter aber allzu vereinfachendes Narrativ über Frankls Bio-



11

grafi e in den ersten Nachkriegsjahren zu korrigieren. Tatsächlich 
enthalten einige der hier veröff entlichten Texte und Briefe in 
 dieser Hinsicht auch für Kenner von Frankls Biografi e Überra-
schendes, insofern sie beispielsweise zu einer zurückhaltenderen 
Lesart etwa der Frage auff ordern, wie »leicht« es Frankl fi el, nach 
der Beendigung der Lagerhaft in vier Konzentrationslagern (The-
resienstadt, Auschwitz, Kaufering und Türkheim) wieder zurück 
in ein Leben in Freiheit zu fi nden. Auch zeigen vor allem die frü-
hen politischen Stellungnahmen und Vorträge, um wie viel dif-
ferenzierter als bisweilen dargestellt Frankls Standpunkt zu Fra-
gen nach kollektiver Schuld, Verantwortung und Wiedergutma-
chung gewesen ist. Dieses Buch beleuchtet somit als Ergänzungs- 
und Fortsetzungsband von … trotzdem Ja zum Leben sagen eine im 
Allgemeinen weniger bekannte Werk- und Lebensphase Viktor 
Frankls.

Der Textapparat ist in drei Hauptteile gegliedert  – der erste, 
biografi sche, Teil enthält Briefe und Gedichte aus den Jahren 
1945–1947, der zweite Teil enthält Vorträge, Interviews und Stel-
lungnahmen zum Themenbereich Holocaust, Nationalsozialis-
mus und Weltkrieg aus den Jahren 1946 bis 1948; der dritte Teil 
Gedenkreden aus den Jahren 1949–1988.

Dem ersten Hauptteil vorangestellt ist ein Zeitzeugenbericht 
Frankls aus dem Jahr 1985. Dieser Vortrag erhellt den lebens- 
und werkgeschichtlichen Zusammenhang der in diesem Band 
vorgestellten Texte anhand eines kurzen Abrisses von Frankls 
Lebensgeschichte in den Jahren 1938 bis 1945.



12 Einleitung

1. Briefe 1945–1947

Der erste Teil zeichnet anhand von zwischen 1945 und 1947 ver-
fassten Briefen den in den letzten Abschnitten von … trotzdem Ja 
zum Leben sagen nur anskizzierten Weg der Rückkehr nach. Ge-
gen Ende von … trotzdem Ja zum Leben sagen ist die Beschwerlich-
keit dieses Weges ansatzweise angedeutet, wenn Frankl schreibt:

Wehe dem, für den das, was ihn im Lager als Einziges auf-

recht gehalten hat – der geliebte Mensch –, nicht mehr exis-

tiert. Wehe dem, der jenen Augenblick, von dem er in tau-

send Träumen der Sehnsucht geträumt hat, nun wirklich er-

lebt, aber anders, ganz anders, als er sich ihn ausgemalt. Er 

steigt in die Straßenbahn ein, fährt hinaus zu jenem Haus, 

das er Jahre hindurch im Geist und nur im Geist vor sich ge-

sehen hat, und drückt auf den Klingelknopf – ganz genauso, 

wie er es in tausend Träumen ersehnte … Aber es öff net nicht 

der Mensch, der nun öff nen sollte  –, er wird ihm auch nie 

mehr die Tür öff nen …

Diese Zeilen gewinnen an zusätzlicher Bedeutung, wenn man sie 
vor dem Hintergrund von Frankls Biografi e liest. In Theresien-
stadt hatte Frankl den Tod seines Vaters miterlebt, hegte aber bis 
zuletzt die Hoff nung, dass vor allem seine Mutter und seine erste 
Frau Tilly Frankl, geborene Grosser, die Lager überlebt hätten. In 
einem der frühesten erhaltenen Schreiben nach der Befreiung 
begründet Frankl mit dieser Hoff nung (und der daraus erwach-
senen »Gewissensnot«, nach beiden in Wien zu suchen) auch 
seine vorzeitige Kündigung – zwecks Rückkehr nach Wien – vom 
Militärspital der Alliierten Truppen im bayerischen Bad Wöris-
hofen, in dem er in den ersten Wochen nach seiner Befreiung als 
Arzt arbeitete (vgl. Brief an Captain Schepeler, ohne Datum, 1945).



13

Erst nachdem er die Hoff nung, seine Mutter und seine Frau 
wiederzusehen, aufgeben musste – Frankl erfuhr noch in Mün-
chen, dass seine Mutter in Auschwitz ermordet wurde, und un-
mittelbar nach seiner Rückkehr nach Wien, dass seine erste Frau 
Tilly in Bergen-Belsen in den Wochen nach der Befreiung an den 
Folgen der Lagerhaft verstorben war  –, spricht Frankl von sei-
nem Überleben nicht mehr als Gnade, sondern als Last. Geblie-
ben war ihm nun nur noch das Bewusstsein der Aufgabe seines 
geistigen Werks, der Logotherapie und Existenzanalyse, und die 
Niederschrift seines bereits vor der Deportation begonnenen Bu-
ches Ärztliche Seelsorge:

Es ist begreifl ich, wenn ich mir im großen Ganzen vorkomme 

wie ein Junge, der in der Schule nachsitzen muss: die andern 

sind schon fort, ich bin noch da, ich habe meine Arbeit noch 

fertig zu machen, dann darf auch ich nach Hause. (23. Juni 

1946)

Und:

Kein Glück ist mir in diesem Leben geblieben seit den Marty-

rien meiner Mutter und meiner jungen Frau. Nichts ist ge-

blieben – außer der Verantwortung gegenüber dem geistigen 

Werk, das ich zu erfüllen habe – immer noch und trotz, oder: 

vielleicht auch gerade, weil ich so zu leiden habe. (1945)

Frankl war nach seiner Rückkehr nach Wien tatsächlich außer-
ordentlich produktiv: Er veröff entlichte zwischen 1945 und 1949 
acht Bücher, darunter einige der Haupt- und Grundlagentexte 
der Logotherapie und Existenzanalyse; auch hielt er zahlreiche 
viel beachtete Vorträge und Rundfunkansprachen im In- und 



14 Einleitung

 Ausland. Ab Februar 1946 konnte er zudem seine ärztliche Tä-
tigkeit wiederaufnehmen: Frankl wurde zum Vorstand der Neu-
rologischen Abteilung der Wiener Poliklinik berufen – eine Posi-
tion, die er 25 Jahre, bis zu seiner Pensionierung im Jahr 1970, 
 innehatte.

Aber die berufl ichen und wissenschaftlichen Erfolge beschrei-
ben wie gesagt nur eine Seite von Frankls Leben nach der Befrei-
ung. Die andere, bisweilen auch in der zeitgenössischen Frankl-
rezeption übersehene Seite kommt im Verhältnis zu den äußeren 
Erfolgen umso kontrastreicher vor allem in den frühen Briefen 
an die Schwester und die engeren Freunde zum Ausdruck. Hier 
spricht Frankl off en über die Einsamkeit und die inneren Nöte, 
die ihn nach seiner Rückkehr nach Wien bewegten: die Trauer 
um seine Familienangehörigen und seine erste Frau, um die zahl-
reichen Freunde, die die nationalsozialistische Verfolgung nicht 
überlebt hatten.

Ab April 1946 dokumentieren die Briefe dann aber, wie Frankl 
durch die Bekanntschaft mit seiner zukünftigen zweiten Frau, 
Eleonore, geborene Schwindt, und der Geburt der Tochter Gab-
riele im Dezember 1947, zunehmend Mut und neue Kraft schöpft. 
In seinem Schreiben an Rudolf Stenger beschreibt Frankl das 
Kennenlernen von Eleonore Schwindt denn auch als den ent-
scheidenden Wendepunkt nach der Befreiung:

Ich kann Dir heute, überhaupt seit wenigen Tagen, nicht wie-

derholen, wie es um mich »stand«. Denn es »steht« seit Kur-

zem eben anders um mich, Du wirst wohl erraten, was ich 

meine. […] Seither – und diese Andeutung genüge für heute – 

ist ein Mensch um mich, der imstande war, mit einem Schlag 

alles zu wenden. (An Rudolf Stenger, 10. Mai 1946)



15

Aber auch nach diesem Wendepunkt ist der Schatten des Erleb-
ten noch deutlich sichtbar. So triff t Frankl in Rücksprache mit 
der in Australien lebenden Schwester Vorbereitungen, für den 
Fall einer Wiederholung der Geschichte ohne Verzug gemein-
sam mit seiner Frau Eleonore und der Tochter Gabriele nach Aus-
tralien auswandern zu können; auch richtet er bei seiner Schwes-
ter ein Notarchiv ein, um sicherzustellen, dass sein wissenschaft-
liches Werk unter allen Umständen (gemeint ist off ensichtlich 
eine erneute politische Gefährdung) überleben würde.

2. Die Texte und Beiträge 1946–1948 
und Gedenkreden 1949–1988

Ein wiederkehrendes Motiv der frühen Briefe nach der Befreiung 
ist Frankls Wahrnehmung der »Verpfl ichtung«, neben der Nieder-
schrift seiner Bücher als Überlebender des Holocaust und vor al-
lem auch als Arzt »psychologische Wiederaufbauarbeit« zu leisten.

Diese seelische »Wiederaufbauarbeit« drehte sich vor allem um 
drei Themenkomplexe: persönliche, politische und soziale Ver-
antwortung, sowie Leid und Schuld. Denn zu dem, was Frankl 
und viele andere Heimkehrer in Form der Leidbewältigung be-
schäftigte, gesellte sich – oft nicht minder drängend – die Schuld-
frage der anderen, und damit das Problem, wie die Überlebenden 
mit ihren jeweiligen jüngsten Biografi en umgehen sollten. Die 
österreichische und die deutsche Gesellschaft nach 1945 war vor 
diesem Hintergrund tief greifend gespalten: hier diejenigen, die 
unfassbare Erniedrigungen und Leid erfahren hatten, und dort 
diejenigen, die dieses Leid wenigstens zugelassen oder direkt oder 
indirekt verursacht hatten; und bei letzterer Gruppe wiederum 
jene, die ihre Verwicklungen aufrichtig bereuten, aber nun umso 
mehr mit der Last des eigenen Schuld- und Verantwortungs-



16 Einleitung

bewusstseins konfrontiert waren. Weltkriegs- und Holocaust-
erfahrung wurden somit zu in dieser Dichte wohl historisch ein-
maligen Brennpunkten existenzieller Auseinandersetzungen mit 
Leid, mit Schuld und mit Tod – gelitten hatten Millionen; schul-
dig geworden waren viele, und nahezu jede Familie hatte ihre 
 Toten zu beklagen:

Dem Zweiten Weltkrieg blieb es vorbehalten, die Verbreitung 

[der existenziellen Fragen] zu fördern, [sie] zu aktualisieren 

und, darüber hinaus, extrem zu radikalisieren. Fragen wir 

uns aber nach dem Grund hierfür, dann haben wir uns zu 

vergegenwärtigen, dass dieser Zweite Weltkrieg von vorne-

herein mehr bedeutete als das bloße Fronterlebnis: er brachte 

für das ›Hinterland‹ (das es nun nicht mehr gab) das Erlebnis 

des Bombenkellers – und das Erlebnis des Konzentrations-

lagers. (Frankl 1947)

Wenn der Heimkehrer Frankl diese Themen aufgreift, fällt zu-
gleich auf, dass er von Anbeginn an zwar einerseits den histo-
risch einmaligen Kontext und Charakter des Holocaust würdigt, 
zugleich aber seine Hörer und Leser auf die jenseits der konkre-
ten Umstände bleibende Dringlichkeit der ja nicht erst durch den 
Holocaust aufgeworfenen, sondern durch diesen bloß »radikali-
sierten« existenziellen Fragestellungen hinweist. In einer Schlüs-
selstelle bringt Frankl diese Dialektik zwischen Geschichtlichkeit 
und Zeitlosigkeit der durch die Ereignisse zwischen 1938 und 
1945 so drängend gewordenen Fragen wie folgt zum Ausdruck:

Und auch der irrt, der da meinte, der Nationalsozialismus sei 

es gewesen, der das Böse erst geschaff en habe: dies hieße den 

Nationalsozialismus überschätzen; denn er war nicht schöp-



17

ferisch  – nicht einmal im Bösen. Der Nationalsozialismus 

hat das Böse nicht erst geschaff en: er hat es nur gefördert – 

wie vielleicht kein System zuvor.

Was demzufolge für das Böse gilt, gilt in gleicher Weise auch für 
das Leid und die Schuld, die aus diesem Bösen erwachsen sind: 
Sie sind mit Blick auf den Holocaust historisch einmalig in ihrem 
Ausmaß, nicht aber ihrem Wesen nach als fortwährende Bestim-
mungsmomente menschlichen Daseins. Die »tragische Trias« – 
Leid, Schuld und Tod – ist Teil menschlicher Erfahrung; kein Le-
benslauf wird von ihr verschont bleiben.

Wenn Frankl sich daher dieses Problems annimmt, so tut er 
dies nicht nur mit Blick auf die Frage, wie die Kriegs- und Holo-
caustüberlebenden, sondern wie der Mensch im Allgemeinen 
auf die tragische Trias antworten soll – ob etwa ein Leben, wel-
ches sehr wahrscheinlich früher oder später einmal an die Gren-
zen des Versteh- und Ertragbaren herangeführt wird, überhaupt 
noch lebenswert und sinnvoll sei.

Frankls Antwort auf diese Frage kommt in einer zweiten Schlüs-
selstelle zum Ausdruck. In ihr formuliert er zugleich das Leit-
motiv seines »tragischen Optimismus«, der die argumentative 
Grundlage bildet, auf der der Mensch befähigt werden soll, »trotz-
dem Ja zum Leben sagen« zu können:

Meine Damen und Herren, ich glaube nicht, einen Fehler zu 

begehen, wenn ich an dieser Stelle persönlich werde; viel-

mehr denke ich, es Ihnen irgendwie schuldig zu sein, um da-

mit Ihr Verständnis dafür zu erleichtern, was ich Ihnen aus-

einandersetzen möchte. Nun: im Konzentrationslager gab es 

viele, und schwere, Probleme; aber das Problem für die Häft-

linge lautete letztlich: »Werden wir überleben? Denn nur dann 



18 Einleitung

hätte unser Leiden einen Sinn.« Doch für mich lautete das 

Problem anders – mein Problem war genau das umgekehrte: 

Hat das Leiden, hat das Sterben einen Sinn?

Denn nur dann – könnte das Überleben einen Sinn haben! 

Mit anderen Worten: nur ein sinnvolles – ein auf jeden Fall 

sinnvolles – Leben erschien mir wert, erlebt zu werden, ein 

Leben hingegen, dessen Sinnhaftigkeit dem rohesten Zufall 

ausgeliefert ist – dem Zufall nämlich, ob man mit ihm, dem 

Leben, nun davonkommt oder nicht –, ein solches Leben, mit 

so fragwürdigem Sinn, musste mir eigentlich auch dann nicht 

lebenswert erscheinen, wenn man mit ihm davonkommt …

Bestand meine Überzeugung vom unbedingten Sinn des 

Lebens  – einem dermaßen unbedingten Sinn, dass er auch 

noch das scheinbar sinnlose Leiden und Sterben mit einbe-

griff  –, jene härteste Probe aufs Exempel, bestand sie dieses 

ich möchte sagen: experimentum crucis, das das Konzentra-

tionslager war, nun, dann hatte sie sich bewährt, und endgül-

tig bewährt. Hätte meine Überzeugung von einem so unbe-

dingten Sinn des Lebens, des Leidens, des Sterbens, die Probe 

nicht bestanden, dann freilich wäre ich bis aufs Letzte des-

illusioniert worden, und dies unheilbar. Nun, meine Über-

zeugung hat die Probe bestanden: denn wäre mir das Leben 

nicht gerettet worden, so würde ich nicht hier vor Ihnen ste-

hen; aber wenn ich mir nicht jene Überzeugung gerettet 

hätte, dann würde ich nicht heute zu Ihnen sprechen …

Diese Wendung der Sinnfrage im Leiden führt Frankl von der ex-
klusiven Schau auf Bedingtheit des Menschen (dem »rohesten Zu-
fall«) hin zum zweiten Kernthema seines Nachkriegswerks: der 
Entscheidungsfähigkeit und Verantwortung des Menschen für 
sein Handeln und Unterlassen in Vergangenheit und Gegenwart.



19

Aber angesichts dessen, wofür sich viele nach 1945 zu ver ant-
worten hatten, galt es zunächst einmal, weit verbreiteten Wider-
stand und Scheu vor einer ehrlichen Bilanz des eigenen Handelns 
anzusprechen. Tatsächlich gingen nicht wenige Österreicher nach 
1945 den scheinbar leichteren – und zugleich zwei fel haften – Weg, 
die Verantwortung für das Unglück und Elend der NS-Herrschaft 
von sich zu weisen und alleine den Deutschen zuzusprechen. Aus 
den geschichtlichen Tatsachen lässt sich eine solche Entlassung 
aus der Verantwortung allerdings nicht ableiten. Jenen Österrei-
chern, die etwa pauschal die Deutschen, nicht oder weniger aber 
die österreichischen Nationalsozialisten zur Verantwortung zie-
hen wollten, konnte Frankl – zumal aus der Perspektive des Über-
lebenden von vier Konzentrationslagern – daher nur wenig Ent-
lastendes bieten:

Man rede lieber nicht allzu viel von dem Leid, das Deutsche 

über Österreich gebracht haben. Denn man frage erst die 

Opfer selbst, frage die Österreicher, die in den Konzentra-

tionslagern waren, – und er wird von ihnen erfahren, wie die 

Wiener SS, aller übrigen SS voran, gefürchtet war! Er frage 

die österreichischen Juden, die den 10. November 1938 in 

Wien miterlebt hatten, und dann in den Konzentrations-

lagern von ihren ›altreichsdeutschen‹ Glaubensgenossen zu 

hören bekamen, um wie viel milder die deutsche SS am glei-

chen Tage, demselben Befehl von oben gehorchend, vorge-

gangen war. […] Ich weiß, ich laufe mit solchen Bemerkun-

gen Gefahr, im hochverräterischen Sinn missverstanden zu 

werden. Aber jeder verantwortungsbewusste Österreicher 

muss ein derartiges Missverständnis in Kauf nehmen, sobald 

er die große Gefahr von heute wittert: das österreichische 

Pharisäertum. (Frankl 1946)



20 Einleitung

Es sind vor allem die frühen Texte zur politischen Verantwor-
tung, die jene eingangs angedeutete im Allgemeinen weniger be-
kannte Seite von Viktor E. Frankls Nachkriegswerk zum Vor-
schein bringen. 

Hier nimmt er weniger allein die Rolle des Seelenarztes ein als 
die eines politischen Mahners:

Viele von uns wenigen überlebenden Rückkehrern aus den 

Lagern sind voll Enttäuschung und Verbitterung. Enttäu-

schung darüber, dass unser Unglück noch nicht aufgehört 

hat, und Verbitterung darüber, dass auch das Unrecht noch 

fortbesteht. Gegen das Unglück, das uns oft erst bei der Rück-

kehr erwartet hat, lässt sich häufi g nichts unternehmen. Umso 

mehr müssen wir gegen das Unrecht vorgehen und uns aus 

der Lethargie herausreißen, in die Enttäuschung und Verbit-

terung so manchen zu stürzen droht.

Vielfach hat man den Eindruck, als ob man die Menschen, 

die man mit dem schönen Wort »KZler« etikettiert hat, jetzt 

bereits irgendwie als eine unzeitgemäße Erscheinung des öf-

fentlichen Lebens ansieht. Ich erkläre: Der Typus des KZlers 

ist und bleibt so lange zeitgemäß, als es in Österreich auch 

nur einen einzigen Nazi gibt, getarnt oder – wie man wieder 

sieht – off en. Wir sind das lebendige schlechte Gewissen der 

Öff entlichkeit.

Wir Nervenärzte wissen nur allzu gut, dass der Mensch 

dazu neigt, das schlechte Gewissen, um mit Freud zu spre-

chen – »zu verdrängen«. Wir werden uns aber nicht verdrän-

gen lassen. Wir werden eine Kampfgemeinschaft bilden, eine 

überparteiliche Gemeinschaft, die aber einen gemeinsamen 

Gegner kennt: den Faschismus.



21

»Lethargie« und Flucht vor der Verantwortung barg zugleich 
nicht nur politische und soziale, sondern auch eminente psycho-
logische und existenzielle Gefährdungen des Menschen – und sie 
stellte wiederum den Psychiater vor die Herausforderung, den 
durch Schuld- und Leiderfahrung ermüdeten und verunsicherten 
Menschen davor zu bewahren, sich in die Unverbindlichkeit pro-
visorischer oder fatalistischer Lebenshaltungen zurückzuziehen:

Diese Generation hat zwei Weltkriege erlebt, daneben einige 

›Umbrüche‹, Infl ationen, Weltwirtschaftskrisen, Arbeitslosig-

keit, Terror, Vorkriegs-, Kriegs- und Nachkriegszeiten  – zu 

viel für eine Generation. Was soll sie noch glauben  – und 

müsste sie glauben, um aufbauen zu können. Sie glaubt an 

nichts mehr – sie wartet, auch sie. In der Vorkriegszeit hieß 

es: Jetzt etwas unternehmen? Jetzt, wo es jeden Augenblick 

zum Kriege kommen kann? Im Krieg hieß es: Was können 

wir jetzt tun? Nichts, als auf das Kriegsende warten – abwar-

ten; dann werden wir weitersehen. Und kaum war der Krieg 

aus, hieß es wieder: Jetzt sollen wir etwas unternehmen? In 

der Nachkriegszeit ist nichts zu machen – alles ist noch pro-

visorisch. (Frankl 1946)

Nun wissen wir aus zahlreichen psychologischen Arbeiten, dass 
die provisorische Daseinshaltung in den Nachkriegsjahren ein 
virulentes massenpsychologisches Problem gewesen sein muss; 
wir wissen aber auch, dass dieses Problem nicht auf die Nach-
kriegsjahre beschränkt blieb, sondern scheinbar paradoxerweise 
vor allem auch in Zeiten relativen Wohlstands in beunruhigend 
hohem Ausmaß beobachtet wird. Ebenso wie Frankls Argumen-
tation für den tragischen Optimismus hat daher auch sein Ap-
pell an die bewusste Wahrnehmung der persönlichen und sozia-



UNVERKÄUFLICHE LESEPROBE

Viktor E. Frankl

Es kommt der Tag, da bist du frei
Unveröffentlichte Texte und Reden

Gebundenes Buch mit Schutzumschlag, 256 Seiten, 13,5 x 21,5 cm
ISBN: 978-3-466-37138-9

Kösel

Erscheinungstermin: September 2015

Bisher unveröffentlichte Texte des Psychotherapeuten und Begründers der Logotherapie, Viktor
E. Frankl, spiegeln eindrucksvoll die ungebrochene Bereitschaft, jeder Krisensituation im Leben
mit der Frage nach dem „Wie?“ zu begegnen. Vor dem Hintergrund neuer Berichte Frankls
über das Erlebte im Konzentrationslager bekommt diese Bereitschaft eine existenziell radikale
Dimension.
 
Frankl antwortet in den Texten auf Fragen nach Menschenwürde, Versöhnung, Kriegsfolgen und
Daseinsfragen in der ihm eigenen Philosophie.
 


