
HV 39619 / p. 3 / 6.1.2020

Walter Kardinal Kasper

Juden und Christen –
das eine Volk Gottes



HV 39619 / p. 4 / 6.1.2020

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2020
Alle Rechte vorbehalten
www. herder. de

Covergestaltung: Verlag Herder
Covermotiv: Ecclesia und Synagoge, um 1259,
frz. Buchmalerei, Messbuch König Ludwigs (IX.),
Museo San Francesco, Assisi, Italien / AKG Images

Satz: Satzweise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN (Print) 978-3-451-39619-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83595-7
ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-83114-0



HV 39619 / p. 5 / 6.1.2020

Den jüdischen Freunden
in tiefer Verbundenheit gewidmet.



HV 39619 / p. 6 / 6.1.2020



HV 39619 / p. 7 / 6.1.2020

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Juden und Christen –
Neuanfang nach der Katastrophe der Schoah . . . 13

I. Ein Blick zurück nach vorne . . . . . . . . . . . . 13
1.1 Ein persönlicher Rückblick . . . . . . . . . . 13
1.2 Neue Problemstellungen . . . . . . . . . . . . 16

II. Jesus als Jude – Licht für die Völker und
Herrlichkeit für Israel . . . . . . . . . . . . . . . . 19
2.1 Heimholung Jesu ins Judentum . . . . . . . . 19
2.2 Jesus – ein gemeinsamer Ausgangspunkt? . . . 20
2.3 Das Kreuz – gemeinsame memoria passionis

und bleibendes Ärgernis . . . . . . . . . . . . 24
III. Judentum und Christentum –

eine dunkle Geschichte von Anfang an . . . . . . 29
3.1 Frühkirchliches Judenchristentum . . . . . . . 29
3.2 Trennung von Juden und Christen . . . . . . 31
3.3 Die Tragik der Substitutionstheorie . . . . . . 34

IV. Zeiten der Toleranz – Lichtblicke im Dunkel der
Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
4.1 Die Rechtsprechung der frühmittelalterlichen

Päpste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
4.2 Bernhard von Clairvaux . . . . . . . . . . . . 43
4.3 Hildegard von Bingen . . . . . . . . . . . . . 44
4.4 Hugo von St. Viktor . . . . . . . . . . . . . . 46

7



HV 39619 / p. 8 / 6.1.2020

V. Thomas von Aquin – zwischen Tradition und
Neuanfang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
5.1 Theologie des Übergangs in der Summa

theologiae . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
5.2 Thomas als Magister der Auslegung der

Heiligen Schrift . . . . . . . . . . . . . . . . 51
VI. Die Katastrophe der Schoah –

Umkehr und Neubesinnung . . . . . . . . . . . . 54
6.1 Eine lange Vorgeschichte . . . . . . . . . . . . 54
6.2 Christentum und Schoah . . . . . . . . . . . 56
6.3 Umkehr und Neubesinnung . . . . . . . . . . 58
6.4 Juden und Christen – Schulter an Schulter . . 60

Hinweise zu dem Fragenkatalog für das Projekt
„Judentum im katholischen Religionsunterricht“ . 75

I. Judentum und Christentum im Vergleich . . . . . 75
II. Leben, Lehre und Person Jesu . . . . . . . . . . . 77
III. Jesus Christus – das ‚concretum universale‘ . . . . 78

Die Reichspogromnacht und die Gleichgültigkeit . 81

I. Verantwortung vor Gott und den Menschen –
eine zentrale Kategorie der jüdischen und der
christlichen Tradition . . . . . . . . . . . . . . . 84

II. Verantwortung und Erinnerung . . . . . . . . . . 86
III. Gemeinsam Verantwortung wahrnehmen für die

Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88

Inhalt

8



HV 39619 / p. 9 / 6.1.2020

Juden und Christen – Schulter an Schulter . . . . . 91

I. Die Pflicht der Gewissenserforschung . . . . . . . 91
II. Kirchliche Umkehr . . . . . . . . . . . . . . . . . 94
III. Erinnerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
IV. Messianisches Bewusstsein . . . . . . . . . . . . . 97
V. Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

Ansprache zur Woche der Brüderlichkeit
2007 in München . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

I. Zur Woche der Brüderlichkeit . . . . . . . . . . . 101
II. „Redet die Wahrheit“ . . . . . . . . . . . . . . . . 104
III. Mit offenen Augen und wachem Verstand auch auf

die Gegenwart schauen . . . . . . . . . . . . . . . 106

„Nostra aetate“ und die Zukunft des
jüdisch-christlichen Dialogs . . . . . . . . . . . . . . 109

I. Das Zweite Vatikanische Konzil – der Anfang eines
neuen Anfangs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111
1.1 Eine theologische Entscheidung . . . . . . . . 112
1.2 Eine kirchen- und allgemeinpolitische Ent-

scheidung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
II. Der Beitrag von Papst Johannes Paul II. . . . . . . 113
III. Stabile institutionelle Verbindungen . . . . . . . . 115
IV. Künftige Aufgaben und Herausforderungen . . . 120

Inhalt

9



HV 39619 / p. 10 / 6.1.2020

Theologische Schwerpunkte im
christlich-jüdischen Gespräch . . . . . . . . . . . . 131

I. Auszug aus der Erklärung: Juden und Christen in
Deutschland. Verantwortete Zeitgenossenschaft in
einer pluralen Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . 131
1.1 Judenmission darf es nicht mehr geben! . . . . 131
1.2 Auch das Trennende gehört in den Dialog:

Jesus Christus . . . . . . . . . . . . . . . . . 132
II. Stellungnahme von Kardinal Walter Kasper . . . . 134
III. Replik von Hanspeter Heinz . . . . . . . . . . . . 137

Juden und Christen – Das eine Volk Gottes . . . . . 143

I. Jüdisch-christliche Beziehungen . . . . . . . . . . 143
II. Grundsätzliche Probleme zwischen Judentum und

Christentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

Bibliographische Nachweise . . . . . . . . . . . . . 159

Inhalt

10



HV 39619 / p. 11 / 6.1.2020

Vorwort

Die Diskussion über die meist dramatisch verlaufene Ge-
schichte der Beziehungen zwischen Juden und Christen
und den nach der Katastrophe der Schoah neu aufgenom-
menen Dialog haben in jüngster Zeit erfreulicher Weise wie-
der Fahrt aufgenommen. Das hat mich veranlasst auf die
Jahre 1999–2010, in denen ich für den internationalen Dia-
log zwischen Juden und Christen Verantwortung getragen
habe, nochmals zurückzuschauen, die wichtigsten Beiträge
aus dieser Zeit zu sammeln und sie durch Nachforschungen
und Überlegungen, welche sich mir in der Zwischenzeit er-
geben haben, zu ergänzen.
Ich hoffe, dass die Veröffentlichung ein Ansporn sein

kann, dem leider neu aufflammenden Antisemitismus mit
ganzer Kraft zu widerstehen. Gerne widme ich das Buch
den jüdischen Freunden, denen ich begegnen und mit de-
nen ich zusammenarbeiten durfte.
Ich danke dem Kardinal Walter Kasper Institut in Vallen-

dar, besonders dem Direktor Prof. George Augustin sowie
den Mitarbeitern Prof. Ingo Proft und Dominik Buten-
kemper für die tatkräftige und sachkundige Unterstützung
und dem Verlag Herder, besonders Dr. Stephan Weber, für
die verlegerische Betreuung.

Rom, im Juni 2019 Kardinal Walter Kasper

11



HV 39619 / p. 12 / 6.1.2020



HV 39619 / p. 13 / 6.1.2020

Juden und Christen –
Neuanfang nach der
Katastrophe der Schoah

I. Ein Blick zurück nach vorne

Juden und Christen verbindet der Glaube an den einen Gott
und Schöpfer. Dennoch ist ihre Geschichte meist tragisch
verlaufen. Im 20. Jahrhundert hat sie in der Katastrophe
der Schoah ihren traurigen Tiefpunkt erlebt. Die Schoah
war eine Katastrophe für das jüdische Volk, sie war auch
eine Niederlage und eine moralische Katastrophe Europas.

1.1 Ein persönlicher Rückblick

Nach der Katastrophe der Schoah ist unsere Generation
Zeuge einer historischen Wende im Verhältnis von Juden
und Christen geworden. Für diese Wende stehen neben an-
deren Männern und Frauen vor allem zwei Männer: Der
heilige Papst Johannes XXIII., der während des Zweiten
Weltkriegs das Leben tausender Juden gerettet hat, und der
jüdische Gelehrte Jules Isaak (1877–1963), dessen Familie
in Auschwitz ermordet wurde und der dennoch die Ge-
schichte der Verachtung der Juden aufgearbeitet hat und zu
einem Pionier jüdisch-christlicher Versöhnung geworden
ist. In einer historischen Begegnung hat er am 16. Oktober
1949 Papst Johannes XXIII. sein Programm vorgetragen
und damit einen Anstoß gegeben zu der Erklärung des
Zweiten Vatikanischen Konzils Nostra aetate (1965).
Nostra aetate bekennt sich zu den gemeinsamen Wurzeln

13



HV 39619 / p. 14 / 6.1.2020

und dem gemeinsamen Erbe von Juden und Christen. Alle
Christen sind dem Glauben nach Söhne Abrahams. Die Ju-
den sind nicht das von Gott verworfene und verfluchte Volk,
sondern noch immer um der Väter willen das von Gott ge-
liebte Volk, denn Gottes Gnadengaben und seine Berufung
sind unwiderruflich. Darum beklagt Nostra aetate alle Hass-
ausbrüche, Verfolgungen und Manifestationen des Anti-
semitismus gegen die Juden und setzt sich für Achtung und
brüderlichen Dialog ein.1
In den Jahren 1999–2010 durfte ich verantwortlich sein

für den offiziellen internationalen Dialog zwischen Juden
und Christen.2 Zehn Jahre sind in der langen und wechsel-
reichen Geschichte von Juden und Christen eine kurze Zeit.
Für mich waren sie eine wichtigeWegstrecke, die ich zusam-
men mit jüdischen Gesprächspartnern gehen konnte, von
denen in diesen Jahren einige zu Freundschaften geworden
sind.
Aufbauend auf der Erklärung Nostra aetate konnten wir

auf der Grundlage weiterarbeiten, welche Kardinal Augus-
tin Bea (1881–1968), Kardinal Jan Willebrands (1909–
2006) und mein Vorgänger Edward I. Cassidy (*1924) und
ihre Mitarbeiter gelegt hatten. Selbstverständlich, und wie
konnte es anders sein, mussten wir bald auf die für Juden
ebenso wie für Christen bedrängenden Fragen der Schoah
zu sprechen kommen. Gleich zu Beginn meiner Tätigkeit
kam es zu einer kontroversenDiskussion um die unmittelbar
zuvor veröffentlichte Erklärung Wir erinnern. Eine Reflexion
über die Schoah (1998).3 Sie war ein noch viel zu zögerlicher
Anfang eines Gesprächs über das grauenhafte Geschehen
der Schoah. Deshalb konnte sie nur das erste, aber keines-
falls das letzte Wort sein. Doch wer kann da schon das letzte
Wort sagen?
Wir einigten uns, in den Dialogen nicht die bekannten

und uns wohl bleibend trennenden Unterschiede zu dis-

Juden und Christen

14



HV 39619 / p. 15 / 6.1.2020

kutieren, die Fragen des Bekenntnisses zu Jesus dem Chris-
tus und des trinitarischen Gottesverständnisses, sondern
von dem auszugehen, was uns gemeinsam ist, das Bekennt-
nis zu dem einen und einzigen Gott, dem Schöpfer der Welt
und aller Menschen. Wir wollten versuchen, die „Zehn
Worte“ (Zehn Gebote), die Juden und Christen gemeinsam
sind, angesichts der Herausforderungen der gegenwärtigen
Welt auszulegen und sie für eine bessere Welt (tikkum olam)
fruchtbar zu machen.4 In ähnlicher Absicht nahmen wir seit
2003 Gespräche mit dem Großrabbinat in Jerusalem auf.
Wir waren überzeugt, dass die Versöhnung von Juden und
Christen nach Jahrhunderten der Verachtung, Unterdrü-
ckung und Verfolgung einen zeichenhaften Charakter für
andere Konflikte in der Welt haben kann, weil sie zeigt, dass
auch nach einer langen schwierigen Geschichte Versöhnung
und Freundschaft wachsen können.
Die grundsätzlichen theologischen Fragen sind in diesen

Jahren nicht zu kurz gekommen. Ermutigt wurden wir von
der jüdischen Erklärung Dabru emet (Sage die Wahrheit)
(2000) von über 200 jüdischen Vertretern .5 Zudem hat die
Kommission für die religiösen Beziehungen zu den Juden
2006 einen unabhängigen internationalen Gesprächskreis
jüdischer und christlicher Theologen auf den Weg gebracht,
der 2011 bei meinem Abschied aus dem offiziellen Dialog
den Band Christ Jesus and the Jewish People Today veröffent-
lichen konnte.6
Auch in den offiziellen Dialogen haben uns die Grund-

satzfragen immer wieder eingeholt. Schon beim ersten Tref-
fen, an dem ich teilnehmen konnte, in New York (2001)
kam die Frage des Proselytismus, der christlichen Mission
unter den Juden auf. In dieser Frage geht es für beide Seiten
um grundsätzliche und letztlich unverzichtbare Positionen.
Für Christen ist die Mission zu allen Völkern grundlegend
(Mt 28,19 f.). Die Kirche ist ihrem Wesen nach missiona-

Ein Blick zurück nach vorne

15



HV 39619 / p. 16 / 6.1.2020

risch.7 Für die Juden bedeutet Mission unter Juden die In-
fragestellung ihrer bleibenden Erwählung als das Volk Got-
tes. Immer wieder wurde mir gesagt: Judenmission wäre ein
Holocaust mit anderen Mitteln.
Die Debatte spitzte sich zu, als Papst Benedikt XVI. 2007

den nachtridentinischen Ritus der Messfeier wieder er-
laubte. Sie enthielt in der Karfreitags-Liturgie die Fürbitte
für die perfidi Iudaei, die schon seit Pius XII. mit „für die
ungläubigen Juden“ übersetzt wurde. Doch auch in dieser
Form war sie nach dem Konzil nicht mehr angemessen.
Die Fürbitte, die Papst Benedikt jetzt für die wiederzugelas-
sene Liturgie vorschlug, erregte auf jüdischer Seite erheb-
lichen Unwillen, weil sie als Bitte um die Bekehrung und
damit als Aufforderung zur Mission der Juden verstanden
wurde. Zum Glück war in der Zwischenzeit die Vertrauens-
basis zwischen uns gewachsen. So konnte die für beide Sei-
ten akzeptable Formulierung gefunden werden, dass Chris-
ten auch vor Juden von ihrem Glauben an Jesus Christus
Zeugnis geben sollen, aber eine gezielte Judenmission durch
die Kirche ausgeschlossen ist, da die Juden den einen wah-
ren Gott bekennen und nicht der Bekehrung von den Göt-
zen zum einen wahren Gott bedürfen (1 Thess 1,9). Auf die-
ser Basis hat die Kommission für die religiösen Beziehungen
mit den Juden 2015 aus Anlass von 50 Jahren Nostra aetate
die Erklärung veröffentlicht Denn unwiderruflich sind Gnade
und Berufung, die Gott gewährt (Röm 11,27).8 Die Frage
einer Judenmission war damit vom Tisch.

1.2 Neue Problemstellungen

Im jüdisch-christlichen Gespräch ist man wohl bis zum
Ende der Zeit nie am Ende. Papst em. Benedikt XVI. hat
jüngst einige differenzierende und vertiefende Gesichts-

Juden und Christen

16



HV 39619 / p. 17 / 6.1.2020

punkte zum aktuellen Stand des jüdisch-christichen Dialogs
vorgelegt.9 Sein Beitrag hat Irritationen ausgelöst und wur-
de von manchen Juden als Infragestellung der bisherigen
Ergebnisse missverstanden. Doch niemand, der die Schrif-
ten und vor allem die Person von Joseph Ratzinger/Bene-
dikt XVI. kennt, kann ihm Antisemitismus und Infragestel-
lung des Erreichten unterstellen.10 Gerade in schwierigen
und angespannten Phasen des Dialogs konnte ich während
seines Pontifikats mit ihm jeweils einvernehmliche Gesprä-
che führen. So sollten seine sachkundigen Anmerkungen als
Anregungen zur weiteren Klärung und zur fruchtbarenWei-
terführung der bisherigen Dialoge verstanden werden.
Ein weiteres Motiv, nochmals grundsätzlich neu nach-

zudenken war die Veröffentlichung des Gesprächs zwischen
Walter Homolka und Magnus Striet.11 In ihr begegnete ich
einer anderen Richtung des jüdisch-christlichen Gesprächs,
der ich bereits zuvor in der deutschen Rabbiner-Konferenz
begegnet war. Während die offiziellen internationalen Ge-
spräche mit orthodoxen (nicht zu verwechseln mit ultra-
orthodoxen) und den ihnen nahestehenden konservativen
jüdischen Kreisen geführt wurden, die in der großen rabbi-
nisch talmudischen Tradition des Judentums stehen, geht es
in der genannten Veröffentlichung um das Gespräch mit
dem reformorientierten Strang des Judentums. Letztlich
kann man die Öffnung für neuzeitliche Fragestellungen bis
auf den berühmten Philosophen Baruch Spinoza (1632–
1677) und den Aufklärer und Talmudkenner Moses Men-
delsohn (1729–1786) zurückführen. Im 19. Jahrhundert hat
sich das Reformjudentum beziehungsweise das liberale oder
auch progressive Judentum in unterschiedlichen Graden
von der talmudischen Tradition emanzipiert und sich der
modernen Kultur und dem modernen Denken, wie der his-
torischen Interpretation der Bibel, geöffnet. In der deut-
schen jüdischen Tradition kam es zum Reformjudentum in

Ein Blick zurück nach vorne

17



HV 39619 / p. 18 / 6.1.2020

der Tradition von Abraham Geiger (1810–1874) und Leo
Baeck (1873–1956).
Während wir in den offiziellen internationalen Dialogen

von der Gemeinsamkeit zwischen Juden und Christen aus-
gingen und dabei die unterschiedlichen Positionen, vor
allem in der Christologie, gegenseitig respektierten, werden
diese im Dialog mit dem Reformjudentum im Kontext des
neuzeitlichen Gottes- und Menschen-Verständnisses dis-
kutiert und auf den Prüfstand gestellt. So wird im Rahmen
eines „ethischen Monotheismus“ die Messias-Vorstellung
als Impuls zu einem zivilen und sozialen Engagement ver-
standen, in welchem die Vorstellung von einem Erlöser
keine Verwendung hat.12
Die unterschiedlichen Ansätze zeigen, dass es keinen

Dialog mit den Juden gibt, sondern nur mit jüdischen Ver-
tretern unterschiedlicher Orientierung. Den Juden mag es
ähnlich vorkommen, wenn sie mit dem Christentum in Dia-
log treten wollen und dabei nicht nur unterschiedlichen
Konfessionen, sondern auch innerhalb der Konfessionen
unterschiedlichen Gesprächspartnern begegnen. So wenig
wie es den Juden und den Christen gibt, gibt es das neuzeit-
liche Denken, das für Juden und Christen der Kanon der
Auslegung ihrer heiligen Schriften sein könnte. Was es gibt,
sind große gemeinsame Herausforderungen, vor denen die
Welt heute steht. Auf sie sollen Juden wie Christen auf der
Grundlage ihres gemeinsamen Glaubens an den einen Gott
und Schöpfer eine möglichst gemeinsame Antwort geben.
Im Folgendenmöchte ich auf einige der Fragen eingehen,

die sich mir im Abstand von fast zehn Jahren nach der Aus-
scheidung aus dem offiziellen Dialog stellen. Ich kann nur
einzelne Punkte herausgreifen und keine neuen Forschun-
gen vortragen. Ich möchte Überlegungen anstellen, die sich
mir beim Lesen und Bedenken dessen, was andere erforscht
und geschrieben haben, in der Zwischenzeit ergeben haben.

Juden und Christen

18


