Walter Kardinal Kasper

Juden und Christen —
das eine Volk Gottes

Wi

HERDER ~

2/
FREIBURG - BASEL - WIEN



/- 3® MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen
FSC  Fsce cosssnt
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2020
Alle Rechte vorbehalten
www. herder. de

Covergestaltung: Verlag Herder
Covermotiv: Ecclesia und Synagoge, um 1259,
frz. Buchmalerei, Messbuch Koénig Ludwigs (IX.),
Museo San Francesco, Assisi, Italien / AKG Images
Satz: Satzweise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN (Print) 978-3-451-39619-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83595-7
ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-83114-0



Den jiidischen Freunden
in tiefer Verbundenheit gewidmet.






Inhalt

Juden und Christen —
Neuanfang nach der Katastrophe der Schoah

I. Ein Blick zuriicknachvorne . . .. ... ... ..
1.1 Ein personlicher Riickblick . . . . . ... ..
1.2 Neue Problemstellungen . . . . . .. ... ..

II. Jesus als Jude — Licht fir die Voélker und
Herrlichkeit furIsrael . . . . . . ... . ... ...
2.1 Heimholung Jesu ins Judentum . ... .. ..
2.2 Jesus — ein gemeinsamer Ausgangspunkt?
2.3 Das Kreuz — gemeinsame memoria passionis
und bleibendes Argernis . . . . .. ... ...

III. Judentum und Christentum —
eine dunkle Geschichte von Anfangan . ... ..
3.1 Friahkirchliches Judenchristentum . . . . . . .
3.2 Trennung von Juden und Christen . ... ..
3.3 Die Tragik der Substitutionstheorie . . . . . .

IV. Zeciten der Toleranz — Lichtblicke im Dunkel der
Geschichte . . . . ... ... ... ........

4.1 Die Rechtsprechung der frithmittelalterlichen
Papste . .. ... .. ... .. ...,
4.2 Bernhard von Clairvaux . . .. ... ... ..
4.3 HildegardvonBingen . ... ... ... ...
4.4 HugovonSt.Viktor . . ... ... ......



Inhalt

V. Thomas von Aquin — zwischen Tradition und
Neuanfang . . ... ... ... ..........
5.1 Theologie des Ubergangs in der Summa
theologiae . . . . .. . ... ... ......
5.2 Thomas als Magister der Auslegung der
Heiligen Schrift . . . . . ... ... .....

VI. Die Katastrophe der Schoah —
Umkehr und Neubesinnung . . . . ... ... ..
6.1 Eine lange Vorgeschichte . . . . ... ... ..
6.2 Christentum und Schoah . . ... ... ...
6.3 Umkehr und Neubesinnung . . . ... .. ..
6.4 Juden und Christen — Schulter an Schulter

Hinweise zu dem Fragenkatalog fiir das Projekt
»Judentum im katholischen Religionsunterricht®

I. Judentum und Christentum im Vergleich . . . . .
II. Leben, Lehreund PersonjJesu . .. ... ... ..

III. Jesus Christus — das ,concretum universale® . . . .

Die Reichspogromnacht und die Gleichgiiltigkeit

I. Verantwortung vor Gott und den Menschen —
eine zentrale Kategorie der jiidischen und der
christlichen Tradition . ... ... ........
II. Verantwortung und Erinnerung . . . ... .. ..

III. Gemeinsam Verantwortung wahrnehmen fiir die
Zukunft . . ... ... Lo oo

75

75
77
78

81



Inhalt

Juden und Christen — Schulter an Schulter . . . . . 91
I.  Die Pflicht der Gewissenserforschung . . . . . .. 91
II. Kirchliche Umkehr . . ... ... ... ...... 94
III. Erinnerung . . . .. ... ... ... ....... 96
IV. Messianisches Bewusstsein . . . . . .. ... ... 97
V. Dialog . . .. ... ... ... 98

Ansprache zur Woche der Briiderlichkeit

2007inMunchen . ... ... .. ... ... ... 101
I. Zur Woche der Bruderlichkeit . . . .. ... ... 101
II. ,,Redetdie Wahrheit* . . . . ... ... .. .... 104
III. Mit offenen Augen und wachem Verstand auch auf

die Gegenwartschauen . . . . ... ... ... .. 106

»Nostra aetate® und die Zukunft des

jadisch-christlichen Dialogs . . . . .. ... ... .. 109
I. Das Zweite Vatikanische Konzil — der Anfang eines
neuen Anfangs . . .. ... .. .. ........ 111
1.1 Eine theologische Entscheidung . . . . . . .. 112
1.2 Eine kirchen- und allgemeinpolitische Ent-
scheidung . .. ... ... .......... 113
II. Der Beitrag von Papst Johannes Paul II. . . . . . . 113
III. Stabile institutionelle Verbindungen . . . . . . .. 115
IV. Kinftige Aufgaben und Herausforderungen . . . 120



Inhalt

Theologische Schwerpunkte im
christlich-jidischen Gesprach . . . ... ... ...

I. Auszug aus der Erkldrung: Juden und Christen in
Deutschland. Verantwortete Zeitgenossenschaft in
einer pluralen Gesellschaft . . . .. .. ... ...
1.1 Judenmission darf es nicht mehr geben!

1.2 Auch das Trennende gehort in den Dialog:
Jesus Christus . . . . . .. .. ... .....

II. Stellungnahme von Kardinal Walter Kasper . . . .
III. Replik von HanspeterHeinz . . . . ... ... ..

Juden und Christen — Das eine Volk Gottes . . . . .

I. Judisch-christliche Beziehungen . . . ... .. ..

II. Grundsitzliche Probleme zwischen Judentum und
Christentum . . . . . . . . .. ... ... ....

Bibliographische Nachweise . ... .........

10



Vorwort

Die Diskussion iiber die meist dramatisch verlaufene Ge-
schichte der Beziechungen zwischen Juden und Christen
und den nach der Katastrophe der Schoah neu aufgenom-
menen Dialog haben in jingster Zeit erfreulicher Weise wie-
der Fahrt aufgenommen. Das hat mich veranlasst auf die
Jahre 19992010, in denen ich fiir den internationalen Dia-
log zwischen Juden und Christen Verantwortung getragen
habe, nochmals zuriickzuschauen, die wichtigsten Beitrige
aus dieser Zeit zu sammeln und sie durch Nachforschungen
und Uberlegungen, welche sich mir in der Zwischenzeit er-
geben haben, zu ergédnzen.

Ich hoffe, dass die Veroffentlichung ein Ansporn sein
kann, dem leider neu aufflammenden Antisemitismus mit
ganzer Kraft zu widerstehen. Gerne widme ich das Buch
den judischen Freunden, denen ich begegnen und mit de-
nen ich zusammenarbeiten durfte.

Ich danke dem Kardinal Walter Kasper Institut in Vallen-
dar, besonders dem Direktor Prof. George Augustin sowie
den Mitarbeitern Prof. Ingo Proft und Dominik Buten-
kemper fiir die tatkriftige und sachkundige Unterstiitzung
und dem Verlag Herder, besonders Dr. Stephan Weber, fiir
die verlegerische Betreuung.

Rom, im Juni 2019 Kardinal Walter Kasper

11






Juden und Christen —
Neuanfang nach der
Katastrophe der Schoah

1. Ein Blick zurtick nach vorne

Juden und Christen verbindet der Glaube an den einen Gott
und Schopfer. Dennoch ist ihre Geschichte meist tragisch
verlaufen. Im 20. Jahrhundert hat sie in der Katastrophe
der Schoah ihren traurigen Tiefpunkt erlebt. Die Schoah
war eine Katastrophe fiir das jiidische Volk, sie war auch
eine Niederlage und eine moralische Katastrophe Europas.

1.1 Ein personlicher Riickblick

Nach der Katastrophe der Schoah ist unsere Generation
Zeuge einer historischen Wende im Verhiltnis von Juden
und Christen geworden. Fiir diese Wende stehen neben an-
deren Minnern und Frauen vor allem zwei Méanner: Der
heilige Papst Johannes XXIII., der wihrend des Zweiten
Weltkriegs das Leben tausender Juden gerettet hat, und der
judische Gelehrte Jules Isaak (1877-1963), dessen Familie
in Auschwitz ermordet wurde und der dennoch die Ge-
schichte der Verachtung der Juden aufgearbeitet hat und zu
einem Pionier judisch-christlicher Verséhnung geworden
ist. In einer historischen Begegnung hat er am 16. Oktober
1949 Papst Johannes XXIII. sein Programm vorgetragen
und damit einen Anstof3 gegeben zu der Erklirung des
Zweiten Vatikanischen Konzils Nostra aetare (1965).

Nostra aetate bekennt sich zu den gemeinsamen Wurzeln

13



Juden und Christen

und dem gemeinsamen Erbe von Juden und Christen. Alle
Christen sind dem Glauben nach S6hne Abrahams. Die Ju-
den sind nicht das von Gott verworfene und verfluchte Volk,
sondern noch immer um der Viter willen das von Gott ge-
liebte Volk, denn Gottes Gnadengaben und seine Berufung
sind unwiderruflich. Darum beklagt Nostra aetate alle Hass-
ausbriiche, Verfolgungen und Manifestationen des Anti-
semitismus gegen die Juden und setzt sich fiir Achtung und
briiderlichen Dialog ein.!

In den Jahren 1999-2010 durfte ich verantwortlich sein
fir den offiziellen internationalen Dialog zwischen Juden
und Christen.? Zehn Jahre sind in der langen und wechsel-
reichen Geschichte von Juden und Christen eine kurze Zeit.
Fiir mich waren sie eine wichtige Wegstrecke, die ich zusam-
men mit jidischen Gesprichspartnern gehen konnte, von
denen in diesen Jahren einige zu Freundschaften geworden
sind.

Aufbauend auf der Erklirung Nostra aetate konnten wir
auf der Grundlage weiterarbeiten, welche Kardinal Augus-
tin Bea (1881-1968), Kardinal Jan Willebrands (1909-
2006) und mein Vorginger Edward I. Cassidy (* 1924) und
ihre Mitarbeiter gelegt hatten. Selbstverstdndlich, und wie
konnte es anders sein, mussten wir bald auf die fiir Juden
ebenso wie fiir Christen bedringenden Fragen der Schoah
zu sprechen kommen. Gleich zu Beginn meiner Tatigkeit
kam es zu einer kontroversen Diskussion um die unmittelbar
zuvor verdffentlichte Erklarung Wir erinnern. Eine Reflexion
tiber die Schoah (1998).2 Sie war ein noch viel zu zogerlicher
Anfang eines Gesprichs iiber das grauenhafte Geschehen
der Schoah. Deshalb konnte sie nur das erste, aber keines-
falls das letzte Wort sein. Doch wer kann da schon das letzte
Wort sagen?

Wir einigten uns, in den Dialogen nicht die bekannten
und uns wohl bleibend trennenden Unterschiede zu dis-

14



Ein Blick zuriick nach vorne

kutieren, die Fragen des Bekenntnisses zu Jesus dem Chris-
tus und des trinitarischen Gottesverstindnisses, sondern
von dem auszugehen, was uns gemeinsam ist, das Bekennt-
nis zu dem einen und einzigen Gott, dem Schopfer der Welt
und aller Menschen. Wir wollten versuchen, die ,,Zehn
Worte“ (Zehn Gebote), die Juden und Christen gemeinsam
sind, angesichts der Herausforderungen der gegenwirtigen
Welt auszulegen und sie fiir eine bessere Welt (zzkkum olam)
fruchtbar zu machen.* In dhnlicher Absicht nahmen wir seit
2003 Gespriache mit dem Grofirabbinat in Jerusalem auf.
Wir waren Uberzeugt, dass die Versohnung von Juden und
Christen nach Jahrhunderten der Verachtung, Unterdri-
ckung und Verfolgung einen zeichenhaften Charakter fiir
andere Konflikte in der Welt haben kann, weil sie zeigt, dass
auch nach einer langen schwierigen Geschichte Verséhnung
und Freundschaft wachsen kénnen.

Die grundsitzlichen theologischen Fragen sind in diesen
Jahren nicht zu kurz gekommen. Ermutigt wurden wir von
der judischen Erklarung Dabru emer (Sage die Wahrheit)
(2000) von uber 200 judischen Vertretern .> Zudem hat die
Kommission fiir die religiésen Beziehungen zu den Juden
2006 einen unabhingigen internationalen Gesprichskreis
judischer und christlicher Theologen auf den Weg gebracht,
der 2011 bei meinem Abschied aus dem offiziellen Dialog
den Band Christ Fesus and the Fewish People Today veroffent-
lichen konnte.®

Auch in den offiziellen Dialogen haben uns die Grund-
satzfragen immer wieder eingeholt. Schon beim ersten Tref-
fen, an dem ich teilnehmen konnte, in New York (2001)
kam die Frage des Proselytismus, der christlichen Mission
unter den Juden auf. In dieser Frage geht es fiir beide Seiten
um grundsétzliche und letztlich unverzichtbare Positionen.
Fir Christen ist die Mission zu allen Volkern grundlegend
(Mt 28,19f.). Die Kirche ist ihrem Wesen nach missiona-

15



Juden und Christen

risch.” Fiir die Juden bedeutet Mission unter Juden die In-
fragestellung ihrer bleibenden Erwihlung als das Volk Got-
tes. Immer wieder wurde mir gesagt: Judenmission wére ein
Holocaust mit anderen Mitteln.

Die Debatte spitzte sich zu, als Papst Benedikt XVI. 2007
den nachtridentinischen Ritus der Messfeier wieder er-
laubte. Sie enthielt in der Karfreitags-Liturgie die Fiirbitte
fir die perfidi Iudaei, die schon seit Pius XII. mit ,fiir die
ungldubigen Juden® tibersetzt wurde. Doch auch in dieser
Form war sie nach dem Konzil nicht mehr angemessen.
Die Firbitte, die Papst Benedikt jetzt fiir die wiederzugelas-
sene Liturgie vorschlug, erregte auf jiidischer Seite erheb-
lichen Unwillen, weil sie als Bitte um die Bekehrung und
damit als Aufforderung zur Mission der Juden verstanden
wurde. Zum Gliick war in der Zwischenzeit die Vertrauens-
basis zwischen uns gewachsen. So konnte die fiir beide Sei-
ten akzeptable Formulierung gefunden werden, dass Chris-
ten auch vor Juden von ihrem Glauben an Jesus Christus
Zeugnis geben sollen, aber eine gezielte Judenmission durch
die Kirche ausgeschlossen ist, da die Juden den einen wah-
ren Gott bekennen und nicht der Bekehrung von den Got-
zen zum einen wahren Gott bedtirfen (1 Thess 1,9). Auf die-
ser Basis hat die Kommission fiir die religiésen Beziehungen
mit den Juden 2015 aus Anlass von 50 Jahren Nostra aetate
die Erklarung veroffentlicht Denn unwiderruflich sind Gnade
und Berufung, die Gotr gewdhrt (Rom 11,27).% Die Frage
einer Judenmission war damit vom Tisch.

1.2 Neue Problemstellungen
Im jidisch-christlichen Gespriach ist man wohl bis zum
Ende der Zeit nie am Ende. Papst em. Benedikt XVI. hat

jungst einige differenzierende und vertiefende Gesichts-

16



Ein Blick zuriick nach vorne

punkte zum aktuellen Stand des jiidisch-christichen Dialogs
vorgelegt.® Sein Beitrag hat Irritationen ausgeldst und wur-
de von manchen Juden als Infragestellung der bisherigen
Ergebnisse missverstanden. Doch niemand, der die Schrif-
ten und vor allem die Person von Joseph Ratzinger/Bene-
dikt XVI. kennt, kann ihm Antisemitismus und Infragestel-
lung des Erreichten unterstellen.!® Gerade in schwierigen
und angespannten Phasen des Dialogs konnte ich wihrend
seines Pontifikats mit ihm jeweils einvernehmliche Gespra-
che fithren. So sollten seine sachkundigen Anmerkungen als
Anregungen zur weiteren Klarung und zur fruchtbaren Wei-
terfiihrung der bisherigen Dialoge verstanden werden.

Ein weiteres Motiv, nochmals grundsitzlich neu nach-
zudenken war die Veréffentlichung des Gesprichs zwischen
Walter Homolka und Magnus Striet.!! In ihr begegnete ich
einer anderen Richtung des jidisch-christlichen Gesprichs,
der ich bereits zuvor in der deutschen Rabbiner-Konferenz
begegnet war. Wihrend die offiziellen internationalen Ge-
spriche mit orthodoxen (nicht zu verwechseln mit ultra-
orthodoxen) und den ihnen nahestehenden konservativen
judischen Kreisen gefiihrt wurden, die in der grof3en rabbi-
nisch talmudischen Tradition des Judentums stehen, geht es
in der genannten Verdffentlichung um das Gespriach mit
dem reformorientierten Strang des Judentums. Letztlich
kann man die Offnung fiir neuzeitliche Fragestellungen bis
auf den berithmten Philosophen Baruch Spinoza (1632—
1677) und den Aufklirer und Talmudkenner Moses Men-
delsohn (1729-1786) zuriickfithren. Im 19. Jahrhundert hat
sich das Reformjudentum beziehungsweise das liberale oder
auch progressive Judentum in unterschiedlichen Graden
von der talmudischen Tradition emanzipiert und sich der
modernen Kultur und dem modernen Denken, wie der his-
torischen Interpretation der Bibel, ge6ffnet. In der deut-
schen jidischen Tradition kam es zum Reformjudentum in

17



Juden und Christen

der Tradition von Abraham Geiger (1810-1874) und Leo
Baeck (1873-1956).

Waihrend wir in den offiziellen internationalen Dialogen
von der Gemeinsamkeit zwischen Juden und Christen aus-
gingen und dabei die unterschiedlichen Positionen, vor
allem in der Christologie, gegenseitig respektierten, werden
diese im Dialog mit dem Reformjudentum im Kontext des
neuzeitlichen Gottes- und Menschen-Verstindnisses dis-
kutiert und auf den Prifstand gestellt. So wird im Rahmen
eines ,ethischen Monotheismus® die Messias-Vorstellung
als Impuls zu einem zivilen und sozialen Engagement ver-
standen, in welchem die Vorstellung von einem Erl6ser
keine Verwendung hat.!?

Die unterschiedlichen Ansitze zeigen, dass es keinen
Dialog mit den Juden gibt, sondern nur mit jidischen Ver-
tretern unterschiedlicher Orientierung. Den Juden mag es
dhnlich vorkommen, wenn sie mit des: Christentum in Dia-
log treten wollen und dabei nicht nur unterschiedlichen
Konfessionen, sondern auch innerhalb der Konfessionen
unterschiedlichen Gespriachspartnern begegnen. So wenig
wie es den Juden und den Christen gibt, gibt es das neuzeit-
liche Denken, das fiir Juden und Christen der Kanon der
Auslegung ihrer heiligen Schriften sein kdnnte. Was es gibt,
sind grofie gemeinsame Herausforderungen, vor denen die
Welt heute steht. Auf sie sollen Juden wie Christen auf der
Grundlage ihres gemeinsamen Glaubens an den einen Gott
und Schopfer eine moglichst gemeinsame Antwort geben.

Im Folgenden méchte ich auf einige der Fragen eingehen,
die sich mir im Abstand von fast zehn Jahren nach der Aus-
scheidung aus dem offiziellen Dialog stellen. Ich kann nur
einzelne Punkte herausgreifen und keine neuen Forschun-
gen vortragen. Ich mochte Uberlegungen anstellen, die sich
mir beim Lesen und Bedenken dessen, was andere erforscht
und geschrieben haben, in der Zwischenzeit ergeben haben.

18



