
Vorwort

Die Wanderbewegung von Millionen von Menschen weltweit hat mit großer
Wucht nun auch Zentraleuropa erreicht. Bürgerkriege, bewaffnete Auseinander-
setzungen und Konflikte, Verfolgung und Vertreibung von Minderheiten und
Andersgläubigen, soziale, kulturelle und politische Spannungen sowie nicht zu-
letzt wirtschaftliche Not und Verelendung führen dazu, dass Menschen etwas
vom Grundlegendsten, was sie besitzen, aufgeben: ihre Heimat. Diese Bewegung
hat in der Auseinandersetzung der Länder Europas die Frage nach der eigenen
und fremden Kultur neu belebt und auch zugespitzt. Die Angst vor dem Frem-
den und den Fremden, die gar eigenen Besitz, Gewohntes und Geliebtes in Frage
stellen, hat einen seit Kriegszeiten ungeahnten Höhepunkt erreicht. Angst bringt
Abwehr hervor. Abwehr kann zu Abschottung, zu Mauern und Zäunen, zu Aus-
grenzung und Absonderung führen.

Zuwanderer und Zuwanderinnen aus vielen Kulturkreisen sind auch Klien-
tinnen, Patientinnen oder Mitarbeitende in Beratungsstellen, Krankenhäusern,
Altenpflege- und sozialen Einrichtungen. Unterschiedliche Religionen, Sprachen
und Kulturen treffen aufeinander. Ganz neue Dimensionen erreicht diese Begeg-
nung mit dem Fremden insbesondere in der Pflege, die einen ihrer vielen kriti-
schen Höhepunkte in der Geschichte seit dem zweiten Weltkrieg erlebt. In
München haben wir Pflegeheime, die nur noch mithilfe von ausländischen
Fach- und Hilfskräften getragen werden können. Zum Teil haben wir einen An-
teil von 75 % an ausländischen Pflegekräften im Jahr 2018. Und auf der anderen
Seite wird in der Gesundheits- und Pflegeszene heftig über die zunehmende
Technisierung, Tele-Medizin, Roboter in der Pflege usw. diskutiert. Die Zahl
der Hochbetagten und Pflegebedürftigen nimmt in den nächsten Jahren weiter
drastisch zu.

Diese »Bedrohung« durch das Fremde gilt aber nicht nur für die »Fremden«,
sondern auch für die vielen fremden Kulturen und Subkulturen in unserem eige-
nen Land, in unserer Gesellschaft. Man denke dabei an Personen aus anderen so-
zialen Schichten oder Menschen mit besonderen (sozialen) Bedürfnissen, bei-
spielsweise wohnungslose oder suchtmittelabhängige Menschen.

Das sind gesellschaftliche und gesundheitspolitische Entwicklungen, die na-
türlich auch die Versorgung von Schwerkranken und Sterbenden unmittelbar be-
rühren. Mitarbeitende in Palliative Care- und Hospizeinrichtungen werden nach
einer nunmehr über 30-jährigen Geschichte in Deutschland mit durchaus »ande-
ren« und »fremden« Menschen und Zugehörigen-Systemen konfrontiert. Die
Konzentration galt natürlicherweise der Spezialisierung und Etablierung von
Fachkenntnissen, von Qualitätsstandards und der überschaubaren Umsetzung

21



dieser Expertise. Das Gesundheitssystem hat in diesen Jahren vieles in diese neue
und dynamische Szene delegiert.

Nun sind wir in den »Niederungen« der Realität angekommen und das Hos-
piz- und Palliativgesetz des Jahres 2015 brachte insbesondere die Kehrtwende hin
zur allgemeinen Versorgung, zur Bearbeitung der Schnittstellen und zur Vernet-
zung. »Ihr im Hospiz habt gut reden!« (Motto des Palliativpflege-Fachtags an der
Katholischen Stiftungshochschule im Februar 2018). Diese viel gehörte Aussage
bezeichnet präzise die Herausforderung: Kann dieser Ansatz re-integriert werden
in das allgemeine Versorgungssystem? In der Charta zur Betreuung schwerstkran-
ker und sterbender Menschen in Deutschland wird genau in diesem Sinne gefor-
dert: »Jeder schwerstkranke und sterbende Mensch hat ein Recht auf eine umfas-
sende medizinische, pflegerische, psychosoziale und spirituelle Betreuung und
Begleitung, die seiner individuellen Lebenssituation und seinem hospizlich-pal-
liativen Versorgungsbedarf Rechnung trägt.« (Deutsche Gesellschaft für Palliativ-
medizin e. V. et al. 2010, S. 11). Inmitten dieser großen systemischen Prozesse ist
die Frage nach der Kultursensibilität am Ende des Lebens und in der Sorge-Welt
am Ende des Lebens von zentraler Bedeutung für die Realisierung dieser Forde-
rung.

Was dies meint, welche Aspekte darunter fallen und wie dies ganz praktisch
aussehen kann, versuchen wir in diesem Band aufzuzeigen. Dabei gehen wir von
einem weiten Kulturverständnis aus, das Kultur als Lebenswelt versteht. Lebens-
welt meint dabei die Welt, die jede Person in ihrem Alltag vorfindet. Werte,
Normen und Regeln werden zumeist als unabänderlich erlebt und nicht hinter-
fragt.

Wir danken allen Autorinnen und Autoren für ihre Beteiligung an diesem
Buch. Unterschiedliche Charaktere zeichnen die Beiträge in diesem Buch aus,
von wissenschaftlichen bis hin zu eher erfahrungsbezogenen Berichten. Des Wei-
teren wollen wir den Menschen danken, die uns bei der Erstellung des Buchs un-
terstützt haben: Das ist zum einen Frau Hamani, die uns bei der Endkorrektur
und Formatierung unterstützt hat, und zum anderen Frau Boll und Frau Rapp
vom Kohlhammer Verlag. Unser größter Dank gilt den sterbenden Menschen
und ihren Familien mit höchst unterschiedlichen kulturellen Hintergründen, die
wir begleiten durften und die unsere größten Lehrmeister waren und sind.

Die Bandbreite und Verschiedenheit der einzelnen Beiträge in diesem Werk
regt Sie, liebe Leser und Leserinnen1, hoffentlich dazu an, über die Sensibilität
in der Begegnung mit dem Fremden, auch dem Fremden in uns selbst, nicht
nur nachzudenken, sondern auch das ein oder andere in Ihre Welt zu übertragen
und anzuwenden.

München, Mai 2019
Prof. Dr. Maria Wasner und Josef Raischl

1 Aus Gründen der Lesbarkeit wird im Folgenden i. d. R. auf die Nennung verschiedener
Formen verzichtet und ausschließlich die weibliche Form verwendet. Gemeint sind stets
alle Geschlechter.

Vorwort

22


