1 Der Begriff des Symbols unter
Beriicksichtigung verschiedener
therapeutischer Perspektiven

C. G. Jung sah in den archetypischen Bildern und Symbolen eine krea-
tive Leistung des Menschen, die nicht als etwas Feststehendes zu be-
trachten ist, sondern verschiedene kulturelle Auspragungen widerspie-
gelt. Symbole entstehen aus Jungs Perspektive unbewusst aufgrund des
Zusammentreffens von personlichen Erfahrungen, Emotionen, Sinnes-
eindriicken, aber immer in einem kollektiven kulturellen Kontext:
»Die Symbole wurden nie bewusst ersonnen, sondern wurden vom
Unbewussten produziert auf dem Wege der sogenannten Offenbarung
oder Intuition.« (Jung, 1928, § 92) Den Umgang mit dem Symbol sah
Jung als die dlteste geistige Tatigkeit des Menschen iiberhaupt, als eine
psychische Verarbeitungsstatte, die helfe, den Menschen zu beruhigen
und seine Mitte wieder zu finden (Jacobi, 1959, S. 100).

Das Hauptanliegen C. G. Jungs war die Frage, wozu ein Symbol ge-
braucht wird. Der Vielfalt und Komplexitit wird man, so seine Uber-
zeugung, nicht gerecht, wenn Symbole lediglich als ein Hinweis auf
verdrangte libidindse und aggressive Triebimpulse interpretiert wird.
Im Verstindnis der Analytischen Psychologie kann sich Psychisches
symbolisch in Triumen, Imaginationen, Geschichten, Mairchen, Bil-
dern, Handlungen, in der Geste oder im Tanz widerspiegeln. Der Be-
griff »Symbol« und das »archetypische Bild« entsprechen sich dabei in
einer tiber sich selbst hinaus weisenden Bedeutung.

Das Symbol ist etwas Zusammengesetztes und leitet sich von dem
griechischen Wort symballon = zusammenfiigen ab. In alter Zeit diente
das Zusammenfiigen der zwei Teile einer Miinze als Hilfe, sich nach
langer Zeit wieder zu erkennen. Aus psychologischer Perspektive
konnte damit das Symbol im iibertragenen Sinn auch als Zusammen-
klang eines materiellen und eines geistigen, ideellen Teils verstanden

14



1 Der Begriff des Symbols

werden. Diese Bedeutung umfasst sowohl den Aspekt eines bewussten,
uberwiegend realitatsorientierten, als auch den eines unbewussten, in-
tuitiv erahnten Gehaltes (» Abb. 1.1).

Es ist ein Ausdruck, »der bestmoglich einen komplexen und durch
das Bewusstsein noch nicht klar erfassten Tatbestand wiedergibt«
(Jung, 1995, Bd. 8 § 148).

Das Symbol kann auf ein zurtickliegendes Geschehen und Ereignis
oder auch auf eine moglicherweise voriibergehend unterbrochene Be-
ziehung hinweisen, deren Einmaligkeit im Symbol und dem daruber
moglichen Wiedererkennen bewahrt wird.

Die komplexe Bedeutung des Symbols zeigt sich in seiner Gegen-
satzlichkeit. Jedes Symbol hat einen Plus- und einen Minuspol. Es be-
sitzt eine Bedeutsambkeit fiir das Individuum und verfiigt zugleich auch
uber eine kollektive Gultigkeit. Es kann ebenso eine eindeutige Aussa-
ge machen, wie vieldeutig sein. Symbole haben gleichermafsen einen
Ausdrucks- und Eindruckscharakter, »indem sie einerseits das inner-
psychische Geschehen bildhaft ausdriicken und andererseits dieses Ge-
schehen, nachdem sie Bild geworden sind, sich gleichsam in einen Bild-
stoff >inkarniert« haben, durch ihren Sinngehalt beeindrucken und
dadurch den Strom des psychischen Ablaufs weitertreiben.« (Jacobi,
1989, S.97)

Jacobi beschreibt zwei Merkmale von Symbolen: sie seien Transfor-
matoren des psychischen Geschehens und gleichzeitig Ausdruck von
personlichen Erfahrungen und Kindheitserinnerungen, »denn das Sym-
bol hat einen Archetypus, einen unanschaulichen, aber energiegelade-
nen Bedeutungskern in sich« (Jacobi, 1989, S. 97 ff.).

Verena Kast geht davon aus, dass Symbole ihre Wichtigkeit fur eine
gewisse Zeit behalten. Lebensabschnitte konnen im Zusammenhang
mit diesem Symbol bedeutsam werden. Dies kann jedoch in den Hin-
tergrund treten, wenn anderes wichtiger wird. Sie betont, dass, wenn
Menschen mit Symbolen leben, »die Lebensgeschichte anhand der
Symbole rekonstruiert werden (kann)«. Kast weist darauf hin, dass
»Symbole eine Ursprungszeit, einer Bliitezeit und eine Zeit des Verge-
hens haben« (Kast, 1996, S.22).

Moderne Diskussionen zu den Symbolen in der Analytischen Psy-
chologie beinhalten heute den Bezug zu entwicklungspsychologischen,

15



1 Der Begriff des Symbols

neuropsychologischen und anthropologischen Erkenntnissen und sind
seit den 1990er Jahren in der amerikanischen und englischen For-
schung (George Hogenson, Joe Cambray, Linda Carter, Jean Knox
u.a.) mit dem Begriff der Emergenz verbunden.

Emergenz (lat. >emergere« — etwas auftauchen lassen, erscheinen)
tritt nach Erkenntnissen des Biochemikers B.H. Weber dann auf,
»wenn neue Eigenschaften in einem System auftauchen, die vorher
nicht da und auch nicht vorhersehbar aufgrund der Komponenten des
Systems gewesen waren« (Weber, 2003, S.311). Es entstehe ein neues
Phanomen, was neue Eigenschaften besitzt und anderen Gesetzen ent-
spricht.

Bezogen auf die therapeutische Arbeit nach C. G. Jung werden unter
der Emergenztheorie intrapsychische und intersubjektive Prozesse ver-
standen, die zu qualitativen, spontanen und uberraschenden Spriingen
in der Therapie fiihren, die vorher nicht unbedingt zu vermuten wa-
ren.

Nach Hogenson ist mit dem Begriff der Emergenz die Tiefe einer
Transformation durch archetypische Symbole, wie sie in Triumen
oder Imaginationen vorkommen, deutlicher beschreibbar. Das Auftau-
chen von Symbolbildern ermoglicht in einem emergenten Prozess das
Bewusstwerden von Zusammenhingen und Wirkungen und kann hel-
fen, eine neue Entwicklung zu befordern.

Hogenson vermutet weiter, dass die Natur und die Funktion von
Symbolen mit mathematischen Operationen und Vorstellungen aus
biologischen, chemischen und physikalischen Zusammenhingen ver-
gleichbar seien (Hogenson, 20035, S.278). Er stitzt sich auf Erkennt-
nisse von Deacon, der das Symbol mit Primzahlen vergleicht, die ein-
fach da sind, aber entdeckt werden mussen (Deacon, 2003). Hogenson
schldgt vor, die Welt der Symbole oder der archetypischen Bilder als
etwas zu sehen, das innerhalb der Psyche existiert, das sich fiir den
Menschen je nach Umweltbedingungen konstelliert. Er steht damit
kontrar zu den Vertretern der Objektbeziehungstheorie, fur die Sym-
bole Abbilder einer inneren Reprisentanz darstellen.

Joe Cambray und Linda Carter (2004, S.119f.) betonen ebenso,
dass Symbole »Mediatoren zwischen Unbewusstem und Bewusstem«
seien und dass sich archetypische Muster, die sich in Mirchen und

16



1 Der Begriff des Symbols

Mythen, vor allem in Narrativen zeigen, emergente Eigenschaften auf-
weisen und eine Art >Knotenpunkte« darstellen.

Jean Knox (2003) bezieht bewusst, anders als die voran Genannten,
entwicklungspsychologische, neuropsychologische und kognitive For-
schungsergebnisse sowie Erkenntnisse der Bindungsforschung ein und
koppelt sie mit Uberlegungen zur Emergenz des Psychischen. Auf der
Basis des kindlichen Symbolisierungsprozesses im Aufwachsen, bedingt
durch das Sammeln, Vergleichen, Sortieren von Informationen, gibt es
eine Unmenge an symbolischen Bildern und Bedeutungen. Sie sind in-
dividuell abhingig von interaktional weiter gegebenen kulturell und
kollektiv gefarbter Mythen, Marchen und Geschichten.

Knox erklart, dass komplexe symbolische Bilder um ein »Bildsche-
ma« herum konstruiert werden, das langsam von der Psyche aufgebaut
wirde. Das Ergebnis sei ein >inneres Arbeitsmodell< der personlichen
Identitat und der Beziehungen (Bowlby, 1973). So entstiinden symboli-
sche Erfahrungen, die emotional konnotiert sind.

Es gibt verschiedene Narrative, die einem Kind in seiner Biografie
begegnen. Entwicklungspsychologisch entstehen symbolische Muster.
Es wird ein Archetyp konstelliert, der die Erfahrungen mit Mutter, Va-
ter, Geschwistern, Grofimutter, GrofSvater widerspiegelt und im impli-
ziten oder expliziten Gedichtnis in einem Prozess der inneren reprisen-
tativen Wiederbeschreibung abgespeichert wird. Bovensiepen (2006)
betont, dass durch lebensbiografische Erfahrungen in einer Psyche ver-
schiedene Teilpsychen entstehen, die untereinander nicht vernetzt sein
miissen und die je eigene Gefithle, Wahrnehmungsfahigkeiten, Erwar-
tungsfantasien, Abwehrmechanismen, Gedichtnisinhalte und mentale
Repriasentationen beinhalten.

Das bedeutet, dass uns Narrative und die darin enthaltenen archety-
pischen Bilder priagen kénnen. Nach Knox wire es moglich, iiber die
>Bildschemata« die vorhandenen Narrative zu kategorisieren.

Symbole berithren uns Menschen ganzheitlich. Gefthl, Verstand,
Intuition und Empfindungen werden durch Symbole aktiviert und er-
zeugen innere Bilder.

Das Symbol als » Ausdruck des dialogischen Prozesses nach Innen«
ist bereits »autonome Therapie« (Eschenbach, 1978, S.29f.) und er-
moglicht Kindern und Jugendlichen, Wahrgenommenes gestalterisch

17



1 Der Begriff des Symbols

bildhaft wiederzugeben. »Ein Symbol umfasst nicht und erklart nicht,
sondern weist uber sich selbst hinaus auf einen noch jenseitigen, un-
fasslichen, dunkel geahnten Sinn, der in keinem Wort unserer derzeiti-
gen Sprache sich gentigend ausdriicken konnte.« (Jung, GW 8, S.383)
Symbole sind damit Projektionstriager fiir unbewusste seelische Inhal-
te.

Die bewusste Assoziationsarbeit im therapeutischen Setting ermog-
licht, sich im Berithrungsfeld zwischen Bewusstem und Unbewusstem
schrittweise zurechtzufinden, um Verschliisseltes gemeinsam zu erken-
nen und zu interpretieren.

Das Symbol kann auch vordergriindig als Teil bewusstseinsnahen
Geschehens stehen, zum Beispiel fur etwas Gewlinschtes, Erhofftes, Be-
fiirchtetes vor dem Hintergrund seines familidren Umfeldes. So gewin-
nen Symbole nicht selten auch einen individuellen Charakter, der Hin-
weise auf die Ich-Entwicklung in der Herkunftsfamilie enthalten kann.
Der eigentliche Symbolcharakter stellt aber immer den Bezug zum ar-
chetypischen Kern des Symbols tiber dufSere Wirkfelder her. Eschenbach
formuliert: »Die Fahigkeit zur symbolischen Gestaltung enthilt das zen-
trale Regulativ der Psyche, wobei gerade die energetische Verbindung
zwischen Gewordensein (Anamnese) und Aktualsituation (Konflikt) im
Symbol die genaue Dosierung fiir die Erweiterungsmoglichkeit der psy-
chischen Seinssituation enthilt.« (Eschenbach, 1978, S. 32)

1.1 Symbolik im personalen Kontakt

»Du bist ja gar keine Zauberin«, rief ein entsetzter Zehnjihriger.
Nach einem Umzug in ein anderes Bundesland traf der schwer trauma-
tisierte Junge zur Fortfuhrung seiner Therapie auf mich, die neue Ana-
lytikerin. »Frau S. hatte immer einen Zaubermantel, einen spitzen Hut
und einen Zauberstab.« Enttduscht mochte er wieder gehen. Nicht nur
wir beobachten unsere Patienten, auch sie haben Vorstellungen, die
sich oft in der gewtinschten Form nicht erfullen.

18



1.1 Symbolik im personalen Kontakt

Der Anfang einer jeden Therapie ist eine ganz besondere Situation:
Kinder kommen selten aus eigenem Wunsch, meist auf Empfehlung
der Arzte oder Lehrer und Erzieher, oft aus Not der Eltern, die er-
schopft sind und mit dem Symptom des Kindes oder Jugendlichen
nicht mehr umgehen konnen.

Dann stehen sie vor unserer Praxistiir: Ein Vierjahriger erschien, die
Mutter weit hinter ihm, mit einem Plischkrokodil, das mich zur Be-
grufSung in die Hand biss. Ein vor Freude Hiipfender sprang an mir
hoch und sagte: »Siehst du, es mag dich.«

Und ich dachte an das Sprichwort »Angriff ist die beste Verteidi-
gung«. Er konnte seine Angst unter Kontrolle halten, indem er sich
mit Krokodil als verlingertem Ich stark fiihlte. Er schuf eine erste Dis-
tanz, die rasch ins Gegenteil verkehrt wurde.

Eine Siebenjahrige kam zum ersten Mal ins Kindertherapiezimmer.
Sie folgte mir mihevoll, den Blick auf den Boden gerichtet. rannte
dann los und verschwand schweigend unter dem Tisch. Sie wollte of-
fensichtlich unsichtbar sein und verweigerte jeglichen Kontakt. Erst
fiinfzehn Minuten spiter konnte ich sie in sicherem Abstand tiber ein
imaginatives Telefon, das in leiser Melodie klingelte, erreichen. Das
Maidchen brauchte in der neuen Situation offensichtlich Schutz und
Akzeptanz, gleichzeitig zeigte es jedoch, dass sie gesucht und gefunden
werden wollte.

Ein zwei Jahre alter wirkender hagerer Dreizehnjdhriger mit gestyl-
tem blonden lingerem Haar, hautengen schwarzen Hosen mit breitem
Nietengiirtel und anliegendem rotem T-Shirt, was seine Magerkeit be-
tonte, saf$ ernst und traurig neben den Eltern, die sich tiber sein >standi-
ges Ligen«< beklagten. Der Junge meinte, sich uiber gar nichts mehr rich-
tig freuen zu konnen. »Keiner hat mehr Geduld mit mir, dabei will ich
keinen Streit. Aber wenn ich sage, was wirklich ist, gibt es Arger.« Der
Blick zu mir machte deutlich: >Ich bin das Opfer hier, dabei bin ich so
lieb.« Wurde damit im ersten Kontakt bereits ein Konflikt zwischen Ta-
ter und Opfer, zwischen Macht und Ohnmacht angedeutet?

Ein sechzehnjihriges junges Midchen mit glattem tiefschwarzem
Haar, das sich nach einem stationiren Aufenthalt in der Kinder- und
Jugendpsychiatrie auf Empfehlung der Hausarztin bei mir vorstellt,
wirkt zerbrechlich, diinn und blass. Sie kann keinen Blickkontakt hal-

19



1 Der Begriff des Symbols

ten. Die Kleidung im Lolita-Gothic-Stil, eine Prinzessin in Riischen und
Schwarz. Sie schaut zu Boden und ist kaum zu verstehen, so leise
spricht sie: »Ich brauche weiter Hilfe. Aber ich will nicht zunehmen.
Ich will meine Depressionen in den Griff bekommen.« Die Jugendliche
signalisiert, komm mir nicht zu nah und sei mir Helferin dort, wo ich
es zulassen kann — moglicherweise ganz behutsam, einer Mimose glei-
chend.

Ein grof§ gewachsener Siebzehnjahriger begegnet mir erstmalig nach
seiner Anmeldung im Mailkontakt in beeindruckender Form: Das
Haar ist von einer schwarzen Strickmiitze verdeckt, in beiden Ohren
befinden sich uibergrofle Piercings Ober- und Unterlippe sind gepierct,
beide Arme vollstindig titowiert. Die Hinde verbergen sich in den
Hosentaschen. Er nickt mir kurz zu und betritt die Praxis. Dabei wirk-
te er betont distanziert und separiert, bei akzentuierter dufSerer Auto-
nomie und Individualitit. Wird das dufSere Bild mit dem inneren iiber-
einstimmen?

Eine hiibsche, schlanke, zuriickhaltende neunzehnjahrige junge Frau
mit halb langem blonden Haar und schweifSnassen eiskalten Hinden
stand mir beim Erstkontakt gegenuber. Ein dicker Schal, mehrmals
um den Hals gewunden, verdeckte Kinn und Mund. Sie schob ihn
ganz wenig weg. Thr Blick wirkte unsicher und fragend, aber sie lache-
Ite tapfer. Die Fingernagel waren stark abgekaut, an zwei Fingern blu-
tete das Nagelbett. Sie trug eine Binde am linken Handgelenk. In mir
entstand das Bild einer verwundeten Kdmpferin.

Szenen der Begegnung, mit der Chance, Beziehung aufzunehmen
und eine gemeinsame Arbeit zu versuchen. Es bleibt immer ein Wag-
nis, dessen Ausgang wir nicht im Voraus wissen konnen, sei es bei ei-
nem Kind, der Arbeit mit den Eltern, dem Jugendlichen oder dem jun-
gen Erwachsenen.

1.1.1 Symbolik der Erscheinung

Bereits wenn das Kind das Therapiezimmer betritt, wird in symboli-
scher Form eine Vielzahl von Informationen vermittelt.

Insgesamt gibt es bereits in diesen Erstkontakten auf nonverbaler
Ebene wichtige Mitteilungen, die verstanden werden wollen. Darum

20



1.1 Symbolik im personalen Kontakt

ist es lohnend, sehr aufmerksam wahrzunehmen ohne vorzeitig zu in-
terpretieren oder zu werten.

Unterschiedliche Korperhaltungen und Gesten konnen iiber das see-
lische Befinden Aufschluss geben und ermoglichen haufig tiber einen
sprachlichen Ausdruck hinaus einen tieferen Einblick in ein innerpsy-
chisch konflikthaftes Erleben.

Ein lirmendes Hereinstapfen weist spurbar darauf hin, dass das
Kind gehort werden will. Auf der anderen Seite vermittelt es mogli-
cherweise auch das Gegenteil, nimlich iiber etwas hinweg zu gehen
und problematisches Erleben nicht offenbaren zu wollen. Ein leises,
fast gerduschloses Anschleichen kann ebenso sehr Schuchternheit, wie
Eigenstidndigkeit symbolisieren. Auf diese Weise bestitigt sich erneut,
dass jedes Symbol immer ber das polare Phinomen von plus und mi-
nus verfugt.

Wir konnen im dufseren Erscheinungsbild zunachst den Habitus er-
kennen, wie grof§ und wie schwer ist der Patient, was spiegelt der Kor-
perbau wider, liegt eine altersgerechte Entwicklung vor, welche Sub-
kultur und welche Kleidung mit welchen Farben wird gewahlt?

Bei Jugendlichen ist es auch wichtig, die Symbolik ihrer Kleidung
als Ausdruck ihrer Zugehorigkeit zu Jugendkulturen zu erkennen, die
sich schon immer in deutlicher Opposition zur vorherrschenden Kon-
senskultur befinden. Oftmals werden sie als eine sukzessive Abfolge
unterscheidbarer Styles (Punk, Gothic, Hip-Hop usw.) beschrieben,
die als Akt symbolischen Widerstands gegen gesellschaftliche Normen
aufgefasst werden (»Cool aussehen«, 2012). Durch die Gestaltung der
Haartracht, die Wahl der Bekleidung und Praktiken der Korpermodifi-
kationen wie Tdtowierungen und Piercings erkennen wir uber den de-
monstrierten Style eine Auseinandersetzung mit der eigenen Identitit
und Individualitit; die Jugendlichen wirken authentisch und kreativ.

Piercings, Tatoos, Scarification, Branding und Implants treten mit
unterschiedlicher Bedeutung auf — einerseits als Zeichen kollektiver
Identitat in »segmentdren Gesellschaften« (Durkheim, 1992), die sich
durch territoriale Gebundenheit auszeichnen, oftmals als Erkennungs-
zeichen, um die Zugehorigkeit zu einer sozialen Gruppe zu symbolisie-
ren. Das Aushalten des Schmerzes beim Erwerb des verbindlichen
Symbols einer sozial determinierten Identitat ist von zentraler Bedeu-

21



1 Der Begriff des Symbols

tung. Andererseits finden wir diese Zeichen in modernen Gesellschaf-
ten, nicht als Teil eines Rituals oder als gruppenspezifischer Zwang,
sondern eher freiwillig. Die Jugendlichen wollen »anders sein«, als
eine Spielart der Individualisierung und Abgrenzung von einer tradier-
ten Norm, aber auch von den Eltern oder der Herkunftsfamilie. Die
moderne >Lolita< (urspriinglich der Romanvorlage von Vladimir Nabo-
kov entlehnt) auch gemischt mit Anteilen der Figur der >Alice< (Lewis
Carroll) besticht durch Symbole der Heraldik mit Lilien, Rosen, Kreu-
zen, Ornamenten, Wappen, Schliisseln und erinnert an Marchenfigu-
ren wie Schneewittchen oder Dornroschen. Das unschuldige Image hat
heute auch ein Gegenstiick: Gepaart mit ausgestopften Tieren in Glas-
kidsten, in Kunstharz ausgegossenen Insekten, verwelkten Bliiten und
entstellten oder misshandelten Puppen zeigt sie in den Mangas von
Mitsukazu Mihara die Abgrunde der menschlichen Seele.

Mythos Magerkeit und der geschlechtslos wirkende Korper begeg-
nen uns durch die Bevorzugung der Flucht vor der Realitit in Fanta-
siewelten. Es gibt kein aktives Rebellieren, dafiir eine betont exzentri-
sche, weiblich konnotierte Art, sich zu kleiden und eine ideale
androgyne Korperform zu zeigen. Die Soziologin Waltraud Posch
(2009) schreibt:

Seit Ende des 20. Jahrhunderts bezieht sich das Schonheitsideal erstmals
nicht auf den bekleideten, sondern auf den nackten Korper. [...] Es ist nicht
mehr unmodern, die falsche Kleidung zu tragen [...]. Aber es ist ein grobes
Vergehen, den falschen Korper zu haben [...]. Das Sprichwort >Kleider ma-
chen Leute« miisste lingst >Korper machen Leute< heiflen.

Die Symbolik der Erscheinung bei Kindern kann bereits im personli-
chen Stil zwischen »Ronja Raubertochter und Lillyfee«, zwischen
Neugier und Expansionsbediirfnis oder Zuriickhaltung bis zur An-
klammerung an Mutter oder Vater schwanken.

Der erste Eindruck 16st auch beim Therapeuten Gefiihle aus: Spon-
tane Sympathie und Zugewandtheit oder Vorsicht, Distanz oder gar
Antipathie? Es dauert nur eine Zehntelsekunde, um einen ersten Ein-
druck zu gewinnen, weisen Kommunikationsforscher nach (Willis/
Todorov, 2006).

Die Motorik eines Patienten ist ebenso im Blickpunkt und lasst
Schlusse uber die Koordination, die fein- und grobmotorische Ge-

22



1.1 Symbolik im personalen Kontakt

schicklichkeit und den Antrieb zu. Liegen Stereotype vor, beeindru-
cken eine Tic-Storung oder die Hyperaktivitit des Kindes als Symbole
averbaler Kommunikation und als Moglichkeiten fiir die Abfuhr ag-
gressiver Spannungen? Mimik und Gestik konnen synchron, aber auch
asynchron erfolgen: Der Patient, der traumatische Erfahrungen be-
schreibt und dabei lichelt und gleichzeitig in die Tonlage des Kleinkin-
des regrediert.

Welche symbolischen Bilder tauchen neben den nonverbalen und
verbalen Botschaften des Patienten und seiner Familie auf?

Kinder und Jugendliche sind abhingig und beeinflussbar von ihren
Eltern und wichtigen Bezugspersonen, wie Geschwistern, Pflegeperso-
nen, Erziehern und Lehrern. Als Vorbilder priagen sie modellhaft den
Umgang mit den unterschiedlichsten Gefiihlen wie Freude und Angst,
Zirtlichkeit und liebevolle Geborgenheitserfahrung, Scham und
Schuld, Eifersucht und Neid. Sichtbar wird rasch, welche Koalitionen,
welche Loyalititen und Allianzen, auch transgenerativ (»Er ist so stur
wie sein GrofSvater«; »so arrogant wie mein grofSer Bruder«) als Mus-
ter nach innen und nach auflen entstanden und projektiv wirksam
sind. Ist eine Bezogenheit im Geben und Nehmen spiirbar oder uber-
nehmen Einzelne des Systems altruistisch fiir Andere immer wieder
Aufgaben und Verantwortung und erscheinen im Bild des Aschenput-
tels.

Miitter und Viter konnen im Erstkontakt authentisch, aber auch
maskenhaft erscheinen, sich in einem gefilligen Bild prasentieren oder
in einer Haltung des Anspruchs Ablehnung provozieren. Aus therapeu-
tischer Perspektive erhebt sich die Frage nach der symbolischen Aussa-
ge. Was reflektiert diese Oberfliche? Was ist das Eigene dieses Kindes
aber auch dieser Eltern? Spielen sie im Erstkontakt eine Rolle, die ih-
nen auch im jeweiligen Beruf Sicherheit gibt?

In Herlinde Koelbls Ausstellung »Kleider machen Leute« (2009) be-
schreibt die Fotografin, dass bei der Gegeniiberstellung der Aufnah-
men im beruflichen und privaten Kontext ein Mensch in seiner Uni-
form (Berufskleidung, Robe, Ornat) jemand anderer ist, als im
privaten Stil. Die berufliche Uniform ist wirksam als Symbol - sie gibt
Anerkennung, Respekt, Sicherheit, wirkt magisch und stiftet Vertrau-
en. Blendung durch Kleidung kann wirken.

23



