
1 Der Begriff des Symbols unter
Berücksichtigung verschiedener
therapeutischer Perspektiven

C.G. Jung sah in den archetypischen Bildern und Symbolen eine krea-
tive Leistung des Menschen, die nicht als etwas Feststehendes zu be-
trachten ist, sondern verschiedene kulturelle Ausprägungen widerspie-
gelt. Symbole entstehen aus Jungs Perspektive unbewusst aufgrund des
Zusammentreffens von persönlichen Erfahrungen, Emotionen, Sinnes-
eindrücken, aber immer in einem kollektiven kulturellen Kontext:
»Die Symbole wurden nie bewusst ersonnen, sondern wurden vom
Unbewussten produziert auf dem Wege der sogenannten Offenbarung
oder Intuition.« (Jung, 1928, § 92) Den Umgang mit dem Symbol sah
Jung als die älteste geistige Tätigkeit des Menschen überhaupt, als eine
psychische Verarbeitungsstätte, die helfe, den Menschen zu beruhigen
und seine Mitte wieder zu finden (Jacobi, 1959, S. 100).

Das Hauptanliegen C.G. Jungs war die Frage, wozu ein Symbol ge-
braucht wird. Der Vielfalt und Komplexität wird man, so seine Über-
zeugung, nicht gerecht, wenn Symbole lediglich als ein Hinweis auf
verdrängte libidinöse und aggressive Triebimpulse interpretiert wird.
Im Verständnis der Analytischen Psychologie kann sich Psychisches
symbolisch in Träumen, Imaginationen, Geschichten, Märchen, Bil-
dern, Handlungen, in der Geste oder im Tanz widerspiegeln. Der Be-
griff »Symbol« und das »archetypische Bild« entsprechen sich dabei in
einer über sich selbst hinaus weisenden Bedeutung.

Das Symbol ist etwas Zusammengesetztes und leitet sich von dem
griechischen Wort symballon = zusammenfügen ab. In alter Zeit diente
das Zusammenfügen der zwei Teile einer Münze als Hilfe, sich nach
langer Zeit wieder zu erkennen. Aus psychologischer Perspektive
könnte damit das Symbol im übertragenen Sinn auch als Zusammen-
klang eines materiellen und eines geistigen, ideellen Teils verstanden

14



werden. Diese Bedeutung umfasst sowohl den Aspekt eines bewussten,
überwiegend realitätsorientierten, als auch den eines unbewussten, in-
tuitiv erahnten Gehaltes (u Abb. 1.1).

Es ist ein Ausdruck, »der bestmöglich einen komplexen und durch
das Bewusstsein noch nicht klar erfassten Tatbestand wiedergibt«
(Jung, 1995, Bd. 8 § 148).

Das Symbol kann auf ein zurückliegendes Geschehen und Ereignis
oder auch auf eine möglicherweise vorübergehend unterbrochene Be-
ziehung hinweisen, deren Einmaligkeit im Symbol und dem darüber
möglichen Wiedererkennen bewahrt wird.

Die komplexe Bedeutung des Symbols zeigt sich in seiner Gegen-
sätzlichkeit. Jedes Symbol hat einen Plus- und einen Minuspol. Es be-
sitzt eine Bedeutsamkeit für das Individuum und verfügt zugleich auch
über eine kollektive Gültigkeit. Es kann ebenso eine eindeutige Aussa-
ge machen, wie vieldeutig sein. Symbole haben gleichermaßen einen
Ausdrucks- und Eindruckscharakter, »indem sie einerseits das inner-
psychische Geschehen bildhaft ausdrücken und andererseits dieses Ge-
schehen, nachdem sie Bild geworden sind, sich gleichsam in einen Bild-
stoff ›inkarniert‹ haben, durch ihren Sinngehalt beeindrucken und
dadurch den Strom des psychischen Ablaufs weitertreiben.« (Jacobi,
1989, S. 97)

Jacobi beschreibt zwei Merkmale von Symbolen: sie seien Transfor-
matoren des psychischen Geschehens und gleichzeitig Ausdruck von
persönlichen Erfahrungen und Kindheitserinnerungen, »denn das Sym-
bol hat einen Archetypus, einen unanschaulichen, aber energiegelade-
nen Bedeutungskern in sich« (Jacobi, 1989, S. 97 ff.).

Verena Kast geht davon aus, dass Symbole ihre Wichtigkeit für eine
gewisse Zeit behalten. Lebensabschnitte können im Zusammenhang
mit diesem Symbol bedeutsam werden. Dies kann jedoch in den Hin-
tergrund treten, wenn anderes wichtiger wird. Sie betont, dass, wenn
Menschen mit Symbolen leben, »die Lebensgeschichte anhand der
Symbole rekonstruiert werden (kann)«. Kast weist darauf hin, dass
»Symbole eine Ursprungszeit, einer Blütezeit und eine Zeit des Verge-
hens haben« (Kast, 1996, S. 22).

Moderne Diskussionen zu den Symbolen in der Analytischen Psy-
chologie beinhalten heute den Bezug zu entwicklungspsychologischen,

1 Der Begriff des Symbols

15



neuropsychologischen und anthropologischen Erkenntnissen und sind
seit den 1990er Jahren in der amerikanischen und englischen For-
schung (George Hogenson, Joe Cambray, Linda Carter, Jean Knox
u. a.) mit dem Begriff der Emergenz verbunden.

Emergenz (lat. ›emergere‹ – etwas auftauchen lassen, erscheinen)
tritt nach Erkenntnissen des Biochemikers B.H. Weber dann auf,
»wenn neue Eigenschaften in einem System auftauchen, die vorher
nicht da und auch nicht vorhersehbar aufgrund der Komponenten des
Systems gewesen waren« (Weber, 2003, S. 311). Es entstehe ein neues
Phänomen, was neue Eigenschaften besitzt und anderen Gesetzen ent-
spricht.

Bezogen auf die therapeutische Arbeit nach C.G. Jung werden unter
der Emergenztheorie intrapsychische und intersubjektive Prozesse ver-
standen, die zu qualitativen, spontanen und überraschenden Sprüngen
in der Therapie führen, die vorher nicht unbedingt zu vermuten wa-
ren.

Nach Hogenson ist mit dem Begriff der Emergenz die Tiefe einer
Transformation durch archetypische Symbole, wie sie in Träumen
oder Imaginationen vorkommen, deutlicher beschreibbar. Das Auftau-
chen von Symbolbildern ermöglicht in einem emergenten Prozess das
Bewusstwerden von Zusammenhängen und Wirkungen und kann hel-
fen, eine neue Entwicklung zu befördern.

Hogenson vermutet weiter, dass die Natur und die Funktion von
Symbolen mit mathematischen Operationen und Vorstellungen aus
biologischen, chemischen und physikalischen Zusammenhängen ver-
gleichbar seien (Hogenson, 2005, S. 278). Er stützt sich auf Erkennt-
nisse von Deacon, der das Symbol mit Primzahlen vergleicht, die ein-
fach da sind, aber entdeckt werden müssen (Deacon, 2003). Hogenson
schlägt vor, die Welt der Symbole oder der archetypischen Bilder als
etwas zu sehen, das innerhalb der Psyche existiert, das sich für den
Menschen je nach Umweltbedingungen konstelliert. Er steht damit
konträr zu den Vertretern der Objektbeziehungstheorie, für die Sym-
bole Abbilder einer inneren Repräsentanz darstellen.

Joe Cambray und Linda Carter (2004, S. 119 f.) betonen ebenso,
dass Symbole »Mediatoren zwischen Unbewusstem und Bewusstem«
seien und dass sich archetypische Muster, die sich in Märchen und

1 Der Begriff des Symbols

16



Mythen, vor allem in Narrativen zeigen, emergente Eigenschaften auf-
weisen und eine Art ›Knotenpunkte‹ darstellen.

Jean Knox (2003) bezieht bewusst, anders als die voran Genannten,
entwicklungspsychologische, neuropsychologische und kognitive For-
schungsergebnisse sowie Erkenntnisse der Bindungsforschung ein und
koppelt sie mit Überlegungen zur Emergenz des Psychischen. Auf der
Basis des kindlichen Symbolisierungsprozesses im Aufwachsen, bedingt
durch das Sammeln, Vergleichen, Sortieren von Informationen, gibt es
eine Unmenge an symbolischen Bildern und Bedeutungen. Sie sind in-
dividuell abhängig von interaktional weiter gegebenen kulturell und
kollektiv gefärbter Mythen, Märchen und Geschichten.

Knox erklärt, dass komplexe symbolische Bilder um ein »Bildsche-
ma« herum konstruiert werden, das langsam von der Psyche aufgebaut
würde. Das Ergebnis sei ein ›inneres Arbeitsmodell‹ der persönlichen
Identität und der Beziehungen (Bowlby, 1973). So entstünden symboli-
sche Erfahrungen, die emotional konnotiert sind.

Es gibt verschiedene Narrative, die einem Kind in seiner Biografie
begegnen. Entwicklungspsychologisch entstehen symbolische Muster.
Es wird ein Archetyp konstelliert, der die Erfahrungen mit Mutter, Va-
ter, Geschwistern, Großmutter, Großvater widerspiegelt und im impli-
ziten oder expliziten Gedächtnis in einem Prozess der inneren repräsen-
tativen Wiederbeschreibung abgespeichert wird. Bovensiepen (2006)
betont, dass durch lebensbiografische Erfahrungen in einer Psyche ver-
schiedene Teilpsychen entstehen, die untereinander nicht vernetzt sein
müssen und die je eigene Gefühle, Wahrnehmungsfähigkeiten, Erwar-
tungsfantasien, Abwehrmechanismen, Gedächtnisinhalte und mentale
Repräsentationen beinhalten.

Das bedeutet, dass uns Narrative und die darin enthaltenen archety-
pischen Bilder prägen können. Nach Knox wäre es möglich, über die
›Bildschemata‹ die vorhandenen Narrative zu kategorisieren.

Symbole berühren uns Menschen ganzheitlich. Gefühl, Verstand,
Intuition und Empfindungen werden durch Symbole aktiviert und er-
zeugen innere Bilder.

Das Symbol als »Ausdruck des dialogischen Prozesses nach Innen«
ist bereits »autonome Therapie« (Eschenbach, 1978, S. 29 f.) und er-
möglicht Kindern und Jugendlichen, Wahrgenommenes gestalterisch

1 Der Begriff des Symbols

17



bildhaft wiederzugeben. »Ein Symbol umfasst nicht und erklärt nicht,
sondern weist über sich selbst hinaus auf einen noch jenseitigen, un-
fasslichen, dunkel geahnten Sinn, der in keinem Wort unserer derzeiti-
gen Sprache sich genügend ausdrücken könnte.« (Jung, GW 8, S. 383)
Symbole sind damit Projektionsträger für unbewusste seelische Inhal-
te.

Die bewusste Assoziationsarbeit im therapeutischen Setting ermög-
licht, sich im Berührungsfeld zwischen Bewusstem und Unbewusstem
schrittweise zurechtzufinden, um Verschlüsseltes gemeinsam zu erken-
nen und zu interpretieren.

Das Symbol kann auch vordergründig als Teil bewusstseinsnahen
Geschehens stehen, zum Beispiel für etwas Gewünschtes, Erhofftes, Be-
fürchtetes vor dem Hintergrund seines familiären Umfeldes. So gewin-
nen Symbole nicht selten auch einen individuellen Charakter, der Hin-
weise auf die Ich-Entwicklung in der Herkunftsfamilie enthalten kann.
Der eigentliche Symbolcharakter stellt aber immer den Bezug zum ar-
chetypischen Kern des Symbols über äußere Wirkfelder her. Eschenbach
formuliert: »Die Fähigkeit zur symbolischen Gestaltung enthält das zen-
trale Regulativ der Psyche, wobei gerade die energetische Verbindung
zwischen Gewordensein (Anamnese) und Aktualsituation (Konflikt) im
Symbol die genaue Dosierung für die Erweiterungsmöglichkeit der psy-
chischen Seinssituation enthält.« (Eschenbach, 1978, S. 32)

1.1 Symbolik im personalen Kontakt

»Du bist ja gar keine Zauberin«, rief ein entsetzter Zehnjähriger.
Nach einem Umzug in ein anderes Bundesland traf der schwer trauma-
tisierte Junge zur Fortführung seiner Therapie auf mich, die neue Ana-
lytikerin. »Frau S. hatte immer einen Zaubermantel, einen spitzen Hut
und einen Zauberstab.« Enttäuscht möchte er wieder gehen. Nicht nur
wir beobachten unsere Patienten, auch sie haben Vorstellungen, die
sich oft in der gewünschten Form nicht erfüllen.

1 Der Begriff des Symbols

18



Der Anfang einer jeden Therapie ist eine ganz besondere Situation:
Kinder kommen selten aus eigenem Wunsch, meist auf Empfehlung
der Ärzte oder Lehrer und Erzieher, oft aus Not der Eltern, die er-
schöpft sind und mit dem Symptom des Kindes oder Jugendlichen
nicht mehr umgehen können.

Dann stehen sie vor unserer Praxistür: Ein Vierjähriger erschien, die
Mutter weit hinter ihm, mit einem Plüschkrokodil, das mich zur Be-
grüßung in die Hand biss. Ein vor Freude Hüpfender sprang an mir
hoch und sagte: »Siehst du, es mag dich.«

Und ich dachte an das Sprichwort »Angriff ist die beste Verteidi-
gung«. Er konnte seine Angst unter Kontrolle halten, indem er sich
mit Krokodil als verlängertem Ich stark fühlte. Er schuf eine erste Dis-
tanz, die rasch ins Gegenteil verkehrt wurde.

Eine Siebenjährige kam zum ersten Mal ins Kindertherapiezimmer.
Sie folgte mir mühevoll, den Blick auf den Boden gerichtet. rannte
dann los und verschwand schweigend unter dem Tisch. Sie wollte of-
fensichtlich unsichtbar sein und verweigerte jeglichen Kontakt. Erst
fünfzehn Minuten später konnte ich sie in sicherem Abstand über ein
imaginatives Telefon, das in leiser Melodie klingelte, erreichen. Das
Mädchen brauchte in der neuen Situation offensichtlich Schutz und
Akzeptanz, gleichzeitig zeigte es jedoch, dass sie gesucht und gefunden
werden wollte.

Ein zwei Jahre älter wirkender hagerer Dreizehnjähriger mit gestyl-
tem blonden längerem Haar, hautengen schwarzen Hosen mit breitem
Nietengürtel und anliegendem rotem T-Shirt, was seine Magerkeit be-
tonte, saß ernst und traurig neben den Eltern, die sich über sein ›ständi-
ges Lügen‹ beklagten. Der Junge meinte, sich über gar nichts mehr rich-
tig freuen zu können. »Keiner hat mehr Geduld mit mir, dabei will ich
keinen Streit. Aber wenn ich sage, was wirklich ist, gibt es Ärger.« Der
Blick zu mir machte deutlich: ›Ich bin das Opfer hier, dabei bin ich so
lieb.‹ Wurde damit im ersten Kontakt bereits ein Konflikt zwischen Tä-
ter und Opfer, zwischen Macht und Ohnmacht angedeutet?

Ein sechzehnjähriges junges Mädchen mit glattem tiefschwarzem
Haar, das sich nach einem stationären Aufenthalt in der Kinder- und
Jugendpsychiatrie auf Empfehlung der Hausärztin bei mir vorstellt,
wirkt zerbrechlich, dünn und blass. Sie kann keinen Blickkontakt hal-

1.1 Symbolik im personalen Kontakt

19



ten. Die Kleidung im Lolita-Gothic-Stil, eine Prinzessin in Rüschen und
Schwarz. Sie schaut zu Boden und ist kaum zu verstehen, so leise
spricht sie: »Ich brauche weiter Hilfe. Aber ich will nicht zunehmen.
Ich will meine Depressionen in den Griff bekommen.« Die Jugendliche
signalisiert, komm mir nicht zu nah und sei mir Helferin dort, wo ich
es zulassen kann – möglicherweise ganz behutsam, einer Mimose glei-
chend.

Ein groß gewachsener Siebzehnjähriger begegnet mir erstmalig nach
seiner Anmeldung im Mailkontakt in beeindruckender Form: Das
Haar ist von einer schwarzen Strickmütze verdeckt, in beiden Ohren
befinden sich übergroße Piercings Ober- und Unterlippe sind gepierct,
beide Arme vollständig tätowiert. Die Hände verbergen sich in den
Hosentaschen. Er nickt mir kurz zu und betritt die Praxis. Dabei wirk-
te er betont distanziert und separiert, bei akzentuierter äußerer Auto-
nomie und Individualität. Wird das äußere Bild mit dem inneren über-
einstimmen?

Eine hübsche, schlanke, zurückhaltende neunzehnjährige junge Frau
mit halb langem blonden Haar und schweißnassen eiskalten Händen
stand mir beim Erstkontakt gegenüber. Ein dicker Schal, mehrmals
um den Hals gewunden, verdeckte Kinn und Mund. Sie schob ihn
ganz wenig weg. Ihr Blick wirkte unsicher und fragend, aber sie läche-
lte tapfer. Die Fingernägel waren stark abgekaut, an zwei Fingern blu-
tete das Nagelbett. Sie trug eine Binde am linken Handgelenk. In mir
entstand das Bild einer verwundeten Kämpferin.

Szenen der Begegnung, mit der Chance, Beziehung aufzunehmen
und eine gemeinsame Arbeit zu versuchen. Es bleibt immer ein Wag-
nis, dessen Ausgang wir nicht im Voraus wissen können, sei es bei ei-
nem Kind, der Arbeit mit den Eltern, dem Jugendlichen oder dem jun-
gen Erwachsenen.

1.1.1 Symbolik der Erscheinung

Bereits wenn das Kind das Therapiezimmer betritt, wird in symboli-
scher Form eine Vielzahl von Informationen vermittelt.

Insgesamt gibt es bereits in diesen Erstkontakten auf nonverbaler
Ebene wichtige Mitteilungen, die verstanden werden wollen. Darum

1 Der Begriff des Symbols

20



ist es lohnend, sehr aufmerksam wahrzunehmen ohne vorzeitig zu in-
terpretieren oder zu werten.

Unterschiedliche Körperhaltungen und Gesten können über das see-
lische Befinden Aufschluss geben und ermöglichen häufig über einen
sprachlichen Ausdruck hinaus einen tieferen Einblick in ein innerpsy-
chisch konflikthaftes Erleben.

Ein lärmendes Hereinstapfen weist spürbar darauf hin, dass das
Kind gehört werden will. Auf der anderen Seite vermittelt es mögli-
cherweise auch das Gegenteil, nämlich über etwas hinweg zu gehen
und problematisches Erleben nicht offenbaren zu wollen. Ein leises,
fast geräuschloses Anschleichen kann ebenso sehr Schüchternheit, wie
Eigenständigkeit symbolisieren. Auf diese Weise bestätigt sich erneut,
dass jedes Symbol immer über das polare Phänomen von plus und mi-
nus verfügt.

Wir können im äußeren Erscheinungsbild zunächst den Habitus er-
kennen, wie groß und wie schwer ist der Patient, was spiegelt der Kör-
perbau wider, liegt eine altersgerechte Entwicklung vor, welche Sub-
kultur und welche Kleidung mit welchen Farben wird gewählt?

Bei Jugendlichen ist es auch wichtig, die Symbolik ihrer Kleidung
als Ausdruck ihrer Zugehörigkeit zu Jugendkulturen zu erkennen, die
sich schon immer in deutlicher Opposition zur vorherrschenden Kon-
senskultur befinden. Oftmals werden sie als eine sukzessive Abfolge
unterscheidbarer Styles (Punk, Gothic, Hip-Hop usw.) beschrieben,
die als Akt symbolischen Widerstands gegen gesellschaftliche Normen
aufgefasst werden (»Cool aussehen«, 2012). Durch die Gestaltung der
Haartracht, die Wahl der Bekleidung und Praktiken der Körpermodifi-
kationen wie Tätowierungen und Piercings erkennen wir über den de-
monstrierten Style eine Auseinandersetzung mit der eigenen Identität
und Individualität; die Jugendlichen wirken authentisch und kreativ.

Piercings, Tatoos, Scarification, Branding und Implants treten mit
unterschiedlicher Bedeutung auf – einerseits als Zeichen kollektiver
Identität in »segmentären Gesellschaften« (Dürkheim, 1992), die sich
durch territoriale Gebundenheit auszeichnen, oftmals als Erkennungs-
zeichen, um die Zugehörigkeit zu einer sozialen Gruppe zu symbolisie-
ren. Das Aushalten des Schmerzes beim Erwerb des verbindlichen
Symbols einer sozial determinierten Identität ist von zentraler Bedeu-

1.1 Symbolik im personalen Kontakt

21



tung. Andererseits finden wir diese Zeichen in modernen Gesellschaf-
ten, nicht als Teil eines Rituals oder als gruppenspezifischer Zwang,
sondern eher freiwillig. Die Jugendlichen wollen »anders sein«, als
eine Spielart der Individualisierung und Abgrenzung von einer tradier-
ten Norm, aber auch von den Eltern oder der Herkunftsfamilie. Die
moderne ›Lolita‹ (ursprünglich der Romanvorlage von Vladimir Nabo-
kov entlehnt) auch gemischt mit Anteilen der Figur der ›Alice‹ (Lewis
Carroll) besticht durch Symbole der Heraldik mit Lilien, Rosen, Kreu-
zen, Ornamenten, Wappen, Schlüsseln und erinnert an Märchenfigu-
ren wie Schneewittchen oder Dornröschen. Das unschuldige Image hat
heute auch ein Gegenstück: Gepaart mit ausgestopften Tieren in Glas-
kästen, in Kunstharz ausgegossenen Insekten, verwelkten Blüten und
entstellten oder misshandelten Puppen zeigt sie in den Mangas von
Mitsukazu Mihara die Abgründe der menschlichen Seele.

Mythos Magerkeit und der geschlechtslos wirkende Körper begeg-
nen uns durch die Bevorzugung der Flucht vor der Realität in Fanta-
siewelten. Es gibt kein aktives Rebellieren, dafür eine betont exzentri-
sche, weiblich konnotierte Art, sich zu kleiden und eine ideale
androgyne Körperform zu zeigen. Die Soziologin Waltraud Posch
(2009) schreibt:

Seit Ende des 20. Jahrhunderts bezieht sich das Schönheitsideal erstmals
nicht auf den bekleideten, sondern auf den nackten Körper. […] Es ist nicht
mehr unmodern, die falsche Kleidung zu tragen […]. Aber es ist ein grobes
Vergehen, den falschen Körper zu haben […]. Das Sprichwort ›Kleider ma-
chen Leute‹ müsste längst ›Körper machen Leute‹ heißen.

Die Symbolik der Erscheinung bei Kindern kann bereits im persönli-
chen Stil zwischen »Ronja Räubertochter und Lillyfee«, zwischen
Neugier und Expansionsbedürfnis oder Zurückhaltung bis zur An-
klammerung an Mutter oder Vater schwanken.

Der erste Eindruck löst auch beim Therapeuten Gefühle aus: Spon-
tane Sympathie und Zugewandtheit oder Vorsicht, Distanz oder gar
Antipathie? Es dauert nur eine Zehntelsekunde, um einen ersten Ein-
druck zu gewinnen, weisen Kommunikationsforscher nach (Willis/
Todorov, 2006).

Die Motorik eines Patienten ist ebenso im Blickpunkt und lässt
Schlüsse über die Koordination, die fein- und grobmotorische Ge-

1 Der Begriff des Symbols

22



schicklichkeit und den Antrieb zu. Liegen Stereotype vor, beeindru-
cken eine Tic-Störung oder die Hyperaktivität des Kindes als Symbole
averbaler Kommunikation und als Möglichkeiten für die Abfuhr ag-
gressiver Spannungen? Mimik und Gestik können synchron, aber auch
asynchron erfolgen: Der Patient, der traumatische Erfahrungen be-
schreibt und dabei lächelt und gleichzeitig in die Tonlage des Kleinkin-
des regrediert.

Welche symbolischen Bilder tauchen neben den nonverbalen und
verbalen Botschaften des Patienten und seiner Familie auf?

Kinder und Jugendliche sind abhängig und beeinflussbar von ihren
Eltern und wichtigen Bezugspersonen, wie Geschwistern, Pflegeperso-
nen, Erziehern und Lehrern. Als Vorbilder prägen sie modellhaft den
Umgang mit den unterschiedlichsten Gefühlen wie Freude und Angst,
Zärtlichkeit und liebevolle Geborgenheitserfahrung, Scham und
Schuld, Eifersucht und Neid. Sichtbar wird rasch, welche Koalitionen,
welche Loyalitäten und Allianzen, auch transgenerativ (»Er ist so stur
wie sein Großvater«; »so arrogant wie mein großer Bruder«) als Mus-
ter nach innen und nach außen entstanden und projektiv wirksam
sind. Ist eine Bezogenheit im Geben und Nehmen spürbar oder über-
nehmen Einzelne des Systems altruistisch für Andere immer wieder
Aufgaben und Verantwortung und erscheinen im Bild des Aschenput-
tels.

Mütter und Väter können im Erstkontakt authentisch, aber auch
maskenhaft erscheinen, sich in einem gefälligen Bild präsentieren oder
in einer Haltung des Anspruchs Ablehnung provozieren. Aus therapeu-
tischer Perspektive erhebt sich die Frage nach der symbolischen Aussa-
ge. Was reflektiert diese Oberfläche? Was ist das Eigene dieses Kindes
aber auch dieser Eltern? Spielen sie im Erstkontakt eine Rolle, die ih-
nen auch im jeweiligen Beruf Sicherheit gibt?

In Herlinde Koelbls Ausstellung »Kleider machen Leute« (2009) be-
schreibt die Fotografin, dass bei der Gegenüberstellung der Aufnah-
men im beruflichen und privaten Kontext ein Mensch in seiner Uni-
form (Berufskleidung, Robe, Ornat) jemand anderer ist, als im
privaten Stil. Die berufliche Uniform ist wirksam als Symbol – sie gibt
Anerkennung, Respekt, Sicherheit, wirkt magisch und stiftet Vertrau-
en. Blendung durch Kleidung kann wirken.

1.1 Symbolik im personalen Kontakt

23


