


Haftungsausschluss:

Die im Buch veröffentlichten Ratschläge und Übungen wurden von Verfasser und Verlag mit größter

Sorgfalt erarbeitet und geprüft. Eine Garantie und Haftung kann jedoch nicht übernommen werden.

Die Durchführung der im Buch enthaltenen Übungen erfolgt in Selbstverantwortung. 

1. Auflage 2019

Umschlaggestaltung: Kerstin Fiebig, www.ad-departement.de

Lektorat: Susanne Klein, www.kleinebrise.net

Copyright© 2019 deutsche Ausgabe,  Innenwelt Verlag GmbH, Köln

Alle Rechte vorbehalten. 

Nachdruck und fotomechanische Wiedergabe, auch auszugsweise, 

nur mit Genehmigung des Verlages.

www.innenwelt-verlag.de

Druck: CPI Druck, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-942502-97-9

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

DR. MED RAINER MARIEN

PSYCHOTHERAPIE UND 

SPIRITUALITÄT

DAS BESTE AUS ZWEI WELTEN FÜR DIE SEELE



FÜR MEINE ENKELIN FRIDA

5



INHALT

Einleitung   8   

Teil 1 – Ausgangspunkte für ein befreites Leben   13   

1. Grundlagen   14   

2. Drei Körper-Geist-Seele-Modi   42   

3. Ruhe ich sich finden und das bewusste Sein aktivieren   55   

4. Achtsam sein   85   

5. Loslassen im Alltag   98   

Teil 2 – Wenn es schwierig wird   113   

6. Umgang mit Problemen   114   

7. Sich kennenlernen   122   

8. Verantwortung für sich übernehmen   144  

9. Wünsche und damit verbundene Probleme erkennen   154     

Teil 3 – Tiefer schauen   169   

10. Der Blick zurück   170  

11. Dekonstruktion 1: Reifikationen erkennen   180   

12. Dekonstruktion 2: Das „Ich”   185   

13. Dekonstruktion 3: Das „falsche Selbst”   190 

14. Dekonstruktion 4: Glaubenssätze überprüfen   203  

15. Den Körper befragen   210   

16. Umgang mit Gewohnheiten   226   

17. Lebenselixier Kontakt   236   

Teil 4 – Psychotherapie und spirituelle Suche: 

Den richtigen Weg für sich finden   247   

18. Praktische Hinweise zur Psychotherapie   248   

19. Bemerkungen zum „spirituellen Marktplatz”   259   

20. Das Beste aus beiden Welten   266   

Checkliste für das Wesentliche   269   

Rezept für ein gesundes Leben   271  

Danksagung / Bibliografie/ Über den Autor   272 

7



Ein Gipfelerlebnis

Für mich begann die Suche danach mit Anfang 30, also etwa 1982.
Damals hatte ich erste wichtige Lebensziele erreicht: Ich war glück-
lich verheiratet, wurde Vater einer Tochter und eines Sohnes und
stieg beruflich nach Medizinstudium und Promotion in eine Ausbil-
dung zum Facharzt an einer Universitätsklinik ein. Alles schien gut
zu gehen, aber es meldete sich eine leise Regung, eine Sehnsucht in
mir: Es kann doch nicht alles im Leben sein, in dieser komplizierten
Welt der Gegensätze abwechselnd zufrieden und glücklich, dann
wieder unglücklich und leidend zu sein … endlose Wiederholungen
derselben Probleme … eine Open-End-Veranstaltung … bis ans Ende
meiner Tage?! Ich sah zunehmend, dass wir uns in einer Gesellschaft
bewegen, in der das Tragen von Masken „normal“ ist, ein oberfläch-
liches Interagieren ohne wirkliche Tiefe, ohne wirklichen Kontakt.
Eine Sehnsucht nach einem anderen, erfüllteren, freudigen, authen-
tischen, befreiten und einfachen Leben kam auf.

Intuitiv fand ich zur Meditation bei der Buddhistischen Gesellschaft
in Hamburg, wo Gruppenmeditationen im Stil des Zen-Buddhismus
abgehalten wurden. Hier erlebte ich auf dem Meditations kissen
Momen te von uneingeschränkter, konfliktfreier, von den äußeren
Um ständen unabhängiger Klarheit, die Möglichkeit im Hier und Jetzt
auf eine frische, neue Art glücklich und frei zu sein. Dies war der
Lockstoff, von dem ich mehr haben wollte. So nahm ich im Sommer
1983 an einer Intensivwoche in Form eines Zen-Retreats teil. Neben
klassischen, von japanischen Zen-Meistern geleiteten Retreats, gab es
diese modifizierte Variante, die von der Deutsch-Amerikanerin Toni
Packer angeboten wurde. Sie konnte sich als Nachfolgerin eines be-
kannten „Meisters“ ebenfalls „Zen-Meisterin“ nennen, hatte sich kurz
danach aber von den für sie unerträglich gewordenen hierarchischen
Strukturen und traditionellen Einengungen gelöst und ihren eigenen
Weg als spirituelle Lehrerin begonnen.

Im Laufe der intensiven Woche in ländlicher Abgeschiedenheit,
striktem Schweigen – nur unterbrochen von täglichen kurzen Treffen

9

EINLEITUNG

Die lautlose Revolution

Die Zeiten ändern sich dramatisch: Das Internet und die Tele kom -
munikation verbinden immer mehr Menschen auf dem ganzen
Plane te n Erde miteinander, schaffen damit unendlich viele neue
Mög lichkeiten. Informationen und Wissen vermehren sich exponen-
tiell und sind weltweit in Sekundenbruchteilen für Millionen und
Milliarden Menschen verfügbar. Damit verbunden entsteht so etwas
wie eine globale Bewusstheit, zunächst vor allem allerdings auch eine
Bewusstheit der Nöte, Schrecken, Katastrophen. Flugzeugabstürze,
Erdbeben, Überschwemmungen, Hungersnöte, Kriege  , Terroran-
schläge, Folter, Vergewaltigungen, Zerstörung der Natur und der
Umwelt durch den Menschen … die Liste ist sehr lang. Das Positive
und etwas Tröstliche daran: Die Wahrnehmung dieser quälen den,
schmerzhaften, trostlosen Seite des Weltgeschehens kann und wird
ein Anfang für Veränderung zum Besseren sein, denn so ist es mit
allem, dem wir mit größerer Bewusstheit begegnen. 

Parallel dazu vollzieht sich eine ebenso dramatische, aber kaum sicht-
oder hörbare Entwicklung im Inneren von immer mehr Menschen,
an immer mehr Orten, auf immer mehr Wegen: Es ist die „lautlose
Revolution“ wie der Autor, Coach und spirituelle Freigeist Arjuna Ar-
dagh sie in seinem gleichnamigen Buch (Kamphausen Media) be-
schrieben hat. Immer mehr Menschen bemühen sich um Befreiung
aus der Begrenztheit des „normalen“ Alltagsgeistes und suchen nach
ihrem höheren, wahren Wesen, einer neuen Klarheit, nach dem Ende
vom Leiden und Konflikten, innerem und äuße rem Frieden, einem
wirklichen inneren Heil-Werden. Was bei vielen Menschen, die mit
dem „ganz normalen Leben“ zufrieden genug zu sein scheinen, Un-
verständnis auslöst, wird für eine immer größer werdende Gruppe
zum wichtigen, vielleicht auch wichtigsten Lebensziel.

8



Was für eine wunderbare Welt voller Schönheit und Möglichkeiten!
Um zu überprüfen, ob das, was ich da wahrnahm, auch wirklich

stattfand und nicht nur ein Traum war, kniete ich nieder und fühlte
über die Kieselsteine am Boden. Ja, die waren ganz real spürbar –
runde, harte Steine. Alles war ganz real, dies war kein Traum! Alles
fühlte sich dabei neu an, frisch, vibrierend. Zurück in der Halle gingen
wir im Kreis und ich dachte dabei wie absurd es sei, wenn einer im
Kreis sich als „Erster“ fühlt, wo er und alle anderen genauso ein Mitt-
lerer oder auch der Letzte sein könnten. Ein unbändiges Lachen stieg
tief aus dem Bauch in mir auf. Wie unsinnig war dieses ganze Denken
in Hierarchien! Niedrig, höher, am höchsten? Alles ist, wie es ist.
Punkt. Ganz einfach. Ganz, ganz einfach!

Suche nach dem Leben auf dem Hochplateau

Das ist jetzt mehr als 30 Jahre her, und seitdem bin ich noch viele
Wege – um nicht zu sagen: Umwege – gegangen auf der Suche nach
Möglichkeiten, immer in diesem wunderbaren Zustand zu leben. Als
ich nach jener Woche mit meinem „Gipfelerlebnis“ zurückgekehrt
war, kam ich tatsächlich strahlend nach Hause, voller Liebe und Ener-
gie, mit geistiger Frische und diesem intensiven Gefühl von Gegen-
wärtigkeit, in dem das Leben bunt und vielfältig, immer neu und
frisch, spannend, in ständiger Bewegung erscheint. 

Mein Ziel wurde es dann, diese ungemein intensive Art zu (er-)
leben, von der ich nun wusste, dass es sie gab. Ich wollte diese Le-
bensweise überall fortführen, nicht nur während einsamer Stunden
auf dem Meditationskissen im Rückzug, sondern eben jederzeit, über-
all, auch im Alltag, im Kontakt mit anderen Menschen und in mei-
nem Beruf als Psychiater und Psychotherapeut. Also ging es darum –
um im Vergleich zu bleiben –, nicht nur einen Gipfel zu erklimmen,
um auf ihm für kurze Zeit zu verweilen, sondern ein Leben auf einem
Hochplateau zu führen. So ging ich auf die Suche nach Methoden,
Techniken und „Tricks“, um genau das zu erreichen.

11

mit der Lehrerin, die keine sein wollte („Es gibt nichts, was ich euch
lehren könnte!“) – und vielen Stunden täglicher Meditation, begin-
nend um fünf Uhr morgens, konnte ich mich voll und ganz nur auf
mich selbst und meine Innenwelt konzentrieren. Entsprechend
meine r damaligen Verfassung war das eine ziemlich verkopfte Ange -
legenheit. Ich übte wie verrückt. Während mein Körper in der Medi -
tationshalle das stundenlange Sitzen auf dem Kissen, zu dem ich mich
zwang, ertragen musste, war ich erfüllt von der Idee, „Erleuchtung“
zu erlangen, selbst ein „Meister“ zu werden, um das, worum es hier
ging, für immer zu haben. 

Am fünften Tag jener Woche kamen Zweifel und Enttäuschung in
mir auf. Es dämmerte mir, dass ich nicht vorankam; nichts tat sich –
trotz meiner verbissenen, leidenschaftlichen Bemühungen. Bald
würde die Woche vorüber sein. Nein, ich würde nicht strahlend und
erleuchtet heimkehren, als ein „Meister“, sondern niedergeschlagen
und mit einem Misserfolg. Mein Körper hatte auch genug von dem
ungewohnten, ewigen Sitzen auf dem Meditationskissen. Mein gan-
zer Rücken und zahlreiche Knochen taten weh. Die Frage, was das
Ganze sollte, kam in mir auf. Wozu diese ganzen Mühen?

Schließlich gab ich auf, wehrte mich nicht mehr gegen die Nieder-
lage und setzte mich irgendwo draußen auf den Boden, den Rücken
entspannt gegen eine Wand gelehnt. Schluss mit dem „richtigen“
Sitze n in korrekter Haltung, unbeweglich und mit gekreuzten Beinen!
Ich gönnte meinem Körper eine wohlige Bequemlichkeit. Und dann
war ich plötzlich da, wo ich hingewollt hatte. Wie lächerlich und un-
sinnig war das ganze Unterfangen! 

Ich erlebte erstmals einen unbegrenzten Raum um mich, in dem
ich irgendwie enthalten war, ohne die fortwährenden ängstlichen Ein-
schränkungen oder Begrenzungen. Grenzenlos frei in alle Richtun-
gen! Dabei war ich absolut klar. Wahrnehmung, Verstand, Denken,
Erinnerung funktionierten mühe los und effektiver denn je, aber das
Denken machte quasi leise und schnell seine Arbeit und hörte auf, zu
dominieren und ständig neue Fragen und Probleme aufzuwerfen.
Alles erschien einfach und kristallklar, die Farben intensiv und brillant.

10



I.TEIL

AUSGANGSPUNKTE 

FÜR EIN BEFREITES LEBEN

13

Heute bin ich kein Suchender mehr. Die Fragen haben sich geklärt
oder auch einfach aufgelöst. Die Aufspaltung in vermeintliche Paral-
lelwelten, „normaler Alltag“ und „meditatives Leben“, gibt es so nicht
mehr. Das ist sehr entspannend! Einfach leben, sich dabei zeigen, 
wie man ist, ohne ständiges Rollenspiel, ohne ständigen Konflikt. 
Im Privaten wie auch in meiner Berufstätigkeit fühle ich mich inte-
griert. Körper, Seele, Geist spielen zusammen ein komplexes, immer
neues Konzert.

In diesem Buch geht es aber nicht um meine persönliche Suche –
als Privatperson wie auch als Arzt und Psychotherapeut – und die
Wege und Irrwege, auf die sie mich führte. Vielmehr möchte ich die
sehr praktischen, handfesten Resultate schildern, die möglicherweise
auch anderen nützen können. Ich formuliere das Destillat aus meinen
Erfahrungen und Erkenntnissen in grundlegenden Prinzipien, die in
der Selbsthilfe, der Psychotherapie und auf einem „spirituellen Weg“
anwendbar sind, und beschreibe kraftvolle, wirksame Tools, die wirk-
lich hilfreich sind. Alle diese Prinzipien und Werkzeuge sind mir von
der Anwendung für mich selbst wie auch zur Unterstützung anderer
vertraut, und deshalb weiß ich, dass sie funktionieren.

12



kaum durchschaubarer Dschungel von unzähligen, sich oft widerspre-
chenden Meinungen, Behauptungen und Mutmaßungen darstellte.
Wirklich gesichert schien hier so gut wie gar nichts. Es war schon
schwer genug, sich dort überhaupt zurechtzufinden.

Auf der anderen Seite hatte ich schon vorher begonnen zu medi-
tieren und dabei einen ersten Geschmack bekommen, wie es sich an-
fühlt, klar im Kopf und dabei innerlich frei zu sein. Im Umfeld
buddhistischer Meditation wäre niemand auf die Idee gekommen,
dies als Behandlung seelischer Erkrankungen zu sehen. Nach dem
tieferen Grund für die Teilnahme am gemeinsamen Meditieren
wurde niemand gefragt. Mit Sicherheit hatten aber viele Mitstreiter,
wenn nicht gar alle, ihre ganz persönlichen Probleme, die sie dorthin 
geführt hatten. Mit dem gleichen Recht hätten sie auch einen Psy-
chotherapeuten aufsuchen können.

Heute, mehr als 30 Jahre später, hat sich in den beiden Welten sehr
vieles verändert und die Abgrenzungen haben sich gelockert. Geblie-

ben ist die Frage, was wirklich tief greifend und nachhaltig verändert

und heilt, und was nur ein flüchtiges Aufflackern oder eine vorüber-

gehende, oberflächliche Anpassung zum besseren Funktionieren ist.

In diesem Buch versuche ich, darauf eine Antwort zu geben, unab-
hängig vom Kontext einer „Krankenbehandlung“ in einer Psychothe-
rapie, eines spirituellen Weges unter Führung von Gurus, „Meistern“,
spirituellen Lehrern, oder der ganz persönlichen Beschäftigung mit
Selbsthilfe-Methoden für sich allein im stillen Kämmerlein. Es geht

mir dabei um größtmögliche Einfachheit, Klarheit und Transparenz,

die zum Verständnis, zur Aufklärung und damit zur größeren Selbst-

wirksamkeit und Selbstermächtigung beitragen. Damit verbunden

geht es um die Befreiung und die Auflösung unguter, einengender

Abhängigkeiten von anderen Menschen, die es vermeintlich besser

wissen.

Glaubt nicht dem Hörensagen und heiligen Überlieferungen,

nicht Vermutungen oder eingewurzelten Anschauungen, 

auch nicht den Worten eines verehrten Meisters; 

15

1. GRUNDLAGEN

In diesem Buch beschreibe ich Prinzipien der Heilung und gehe dar-
auf ein, wie unnötiges seelisches Leid reduziert oder ganz vermie den
und unvermeidbares Leid möglichst gelindert werden kann. Schwere
Krankheit, Unfälle, Katastrophen, der Verlust geliebter Menschen
sind schwere Herausforderungen, denen man sich im Leben nicht
immer entziehen kann und die auch durch keine Methode „wegme-
ditiert“ oder sonst wie aufgelöst werden können. Demgegenüber
steht aber die sehr viel größere Menge an vermeidbarem Leid, das
durch unaufmerksames, unbewusstes, gedankenloses Leben im Auto-
pilot-Modus ohne wirklichen Kontakt zu sich und der Realität
immer wieder erzeugt wird. Die Welt ist voll davon.

Seit über 30 Jahren habe ich mich damit intensiv beschäftigt, in
meine r persönlichen Entwicklung und meinem privaten Leben, auf
der „spirituellen Suche“, die mich lange bewegt hat, und in meiner
beruflichen Tätigkeit als Psychiater und Psychotherapeut in der Arbeit
mit meinen Patientinnen und Patienten. 

Zu Beginn, Anfang der 80er-Jahre, gab es „Spiritualität“ oder „Mys -
tik“ auf der einen Seite und Psychotherapie auf der anderen, wie 
getrennte Welten, Paralleluniversen, die abgespalten und verbin-
dungslos nebeneinander existierten. Dabei ging es auf beiden Seiten
immer um die Verminderung von seelischem Leid, nur eben auf ganz
unterschiedlichen Wegen und in ganz verschiedenen Kontexten, mit
jeweils anderen Methoden. 

Während meiner psychotherapeutischen Ausbildung hätte ich bei
der bloßen Erwähnung von Möglichkeiten der Meditation nur ver-
ständnislose Blicke geerntet und wäre als esoterischer Spinner schnell
in die Ecke von mangelnder Seriosität und Wissenschaftlichkeit ge-
stellt worden. Das habe ich damals tunlichst vermieden, weil ich da-
mals als Persönlichkeit viel zu unsicher war und auch weil die Welt
von Psychiatrie und Psychotherapie schon für sich genommen ein

14



Diese Durchlässigkeit kann niemand von außen für uns erzeugen.
Nur wir selbst können uns von innen her öffnen. Jede Hilfe zur 

seelischen und spirituellen Weiterentwicklung ist deshalb dabei im

besten Fall Hilfe zur Selbsthilfe. Jede grobe oder gewaltsame Einwir-
kung von außen führt reflexartig zu einem inneren Zusammenziehen,
einer Kontraktion, zum Schutz unserer Seele. Im kontrahierten Zu-
stand werden unwillkürlich abgespeicherte Verteidigungsmechanis-
men automatisch aktiviert. Das ist die Zeit für die Abwehr von
Gefahren und nicht für Veränderungen.

Wirklich tiefe und bleibende Veränderungen in uns erfordern
umge kehrt eine Öffnung tiefer Schichten. „Verknotungen“ in uns
locker n  sich durch Loslassen, nicht durch gewaltsames Ziehen. Wir
brauchen dafür eine geschützte Umgebung, in der wir uns sicher
genug fühlen, um uns auf grundlegende Veränderungen einlassen zu
können. Und wir brauchen viel Zeit für die Umgewöhnung, um uns
auf neue Wege in unserem Leben einstellen zu können.

Warte, bis du in dich selber blickst –

Erkenne, was dort wächst,

O Suchender.

Ein Blatt in diesem Garten

Bedeutet mehr als alle Blätter,

Die im Paradies du findest!   [Rumi]

Moderne Mystik / Spiritualität

Der Begriff „Spiritualität“ hat sich in den letzten Jahrzehnten durch-
gesetzt, während der Ausdruck „Mystik“ eher selten verwendet wird.
Gemeint ist nach meinem Verständnis mit diesen Worten dasselbe.
Während es in der Religion um den Glauben an etwas geht, das
unseren Sinnen nicht zugänglich ist, geht es in Spiritualität/Mystik
um direkte, unmittelbare Erfahrung. Im Glauben gibt sich jemand
zufrieden mit dem Bild vom Menschen, der Welt und Gott, das von

17

sondern was ihr selbst gründlich geprüft und als euch 

selbst und anderenzum Wohle dienend erkannt habt, 

das nehmet an.   [Buddha] 

Unser Innerstes ist unverletzt

Unser Innerstes, unsere Seele, ist durch zahlreiche Schichten ge -
schützt, wie durch Verteidigungswälle, die von außen nicht durch-
drungen werden können. Mauer um Mauer müsste abgetragen
werden, um schließlich zum Zentrum zu gelangen. Diese tief verbor-
gene Quelle, von der unser Leben lang die Energie ausstrahlt, die uns
lebendig erhält und uns unsere Kraft gibt, ist gleichzeitig höchst ver-
letzlich und muss deshalb selbst absolut zuverlässig geschützt werden.
Sie ist so gut abgeschirmt und wird durch so viele Schichten ge -
schützt, dass wir selbst zu ihr keinen direkten Kontakt haben und
auch nur schwer in ihre Nähe kommen können. 

Im innersten Kern sind wir heil, gesund, unverletzt, auch wenn die

äußeren Schichten vielleicht zahlreiche Verletzungen erlitten haben

und vernarbt sind. Seelisch gesund sein bedeutet, dass unsere Schutz-

wälle durchlässig bleiben, um das Strahlen unseres Kerns nach außen

dringen zu lassen – zunächst in uns selbst, dann auch nach außen in
unsere Umwelt.

16



sexuelle Revolution mitgemacht hatten, blieben dabei nicht stehen,
sondern wurden zu dem, was man „moderne Mystiker“ nennen kann.
Während der direkte Zugang zum Höheren auch in Asien im
Wesent lichen in der Zurückgezogenheit von Klöstern meistens mit
einem zölibatären Leben verbunden war, steht der moderne spiritu-
elle Mensch – unauffällig und ohne Mönchsrobe – mitten im „rich-
tigen Leben“, hat eine Familie, liebt Sex, fährt vielleicht Motorrad oder
begeistert sich fürs Fallschirmspringen. 

Damit wird er zum „Verwirklicher“, der versucht, den höher ent-
wickelten Geisteszustand in den Alltag zu bringen, anstatt nur in der
konfliktfreien Zone meditierend vermeintlich in höheren Sphären zu
schweben. Das scheinbar ganz Heilige verliert an Bedeutung, wäh-

rend durch Achtsamkeit das ganze Leben mit allem, was dazugehört,

wertgeschätzt und „geheiligt“ werden kann.

Die Frage ist nicht, ob es ein Leben nach dem Tod gibt.

Die Frage ist, ob du vor dem Tod lebendig bist.   [Osho]

Spiritualität in der Psychotherapie

Der Vorgang der Durchdringung des „normalen“ Lebens mit höherer
Bewusstheit und Achtsamkeit erreichte auch die Psychotherapie.
Immer mehr Psychotherapeuten interessierten sich wie ich für die
moderne Mystik und erlebten dadurch einschneidende Veränderun-
gen in ihrem persönlichen Leben, die sich dann wie von selbst auch
im Umgang mit ihren Patienten* auswirkten. Darüber hinaus began-
nen immer mehr Therapeuten Elemente aus der spirituellen Welt in
ihren Behandlungen einzusetzen, wenn es ihnen passend erschien.
Am weitesten fortgeschritten ist diese Entwicklung wohl durch die
Pionierarbeit von Jon Kabat-Zinn, Professor für Medizin an der

19

anderen ge- und erfunden wurde und ihm mitgeteilt wird. Dagegen

will der Mystiker die Verbindung zur Welt, zum Höheren und zum

Tieferen in sich selbst direkt erleben, will dies unmittelbar begreifen

und in sich spüren. Er will nicht glauben, sondern erfahren.

Vor vielleicht 60 Jahren war das in der westlichen Welt noch eine
Angelegenheit einer kleinen Randgruppe, die still für sich auf der
Suche war oder unter der Anleitung von Menschen, die sich dazu be-
rufen fühlten, versuchten, diese direkte Erfahrung zu erreichen. Mit
dem Aufkommen der 68er-Bewegung, die gegen die konservative,
materialistisch orientierte Gesellschaft, die sich nach dem Zweiten
Weltkrieg etabliert hatte, rebellierte, wandten sich zunehmend mehr
Menschen auch der östlichen Weisheit zu. Die christliche Mystik
spielte als lebendig gelebter Zugang damals so gut wie keine Rolle.
Sie wurde erst später ein wenig wiederbelebt.

„Spirituelle Sucher“ fuhren nach Asien zu indischen Gurus oder 
japanischen Zen-Meistern, um einen höheren Geisteszustand zu 
erreichen und eine höhere Wahrheit direkt zu erleben. Dazu gehör-
ten auch Prominente wie etwa die Beatles. Später wurden dann die
Lehrer aus dem asiatischen Raum in die westliche Welt eingeladen
und kamen auch.

Zuvor hatte Anfang der 60er-Jahre unter anderem die Verfügbarkeit
der „Anti-Baby-Pille“ die „sexuelle Revolution“ ausgelöst, die zu
einem freieren, zum Teil auch bewussteren Umgang mit Sexualität
führte. Viel Verklemmtheit und Unehrlichkeit mit Ausblendung und
Verleugnung körperlicher Bedürfnisse wurden dabei überwunden
und eine neue, freiere Einstellung gegenüber dem eigenen Körper
breitete sich aus. „Make love, not war“ öffnete aber auch den Blick
auf die größeren Zusammenhänge, vor allem darauf, wie Frieden in
der Welt geschaffen werden könnte. Denn nur sexuell befreit zu leben
ließ die tiefe Sehnsucht nach dem Höheren und Tieferen in sich un-
befriedigt.     

Trotzdem – oder vielleicht gerade deswegen – begann so etwas wie
die „lautlose Revolution“, die Arjuna Ardagh in seinem gleichnamigen
Buch ausführlich beschrieben hat. Immer mehr Menschen, die die

18

*  Aus Gründen der besseren Lesbarkeit wurde im Text die männliche Form gewählt, es ist jedoch jeweils

die weibliche Form mitgemeint.



Albert Einstein, der ebenso neugierig und unvoreingenommen das
untersuchte, was er vorfand, und den Mut und die Genialität besaß,
daraus revolutionäre neue Schlussfolgerungen zu ziehen.

Der englische Psychoanalytiker Wilfred Bion, von dem gesagt wird,
er sei der Mystiker der Psychoanalyse, plädierte schon vor Jahren
ebenfalls für die radikale Offenheit einer vorurteilsfreien Bestands-
aufnahme und fand dafür die Formel: „Jede Stunde ein neuer Patient.“
Das ist das radikale Gegenmotiv zur ansonsten enormen Theorie -
lastigkeit der Psychotherapie und vor allem auch der Psychoanalyse. 

Der aufgeklärte Mensch im dritten Jahrtausend will umfassende
Transparenz und Nachvollziehbarkeit aufgrund der eigenen Anschau-
ung, wie ein Wissenschaftler. Er will wissen, was wirklich „Sache ist“
und nicht nur leere, austauschbare Worthülsen serviert bekommen.
Er gibt sich nicht damit zufrieden, die Meinungen von Autoritäten
oder Experten ungeprüft zu übernehmen, sondern will Beweise für
deren Wahrheitsgehalt. Zumindest will er nachvollziehen können,
aufgrund welcher Quellen die geäußerten Ansichten entstanden sind.
Und er will sich überzeugen, dass die Motivationen des Betreffenden
wahrheitsliebend und redlich sind, der Autor kompetent und ver -
lässlich ist, und es ihm nicht etwa darum geht, aus verdeckten, von
persönlichen Interessen geleiteten Absichten heraus, Menschen zu
manipulieren.

Der nächste Schritt: 1 Prozent Theorie, 99 Prozent Praxis

Das bringt mich zum Verhältnis von Theorie und Praxis. In meiner
Jugend war ich eher ein intellektueller Mensch, der alles durch Nach-
denken vom Kopf her lösen wollte. Das änderte sich als ich Vater
wurde. Kleinen Kindern kann man nicht mit irgendwelchen Theo-
rien kommen, wenn sie sich gerade das Knie aufgeschlagen haben.
Besonders in meiner zeitweiligen Tätigkeit als Notarzt war ich dann
herausgefordert, schnelle Entscheidungen darüber zu treffen, was im
jeweiligen Moment hilfreich sein kann, vielleicht sogar lebensrettend. 

21

Univer sity of Massachusetts Medical School, der mit seinem Ansatz des
MBSR (Mindfulness-Based Stress Reduction – achtsamkeits basierte Stress-
reduktion) vor allem die Achtsamkeit für den Körper in die Klini ken
brachte. Seine inzwischen klinisch erprobte Methode, die von der
buddhistischen Vipassana-Tradition abgeleitet ist, ist inzwischen „hof-
fähig“ geworden und bereichert heute auch die Psycho therapie.

So wie das autogene Training, einer vor allem in Deutschland sehr
verbreiteten Entspannungsmethode, die der Nervenarzt J. H. Schultz
in den 20er-Jahren entwickelte, enthält sein Ansatz keine ungeprüften
philosophischen oder religiösen Annahmen. Bei beiden Ansätzen
handelt es sich sozusagen um ein Destillat, um die Essenz, die mit
einem (natur-)wissenschaftlich geschulten Geist in einem Prozess ent-
standen ist, bei dem sich Glaube und Aberglaube verflüchtigt haben.
Ähnlich wie auch in der Zen-Meditation, die im Kern nichts „Buddhi-
stisches“ im Sinne eines Glaubenssystems enthält, eröffnen diese auf
das Wesentliche reduzierten Ansätze allen interessierten Menschen
einen direkten  Zugang zu einer spirituellen Dimension, weil es kein
unnötiges Beiwerk irgendwelcher philosophischer oder religiöser An-
nahmen gibt, die man mit der Methode mitgeliefert bekäme und
zwangsläufig übernehmen müsste.

Der Body-Scan, ein wesentlicher Bestandteil der MBSR-Methode,
entspricht in seiner neutralen Schlichtheit ganz dem modernen Denken
des aufgeklärten Menschen. Ich werde ihn später ausführlich beschrei -
ben. Der äußerst simple Grundansatz, einfach nur wahr zunehmen,

was sich in jedem Moment tatsächlich im Körper-Geist-Seele-System

abspielt, ermöglicht eine forschende Haltung sich selbst gegenüber und

ist – mit Hingabe ausgeführt – gleichzeitig eine Medi tation.

Ein (Natur-)Wissenschaftler macht zuallererst nichts anderes, als
äußerst sorgfältig genau und vorurteilsfrei aufzunehmen, was er ver-
mittelt durch seine Sinne vorfindet, und zu beschreiben, was er sieht,
hört, fühlt, riecht, schmeckt. So kam Isaac Newton der Legende nach
zu seinen zündenden Ideen, die zur Grundlage der modernen Physik
wurden, als er zum Beispiel schlichtweg beobachtete, wie ein Apfel
von einem Baum fiel. Jahrhunderte später war es dann unter anderem

20



schieht in unserer Innenwelt mit ihren Gefühlen, Empfindungen,

Körperwahrnehmungen, und das ist eine weite Landschaft ohne

Sprache. Der Körper findet Wege, sich auszudrücken, aber er hat

keine Wortsprache. Wir können das, was wir da wahrnehmen und
was da geschieht, in Sprache übersetzen, aber das ist mit Vorsicht zu
genießen. Keineswegs alles, was unser Verstand dabei erfindet und
anheftet, muss wirklich wahr und passend sein. 

Genau dasselbe gilt für Emotionen wie Freude, Trauer, Wut usw.
Auch unsere Gefühle sind bestimmte Qualitäten, die wir in uns wahr-
nehmen können. Die Zuordnung von Worten hat jeder Mensch ir-
gendwann von sich aus begonnen. Dies ist eine sehr subjektive
Angelegenheit und beinhaltet eine gewisse Willkür. Niemand hat uns
beigebracht, wie man das sinnvoll macht. Wir haben nicht in der
Schule gelernt, dass dieses helle, energievolle, tanzende Etwas in un-
serem Brustkorb „Freude“ ist und der quälende Druck im Bauch
„Ärger“. Wir haben nur irgendwann – meist wenig bewusst – be-
schlossen, es so zu nennen.

Die endgültige Wahrheit liegt jenseits von Worten.

Doktrinen sind Wörter. Sie sind nicht der Weg.   [Bodhidharma]

Qualitäten und Prozesse in uns beschreiben

Wenn wir in uns hineinschauen, finden wir zum einen eine Gedan-
kenwelt im Kopf mit Vorstellungen, Erinnerungen, Zukunftsfant-
asien, Meinungen usw. Da geht es oft zu wie auf einem großen,
lauten Jahrmarkt mit unzähligen Ständen und bunten Angeboten,
einer unüberschaubaren Menge an Menschen, die hin und her lau-
fen. Alles ist in Bewegung, es gibt nichts Statisches, nichts Feststehen-
des. Diese „Welt“ in uns wird im Deutschen mit Begriffen wie
Verstand, Denken oder Geist bezeichnet, und intuitiv stellen wir uns
unseren Kopf als Ort dieser Vorgänge vor. Hier spielt unsere Sprache
eine führen de Rolle.

23

Wenn es um das konkrete Leben und vielleicht auch Leiden geht,
stehen immer wieder höchst pragmatische Dinge im Vordergrund.
„Der Teufel steckt im Detail“, wie man so sagt. Bei Schwierigkeiten
und Störungen sind es oft Kleinigkeiten, winzige Details, die das Pro-
blem verursachen und – wenn sie erkannt worden sind – zur Lösung
führen. Ein klitzekleiner Schlüssel, der richtig ins Schloss passt, ein
Code aus vier Ziffern in der richtigen Reihenfolge eingegeben, lassen
große Tore aufgehen und eröffnen neue Welten. 

Dementsprechend geht es – auch wenn man im Leben das Höhere

integriert – immer um den nächsten konkreten kleinen Schritt in die

richtige Richtung. Große Sprünge können wir nur in unseren Ge -
danken machen. In Sekundenbruchteilen kann mein Geist ein großes
Gebäude auf einen leeren Platz projizieren, aber die tatsächliche Rea -
 li   sierung würde viele Jahre, eine Unmenge an Arbeit und Geld erfor-
dern. Der inzwischen verstorbene indische Yogalehrer Pattabhi Jois
hat die schöne Formel kreiert: „1 Prozent Theorie, 99 Prozent Praxis“.
Auch wenn man dies als gut und richtig akzeptiert, bleibt die Bewäh-
rungsprobe, dies im täglichen Leben mit all seinen Schönheiten und
Widrigkeiten praktisch Schritt für Schritt umzusetzen, statt nur bei
geistigen Höhenflügen ohne konkrete Auswirkungen zu bleiben.

Gefühle und Empfindungen – eine Landschaft ohne Sprache 

Wenn wir uns verständigen wollen, müssen wir miteinander spre-
chen. Sprache operiert mit Symbolen. Symbole stehen für etwas, was
sie selbst nicht sind. Die Speisekarte im Restaurant ist nicht das Essen
und Trinken. Was mich aber interessiert, ist die Wirklichkeit, das, was
tatsächlich Sache ist. Und da ist unsere Sprache oft im Weg, vor allem
wenn wir mehr aus ihr machen, als sie eigentlich ist: ein Werkzeug
für viele wichtige Aspekte im Leben, aber nichts Absolutes. Im
Restaurant soll das richtig leckere und gesunde Essen in meinem
Mund landen, egal, welches Etikett daran geheftet worden ist. 

Das wirklich Wichtige in uns an Entwicklung und Veränderung ge-

22


	Marien_Pychoth.&Spiri 1
	Marien_Pychoth.&Spiri 2
	Marien_Pychoth.&Spiri 3
	Marien_Pychoth.&Spiri 4
	Marien_Pychoth.&Spiri 5
	Marien_Pychoth.&Spiri 6
	Marien_Pychoth.&Spiri 7
	Marien_Pychoth.&Spiri 8
	Marien_Pychoth.&Spiri 9
	Marien_Pychoth.&Spiri 10
	Marien_Pychoth.&Spiri 11
	Marien_Pychoth.&Spiri 12



