_Annenwelt verlag



Haftungsausschluss:
Die im Buch verdffentlichten Ratschldge und Ubungen wurden von Verfasser und Verlag mit gropter D R ° M E D RA I N E R M A R I E N
Sorgfalt erarbeitet und gepriift. Eine Garantie und Haftung kann jedoch nicht ibernommen werden.

Die Durchfiihrung der im Buch enthaltenen Ubungen erfolgt in Selbstverantwortung.

PSYCHOTHERAPIE UND
SPIRITUALITAT

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

LEE Fsce cossatt

1. Auflage 2019

Umschlaggestaltung: Kerstin Fiebig, www.ad-departement.de

Lektorat: Susanne Klein, www.kleinebrise.net

Copyright© 2019 deutsche Ausgabe, Innenwelt Verlag GmbH, KoIn

Alle Rechte vorbehalten. DAS BESTE AUS ZWEl WELTEN FljR DlE SEELE

Nachdruck und fotomechanische Wiedergabe, auch auszugsweise,
nur mit Genehmigung des Verlages.

www.innenwelt-verlag.de

Druck: CPI Druck, Leck
Printed in Germany

ISBN 978-3-942502-97-9 L .
editionwneue psychologie



FUR MEINE ENKELIN FRIDA



INHALT

Einleitung 8

Teil 1 - Ausgangspunkte fiir ein befreites Leben 13

1. Grundlagen 14

2. Drei Korper-Geist-Seele-Modi 42

3. Ruhe ich sich finden und das bewusste Sein aktivieren 55
4. Achtsam sein 85

5. Loslassen im Alltag 98

Teil 2 - Wenn es schwierig wird 113

6. Umgang mit Problemen 114

7. Sich kennenlernen 122

8. Verantwortung fir sich Gbernehmen 144

9. Wiinsche und damit verbundene Probleme erkennen 154

Teil 3 - Tiefer schauen 169

10. Der Blick zuritick 170

11. Dekonstruktion 1: Reifikationen erkennen 180

12. Dekonstruktion 2: Das ,Ich” 185

13. Dekonstruktion 3: Das ,,falsche Selbst” 190

14. Dekonstruktion 4: Glaubenssatze Uberprifen 203
15. Den Koérper befragen 210

16. Umgang mit Gewohnheiten 226

17. Lebenselixier Kontakt 236

Teil 4 - Psychotherapie und spirituelle Suche:
Den richtigen Weg fiir sich finden 247

18. Praktische Hinweise zur Psychotherapie 248

19. Bemerkungen zum ,spirituellen Marktplatz” 259

20. Das Beste aus beiden Welten 266

Checkliste fir das Wesentliche 269

Rezept flr ein gesundes Leben 271

Danksagung / Bibliografie/ Uber den Autor 272



EINLEITUNG

Die lautlose Revolution

Die Zeiten indern sich dramatisch: Das Internet und die Telekom-
munikation verbinden immer mehr Menschen auf dem ganzen
Planeten Erde miteinander, schaffen damit unendlich viele neue
Maoglichkeiten. Informationen und Wissen vermehren sich exponen-
tiell und sind weltweit in Sekundenbruchteilen fiir Millionen und
Milliarden Menschen verfiigbar. Damit verbunden entsteht so etwas
wie eine globale Bewusstheit, zunichst vor allem allerdings auch eine
Bewusstheit der Néte, Schrecken, Katastrophen. Flugzeugabstiirze,
Erdbeben, Uberschwemmungen, Hungersnote, Kriege, Terroran-
schlige, Folter, Vergewaltigungen, Zerstérung der Natur und der
Umwelt durch den Menschen ... die Liste ist sehr lang. Das Positive
und etwas Trostliche daran: Die Wahrnehmung dieser quilenden,
schmerzhaften, trostlosen Seite des Weltgeschehens kann und wird
ein Anfang fiir Verinderung zum Besseren sein, denn so ist es mit
allem, dem wir mit groflerer Bewusstheit begegnen.

Parallel dazu vollzieht sich eine ebenso dramatische, aber kaum sicht-
oder horbare Entwicklung im Inneren von immer mehr Menschen,
an immer mehr Orten, auf immer mehr Wegen: Es ist die ,Jautlose
Revolution“ wie der Autor, Coach und spirituelle Freigeist Afjuna Ar-
dagh sie in seinem gleichnamigen Buch (Kamphausen Media) be-
schrieben hat. Immer mehr Menschen bemiihen sich um Befreiung
aus der Begrenztheit des ,normalen® Alltagsgeistes und suchen nach
ihrem hoheren, wahren Wesen, einer neuen Klarheit, nach dem Ende
vom Leiden und Konflikten, innerem und duflerem Frieden, einem
wirklichen inneren Heil-Werden. Was bei vielen Menschen, die mit
dem ,,ganz normalen Leben® zufrieden genug zu sein scheinen, Un-
verstindnis auslost, wird fiir eine immer grofler werdende Gruppe
zum wichtigen, vielleicht auch wichtigsten Lebensziel.

8

Ein Gipfelerlebnis

Fiir mich begann die Suche danach mit Anfang 30, also etwa 1982.
Damals hatte ich erste wichtige Lebensziele erreicht: Ich war gliick-
lich verheiratet, wurde Vater einer Tochter und eines Sohnes und
stieg beruflich nach Medizinstudium und Promotion in eine Ausbil-
dung zum Facharzt an einer Universititsklinik ein. Alles schien gut
zu gehen, aber es meldete sich eine leise Regung, eine Sehnsucht in
mir: Es kann doch nicht alles im Leben sein, in dieser komplizierten
Welt der Gegensitze abwechselnd zufrieden und gliicklich, dann
wieder ungliicklich und leidend zu sein ... endlose Wiederholungen
derselben Probleme ... eine Open-End-Veranstaltung ... bis ans Ende
meiner Tage?! Ich sah zunehmend, dass wir uns in einer Gesellschaft
bewegen, in der das Tragen von Masken ,,normal® ist, ein oberflich-
liches Interagieren ohne wirkliche Tiefe, ohne wirklichen Kontakt.
Eine Sehnsucht nach einem anderen, erfiillteren, freudigen, authen-
tischen, befreiten und einfachen Leben kam auf.

Intuitiv fand ich zur Meditation bei der Buddhistischen Gesellschaft
in Hamburg, wo Gruppenmeditationen im Stil des Zen-Buddhismus
abgehalten wurden. Hier erlebte ich auf dem Meditationskissen
Momente von uneingeschrinkter, konfliktfreier, von den dufleren
Umstinden unabhingiger Klarheit, die Méglichkeit im Hier und Jetzt
auf eine frische, neue Art gliicklich und frei zu sein. Dies war der
Lockstoff, von dem ich mehr haben wollte. So nahm ich im Sommer
1983 an einer Intensivwoche in Form eines Zen-Retreats teil. Neben
klassischen, von japanischen Zen-Meistern geleiteten Retreats, gab es
diese modifizierte Variante, die von der Deutsch-Amerikanerin Toni
Packer angeboten wurde. Sie konnte sich als Nachfolgerin eines be-
kannten ,,Meisters® ebenfalls ,,Zen-Meisterin® nennen, hatte sich kurz
danach aber von den fiir sie unertriglich gewordenen hierarchischen
Strukturen und traditionellen Einengungen geldst und ihren eigenen
Weg als spirituelle Lehrerin begonnen.

Im Laufe der intensiven Woche in lindlicher Abgeschiedenheit,
striktem Schweigen — nur unterbrochen von tiglichen kurzen Treffen

9



mit der Lehrerin, die keine sein wollte (,Es gibt nichts, was ich euch
lehren konnte!*) — und vielen Stunden tiglicher Meditation, begin-
nend um fiinf Uhr morgens, konnte ich mich voll und ganz nur auf
mich selbst und meine Innenwelt konzentrieren. Entsprechend
meiner damaligen Verfassung war das eine ziemlich verkopfte Ange-
legenheit. Ich iibte wie verriickt. Wihrend mein Kérper in der Medi-
tationshalle das stundenlange Sitzen auf dem Kissen, zu dem ich mich
zwang, ertragen musste, war ich erfiillt von der Idee, ,Erleuchtung®
zu erlangen, selbst ein ,,Meister zu werden, um das, worum es hier
ging, fiir immer zu haben.

Am fiinften Tag jener Woche kamen Zweifel und Enttiuschung in
mir auf. Es dimmerte mir, dass ich nicht vorankam; nichts tat sich —
trotz meiner verbissenen, leidenschaftlichen Bemiihungen. Bald
wiirde die Woche voriiber sein. Nein, ich wiirde nicht strahlend und
erleuchtet heimkehren, als ein ,,Meister, sondern niedergeschlagen
und mit einem Misserfolg. Mein Korper hatte auch genug von dem
ungewohnten, ewigen Sitzen auf dem Meditationskissen. Mein gan-
zer Riicken und zahlreiche Knochen taten weh. Die Frage, was das
Ganze sollte, kam in mir auf. Wozu diese ganzen Miihen?

Schlieflich gab ich auf, wehrte mich nicht mehr gegen die Nieder-
lage und setzte mich irgendwo draufien auf den Boden, den Riicken
entspannt gegen eine Wand gelehnt. Schluss mit dem ,richtigen®
Sitzen in korrekter Haltung, unbeweglich und mit gekreuzten Beinen!
Ich gonnte meinem Korper eine wohlige Bequemlichkeit. Und dann
war ich plotzlich da, wo ich hingewollt hatte. Wie licherlich und un-
sinnig war das ganze Unterfangen!

Ich erlebte erstmals einen unbegrenzten Raum um mich, in dem
ich irgendwie enthalten war, ohne die fortwihrenden ingstlichen Ein-
schrinkungen oder Begrenzungen. Grenzenlos frei in alle Richtun-
gen! Dabei war ich absolut klar. Wahrnehmung, Verstand, Denken,
Erinnerung funktionierten miihelos und effektiver denn je, aber das
Denken machte quasi leise und schnell seine Arbeit und hérte auf, zu
dominieren und stindig neue Fragen und Probleme aufzuwerfen.
Alles erschien einfach und kristallklar, die Farben intensiv und brillant.

10

Was fiir eine wunderbare Welt voller Schénheit und Maglichkeiten!

Um zu iiberpriifen, ob das, was ich da wahrnahm, auch wirklich
stattfand und nicht nur ein Traum war, kniete ich nieder und fiihlte
tiber die Kieselsteine am Boden. Ja, die waren ganz real spiirbar -
runde, harte Steine. Alles war ganz real, dies war kein Traum! Alles
fiihlte sich dabei neu an, frisch, vibrierend. Zuriick in der Halle gingen
wir im Kreis und ich dachte dabei wie absurd es sei, wenn einer im
Kreis sich als ,,Erster® fiihlt, wo er und alle anderen genauso ein Mitt-
lerer oder auch der Letzte sein konnten. Ein unbindiges Lachen stieg
tief aus dem Bauch in mir auf. Wie unsinnig war dieses ganze Denken
in Hierarchien! Niedrig, hoher, am hochsten? Alles ist, wie es ist.
Punkt. Ganz einfach. Ganz, ganz einfach!

Suche nach dem Leben auf dem Hochplateau

Das ist jetzt mehr als 30 Jahre her, und seitdem bin ich noch viele
Wege — um nicht zu sagen: Umwege - gegangen auf der Suche nach
Maglichkeiten, immer in diesem wunderbaren Zustand zu leben. Als
ich nach jener Woche mit meinem ,,Gipfelerlebnis* zuriickgekehrt
war, kam ich tatsichlich strahlend nach Hause, voller Liebe und Ener-
gie, mit geistiger Frische und diesem intensiven Gefiihl von Gegen-
wirtigkeit, in dem das Leben bunt und vielfiltig, immer neu und
frisch, spannend, in stindiger Bewegung erscheint.

Mein Ziel wurde es dann, diese ungemein intensive Art zu (er-)
leben, von der ich nun wusste, dass es sie gab. Ich wollte diese Le-
bensweise iiberall fortfithren, nicht nur wihrend einsamer Stunden
auf dem Meditationskissen im Riickzug, sondern eben jederzeit, iiber-
all, auch im Alltag, im Kontakt mit anderen Menschen und in mei-
nem Beruf als Psychiater und Psychotherapeut. Also ging es darum -
um im Vergleich zu bleiben -, nicht nur einen Gipfel zu erklimmen,
um auf ithm fiir kurze Zeit zu verweilen, sondern ein Leben auf einem
Hochplateau zu fithren. So ging ich auf die Suche nach Methoden,
Techniken und ,Tricks“, um genau das zu erreichen.

"



Heute bin ich kein Suchender mehr. Die Fragen haben sich geklirt
oder auch einfach aufgeldst. Die Aufspaltung in vermeintliche Paral-
lelwelten, ,normaler Alltag“ und ,;meditatives Leben®, gibt es so nicht
mehr. Das ist sehr entspannend! Einfach leben, sich dabei zeigen,
wie man ist, ohne stindiges Rollenspiel, ohne stindigen Konflikt.
Im Privaten wie auch in meiner Berufstitigkeit fiihle ich mich inte-
griert. Korper, Seele, Geist spielen zusammen ein komplexes, immer
neues Konzert.

In diesem Buch geht es aber nicht um meine persénliche Suche -
als Privatperson wie auch als Arzt und Psychotherapeut - und die
Wege und Irrwege, auf die sie mich fithrte. Vielmehr méchte ich die
sehr praktischen, handfesten Resultate schildern, die moglicherweise
auch anderen niitzen kénnen. Ich formuliere das Destillat aus meinen
Erfahrungen und Erkenntnissen in grundlegenden Prinzipien, die in
der Selbsthilfe, der Psychotherapie und auf einem ,,spirituellen Weg*
anwendbar sind, und beschreibe kraftvolle, wirksame Tools, die wirk-
lich hilfreich sind. Alle diese Prinzipien und Werkzeuge sind mir von
der Anwendung fiir mich selbst wie auch zur Unterstiitzung anderer
vertraut, und deshalb weifd ich, dass sie funktionieren.

12

I.TEIL

AUSGANGSPUNKTE
FUR EIN BEFREITES LEBEN

4
" 4

13



1. GRUNDLAGEN

In diesem Buch beschreibe ich Prinzipien der Heilung und gehe dar-
auf ein, wie unnétiges seelisches Leid reduziert oder ganz vermieden
und unvermeidbares Leid maglichst gelindert werden kann. Schwere
Krankheit, Unfille, Katastrophen, der Verlust geliebter Menschen
sind schwere Herausforderungen, denen man sich im Leben nicht
immer entziehen kann und die auch durch keine Methode ,,wegme-
ditiert* oder sonst wie aufgeldst werden kénnen. Demgegeniiber
steht aber die sehr viel grofiere Menge an vermeidbarem Leid, das
durch unaufmerksames, unbewusstes, gedankenloses Leben im Auto-
pilot-Modus ohne wirklichen Kontakt zu sich und der Realitit
immer wieder erzeugt wird. Die Welt ist voll davon.

Seit iiber 30 Jahren habe ich mich damit intensiv beschiftigt, in
meiner persdnlichen Entwicklung und meinem privaten Leben, auf
der ,spirituellen Suche®, die mich lange bewegt hat, und in meiner
beruflichen Titigkeit als Psychiater und Psychotherapeut in der Arbeit
mit meinen Patientinnen und Patienten.

Zu Beginn, Anfang der 80er-Jahre, gab es ,Spiritualitit“ oder ,,Mys-
tik“ auf der einen Seite und Psychotherapie auf der anderen, wie
getrennte Welten, Paralleluniversen, die abgespalten und verbin-
dungslos nebeneinander existierten. Dabei ging es auf beiden Seiten
immer um die Verminderung von seelischem Leid, nur eben auf ganz
unterschiedlichen Wegen und in ganz verschiedenen Kontexten, mit
jeweils anderen Methoden.

Wihrend meiner psychotherapeutischen Ausbildung hitte ich bei
der bloflen Erwihnung von Méglichkeiten der Meditation nur ver-
stindnislose Blicke geerntet und wire als esoterischer Spinner schnell
in die Ecke von mangelnder Seriositit und Wissenschaftlichkeit ge-
stellt worden. Das habe ich damals tunlichst vermieden, weil ich da-
mals als Personlichkeit viel zu unsicher war und auch weil die Welt
von Psychiatrie und Psychotherapie schon fiir sich genommen ein

14

kaum durchschaubarer Dschungel von unzihligen, sich oft widerspre-
chenden Meinungen, Behauptungen und Mutmaflungen darstellte.
Wirklich gesichert schien hier so gut wie gar nichts. Es war schon
schwer genug, sich dort iiberhaupt zurechtzufinden.

Auf der anderen Seite hatte ich schon vorher begonnen zu medi-
tieren und dabei einen ersten Geschmack bekommen, wie es sich an-
fiihlt, klar im Kopf und dabei innerlich frei zu sein. Im Umfeld
buddhistischer Meditation wire niemand auf die Idee gekommen,
dies als Behandlung seelischer Erkrankungen zu sehen. Nach dem
tieferen Grund fiir die Teilnahme am gemeinsamen Meditieren
wurde niemand gefragt. Mit Sicherheit hatten aber viele Mitstreiter,
wenn nicht gar alle, ihre ganz persdnlichen Probleme, die sie dorthin
gefiihrt hatten. Mit dem gleichen Recht hitten sie auch einen Psy-
chotherapeuten aufsuchen kénnen.

Heute, mehr als 30 Jahre spiter, hat sich in den beiden Welten sehr
vieles verindert und die Abgrenzungen haben sich gelockert. Geblie-
ben ist die Frage, was wirklich tief greifend und nachhaltig verandert
und heilt, und was nur ein fliichtiges Aufflackern oder eine voriibet-
gehende, oberflichliche Anpassung zum besseren Funktionieren ist.

In diesem Buch versuche ich, darauf eine Antwort zu geben, unab-
hiingig vom Kontext einer ,,Krankenbehandlung® in einer Psychothe-
rapie, eines spirituellen Weges unter Fithrung von Gurus, ,,Meistern®,
spirituellen Lehrern, oder der ganz persénlichen Beschiftigung mit
Selbsthilfe-Methoden fiir sich allein im stillen Kiimmerlein. Es geht
mir dabei um grofitmdogliche Einfachheit, Klarheit und Transparenz,
die zum Verstindnis, zur Aufklirung und damit zur gréfieren Selbst-
wirksamkeit und Selbstermichtigung beitragen. Damit verbunden
geht es um die Befreiung und die Aufldsung unguter, einengender
Abhingigkeiten von anderen Menschen, die es vermeintlich besser

wissen.

Glaubt nicht dem Hérensagen und heiligen Uberlieferungen,
nicht Vermutungen oder eingewurzelten Anschauungen,
auch nicht den Worten eines verehrten Meisters;

15



sondern was ihr selbst griindlich geprift und als euch
selbst und anderenzum Wohle dienend erkannt habt,
das nehmet an. [Buddha]

Unser Innerstes ist unverletzt

Unser Innerstes, unsere Seele, ist durch zahlreiche Schichten ge-
schiitzt, wie durch Verteidigungswille, die von aufien nicht durch-
drungen werden konnen. Mauer um Mauer miisste abgetragen
werden, um schliellich zum Zentrum zu gelangen. Diese tief verbor-
gene Quelle, von der unser Leben lang die Energie ausstrahlt, die uns
lebendig erhilt und uns unsere Kraft gibt, ist gleichzeitig hochst ver-
letzlich und muss deshalb selbst absolut zuverlissig geschiitzt werden.
Sie ist so gut abgeschirmt und wird durch so viele Schichten ge-
schiitzt, dass wir selbst zu ihr keinen direkten Kontakt haben und
auch nur schwer in ihre Nihe kommen kénnen.

Im innersten Kern sind wir heil, gesund, unverletzt, auch wenn die
dufleren Schichten vielleicht zahlreiche Verletzungen erlitten haben
und vernarbt sind. Seelisch gesund sein bedeutet, dass unsere Schutz-
wiille durchlissig bleiben, um das Strahlen unseres Kerns nach aufien
dringen zu lassen — zunichst in uns selbst, dann auch nach auflen in
unsere Umwelt.

16

Diese Durchlissigkeit kann niemand von aufien fiir uns erzeugen.
Nur wir selbst kdnnen uns von innen her 6ffnen. Jede Hilfe zur
seelischen und spirituellen Weiterentwicklung ist deshalb dabei im
besten Fall Hilfe zur Selbsthilfe. Jede grobe oder gewaltsame Einwir-
kung von aufien fiihrt reflexartig zu einem inneren Zusammenziehen,
einer Kontraktion, zum Schutz unserer Seele. Im kontrahierten Zu-
stand werden unwillkiirlich abgespeicherte Verteidigungsmechanis-
men automatisch aktiviert. Das ist die Zeit fiir die Abwehr von
Gefahren und nicht fiir Verinderungen.

Wirklich tiefe und bleibende Verinderungen in uns erfordern
umgekehrt eine Offnung tiefer Schichten. ,Verknotungen® in uns
lockern sich durch Loslassen, nicht durch gewaltsames Ziehen. Wir
brauchen dafiir eine geschiitzte Umgebung, in der wir uns sicher
genug fiithlen, um uns auf grundlegende Verinderungen einlassen zu
konnen. Und wir brauchen viel Zeit fiir die Umgewshnung, um uns
auf neue Wege in unserem Leben einstellen zu kénnen.

Warte, bis du in dich selber blickst -
Erkenne, was dort wéachst,

O Suchender.

Ein Blatt in diesem Garten
Bedeutet mehr als alle Blétter,

Die im Paradies du findest! [Rumi]

Moderne Mystik / Spiritualitat

Der Begriff ,,Spiritualitit“ hat sich in den letzten Jahrzehnten durch-
gesetzt, wihrend der Ausdruck ,,Mystik eher selten verwendet wird.
Gemeint ist nach meinem Verstindnis mit diesen Worten dasselbe.
Wihrend es in der Religion um den Glauben an etwas geht, das
unseren Sinnen nicht zuginglich ist, geht es in Spiritualitit/Mystik
um direkte, unmittelbare Erfahrung. Im Glauben gibt sich jemand
zufrieden mit dem Bild vom Menschen, der Welt und Gott, das von

17



anderen ge- und erfunden wurde und ihm mitgeteilt wird. Dagegen
will der Mystiker die Verbindung zur Welt, zum Hoheren und zum
Tieferen in sich selbst direkt erleben, will dies unmittelbar begreifen
und in sich spiiren. Er will nicht glauben, sondern erfahren.

Vor vielleicht 60 Jahren war das in der westlichen Welt noch eine
Angelegenheit einer kleinen Randgruppe, die still fiir sich auf der
Suche war oder unter der Anleitung von Menschen, die sich dazu be-
rufen fiihlten, versuchten, diese direkte Erfahrung zu erreichen. Mit
dem Autkommen der 68er-Bewegung, die gegen die konservative,
materialistisch orientierte Gesellschaft, die sich nach dem Zweiten
Weltkrieg etabliert hatte, rebellierte, wandten sich zunehmend mehr
Menschen auch der 6stlichen Weisheit zu. Die christliche Mystik
spielte als lebendig gelebter Zugang damals so gut wie keine Rolle.
Sie wurde erst spiter ein wenig wiederbelebt.

LSpirituelle Sucher® fuhren nach Asien zu indischen Gurus oder
japanischen Zen-Meistern, um einen hoheren Geisteszustand zu
erreichen und eine hohere Wahrheit direkt zu erleben. Dazu gehér-
ten auch Prominente wie etwa die Beatles. Spiter wurden dann die
Lehrer aus dem asiatischen Raum in die westliche Welt eingeladen
und kamen auch.

Zuvor hatte Anfang der 60er-Jahre unter anderem die Verfiigbarkeit
der ,Anti-Baby-Pille“ die ,sexuelle Revolution“ ausgelost, die zu
einem freieren, zum Teil auch bewussteren Umgang mit Sexualitit
fithrte. Viel Verklemmtheit und Unehrlichkeit mit Ausblendung und
Verleugnung korperlicher Bediirfnisse wurden dabei iiberwunden
und eine neue, freiere Einstellung gegeniiber dem eigenen Kérper
breitete sich aus. ,Make love, not war® 6ffnete aber auch den Blick
auf die grofleren Zusammenhinge, vor allem darauf, wie Frieden in
der Welt geschaffen werden konnte. Denn nur sexuell befreit zu leben
lief} die tiefe Sehnsucht nach dem Hoheren und Tieferen in sich un-
befriedigt.

Trotzdem - oder vielleicht gerade deswegen — begann so etwas wie
die ,lautlose Revolution®, die Arjuna Ardagh in seinem gleichnamigen
Buch ausfiihrlich beschrieben hat. Immer mehr Menschen, die die

18

sexuelle Revolution mitgemacht hatten, blieben dabei nicht stehen,
sondern wurden zu dem, was man ,,moderne Mystiker“ nennen kann.
Wihrend der direkte Zugang zum Héheren auch in Asien im
Wesentlichen in der Zuriickgezogenheit von Klostern meistens mit
einem zolibatiren Leben verbunden war, steht der moderne spiritu-
elle Mensch - unauffillig und ohne Monchsrobe - mitten im ,,rich-
tigen Leben®, hat eine Familie, liebt Sex, fahrt vielleicht Motorrad oder
begeistert sich fiirs Fallschirmspringen.

Damit wird er zum ,,Verwirklicher®, der versucht, den hoher ent-
wickelten Geisteszustand in den Alltag zu bringen, anstatt nur in der
konfliktfreien Zone meditierend vermeintlich in héheren Sphiren zu
schweben. Das scheinbar ganz Heilige verliert an Bedeutung, wih-
rend durch Achtsamkeit das ganze Leben mit allem, was dazugehért,

wertgeschitzt und ,,geheiligt* werden kann.

Die Frage ist nicht, ob es ein Leben nach dem Tod gibt.
Die Frage ist, ob du vor dem Tod lebendig bist. [Osho]

Spiritualitat in der Psychotherapie

Der Vorgang der Durchdringung des ,normalen® Lebens mit hoherer
Bewusstheit und Achtsamkeit erreichte auch die Psychotherapie.
Immer mehr Psychotherapeuten interessierten sich wie ich fiir die
moderne Mystik und erlebten dadurch einschneidende Verinderun-
gen in ihrem personlichen Leben, die sich dann wie von selbst auch
im Umgang mit ihren Patienten” auswirkten. Dariiber hinaus began-
nen immer mehr Therapeuten Elemente aus der spirituellen Welt in
ihren Behandlungen einzusetzen, wenn es ihnen passend erschien.
Am weitesten fortgeschritten ist diese Entwicklung wohl durch die
Pionierarbeit von Jon Kabat-Zinn, Professor fiir Medizin an der

* Aus Griinden der besseren Lesbarkeit wurde im Text die ménnliche Form gewdhlt, es ist jedoch jeweils

die weibliche Form mitgemeint.

19



University of Massachusetts Medical School, der mit seinem Ansatz des
MBSR (Mindfulness-Based Stress Reduction — achtsamkeitsbasierte Stress-
reduktion) vor allem die Achtsamkeit fiir den Kérper in die Kliniken
brachte. Seine inzwischen klinisch erprobte Methode, die von der
buddhistischen Vipassana-Tradition abgeleitet ist, ist inzwischen ,,hof-
fihig“ geworden und bereichert heute auch die Psychotherapie.

So wie das autogene Training, einer vor allem in Deutschland sehr
verbreiteten Entspannungsmethode, die der Nervenarzt J. H. Schultz
in den 20er-Jahren entwickelte, enthilt sein Ansatz keine ungepriiften
philosophischen oder religiosen Annahmen. Bei beiden Ansitzen
handelt es sich sozusagen um ein Destillat, um die Essenz, die mit
einem (natur-)wissenschaftlich geschulten Geist in einem Prozess ent-
standen ist, bei dem sich Glaube und Aberglaube verfliichtigt haben.
Ahnlich wie auch in der Zen-Meditation, die im Kern nichts ,, Buddhi-
stisches“ im Sinne eines Glaubenssystems enthilt, eréffnen diese auf
das Wesentliche reduzierten Ansitze allen interessierten Menschen
einen direkten Zugang zu einer spirituellen Dimension, weil es kein
unnétiges Beiwerk irgendwelcher philosophischer oder religiéser An-
nahmen gibt, die man mit der Methode mitgeliefert bekime und
zwangsliufig iibernehmen miisste.

Der Body-Scan, ein wesentlicher Bestandteil der MBSR-Methode,
entspricht in seiner neutralen Schlichtheit ganz dem modernen Denken
des aufgeklirten Menschen. Ich werde ihn spiter ausfiihrlich beschrei-
ben. Der duflerst simple Grundansatz, einfach nur wahrzunehmen,
was sich in jedem Moment tatsichlich im Korper-Geist-Seele-System
abspielt, ermdglicht eine forschende Haltung sich selbst gegeniiber und
ist - mit Hingabe ausgefiihrt - gleichzeitig eine Meditation.

Ein (Natur-)Wissenschaftler macht zuallererst nichts anderes, als
duflerst sorgfiltig genau und vorurteilsfrei aufzunehmen, was er ver-
mittelt durch seine Sinne vorfindet, und zu beschreiben, was er sieht,
hort, fithlt, riecht, schmeckt. So kam Isaac Newton der Legende nach
zu seinen ziindenden Ideen, die zur Grundlage der modernen Physik
wurden, als er zum Beispiel schlichtweg beobachtete, wie ein Apfel
von einem Baum fiel. Jahrhunderte spiter war es dann unter anderem

20

Albert Einstein, der ebenso neugierig und unvoreingenommen das
untersuchte, was er vorfand, und den Mut und die Genialitit besafs,
daraus revolutionire neue Schlussfolgerungen zu ziehen.

Der englische Psychoanalytiker Wilfred Bion, von dem gesagt wird,
er sei der Mystiker der Psychoanalyse, plidierte schon vor Jahren
ebentfalls fiir die radikale Offenheit einer vorurteilsfreien Bestands-
aufnahme und fand dafiir die Formel: ,Jede Stunde ein neuer Patient.”
Das ist das radikale Gegenmotiv zur ansonsten enormen Theorie-
lastigkeit der Psychotherapie und vor allem auch der Psychoanalyse.

Der aufgeklirte Mensch im dritten Jahrtausend will umfassende
Transparenz und Nachvollziehbarkeit aufgrund der eigenen Anschau-
ung, wie ein Wissenschaftler. Er will wissen, was wirklich ,Sache ist“
und nicht nur leere, austauschbare Worthiilsen serviert bekommen.
Er gibt sich nicht damit zufrieden, die Meinungen von Autorititen
oder Experten ungepriift zu iibernehmen, sondern will Beweise fiir
deren Wahrheitsgehalt. Zumindest will er nachvollziehen konnen,
aufgrund welcher Quellen die geiiuflerten Ansichten entstanden sind.
Und er will sich iiberzeugen, dass die Motivationen des Betreffenden
wahrheitsliebend und redlich sind, der Autor kompetent und ver-
lisslich ist, und es ihm nicht etwa darum geht, aus verdeckten, von
personlichen Interessen geleiteten Absichten heraus, Menschen zu
manipulieren.

Der nachste Schritt: 1 Prozent Theorie, 99 Prozent Praxis

Das bringt mich zum Verhiltnis von Theorie und Praxis. In meiner
Jugend war ich eher ein intellektueller Mensch, der alles durch Nach-
denken vom Kopf her 18sen wollte. Das inderte sich als ich Vater
wurde. Kleinen Kindern kann man nicht mit irgendwelchen Theo-
rien kommen, wenn sie sich gerade das Knie aufgeschlagen haben.
Besonders in meiner zeitweiligen Titigkeit als Notarzt war ich dann
herausgefordert, schnelle Entscheidungen dariiber zu treffen, was im
jeweiligen Moment hilfreich sein kann, vielleicht sogar lebensrettend.

21



Wenn es um das konkrete Leben und vielleicht auch Leiden geht,
stehen immer wieder héchst pragmatische Dinge im Vordergrund.
»Der Teufel steckt im Detail“, wie man so sagt. Bei Schwierigkeiten
und Storungen sind es oft Kleinigkeiten, winzige Details, die das Pro-
blem verursachen und - wenn sie erkannt worden sind - zur Lésung
fithren. Ein klitzekleiner Schliissel, der richtig ins Schloss passt, ein
Code aus vier Ziffern in der richtigen Reihenfolge eingegeben, lassen
grofle Tore aufgehen und erdffnen neue Welten.

Dementsprechend geht es - auch wenn man im Leben das Hohere
integriert - immer um den nichsten konkreten kleinen Schritt in die
richtige Richtung. Grofie Spriinge kénnen wir nur in unseren Ge-
danken machen. In Sekundenbruchteilen kann mein Geist ein grofies
Gebiude auf einen leeren Platz projizieren, aber die tatsichliche Rea-
lisierung wiirde viele Jahre, eine Unmenge an Arbeit und Geld erfor-
dern. Der inzwischen verstorbene indische Yogalehrer Pattabhi Jois
hat die schone Formel kreiert: ,,1 Prozent Theorie, 99 Prozent Praxis®.
Auch wenn man dies als gut und richtig akzeptiert, bleibt die Bewih-
rungsprobe, dies im tiglichen Leben mit all seinen Schénheiten und
Widrigkeiten praktisch Schritt fiir Schritt umzusetzen, statt nur bei
geistigen Hohenfliigen ohne konkrete Auswirkungen zu bleiben.

Gefiihle und Empfindungen - eine Landschaft ohne Sprache

Wenn wir uns verstindigen wollen, miissen wir miteinander spre-
chen. Sprache operiert mit Symbolen. Symbole stehen fiir etwas, was
sie selbst nicht sind. Die Speisekarte im Restaurant ist nicht das Essen
und Trinken. Was mich aber interessiert, ist die Wirklichkeit, das, was
tatsichlich Sache ist. Und da ist unsere Sprache oft im Weg, vor allem
wenn wir mehr aus ihr machen, als sie eigentlich ist: ein Werkzeug
fiir viele wichtige Aspekte im Leben, aber nichts Absolutes. Im
Restaurant soll das richtig leckere und gesunde Essen in meinem
Mund landen, egal, welches Etikett daran geheftet worden ist.

Das wirklich Wichtige in uns an Entwicklung und Verinderung ge-

22

schieht in unserer Innenwelt mit ihren Gefiithlen, Empfindungen,
Korperwahrnehmungen, und das ist eine weite Landschaft ohne
Sprache. Der Korper findet Wege, sich auszudriicken, aber er hat
keine Wortsprache. Wir konnen das, was wir da wahrnehmen und
was da geschieht, in Sprache iibersetzen, aber das ist mit Vorsicht zu
genieflen. Keineswegs alles, was unser Verstand dabei erfindet und
anheftet, muss wirklich wahr und passend sein.

Genau dasselbe gilt fiir Emotionen wie Freude, Trauer, Wut usw.
Auch unsere Gefiihle sind bestimmte Qualititen, die wir in uns wahr-
nehmen kénnen. Die Zuordnung von Worten hat jeder Mensch ir-
gendwann von sich aus begonnen. Dies ist eine sehr subjektive
Angelegenheit und beinhaltet eine gewisse Willkiir. Niemand hat uns
beigebracht, wie man das sinnvoll macht. Wir haben nicht in der
Schule gelernt, dass dieses helle, energievolle, tanzende Etwas in un-
serem Brustkorb ,,Freude® ist und der quilende Druck im Bauch
»Arger. Wir haben nur irgendwann — meist wenig bewusst — be-

schlossen, €S SO Zu nennen.

Die endglltige Wahrheit liegt jenseits von Worten.
Doktrinen sind Wérter. Sie sind nicht der Weg. [Bodhidharmal

Qualitdten und Prozesse in uns beschreiben

Wenn wir in uns hineinschauen, finden wir zum einen eine Gedan-
kenwelt im Kopf mit Vorstellungen, Erinnerungen, Zukunftsfant-
asien, Meinungen usw. Da geht es oft zu wie auf einem grofien,
lauten Jahrmarkt mit unzihligen Stinden und bunten Angeboten,
einer uniiberschaubaren Menge an Menschen, die hin und her lau-
fen. Alles ist in Bewegung, es gibt nichts Statisches, nichts Feststehen-
des. Diese ,,Welt“ in uns wird im Deutschen mit Begriffen wie
Verstand, Denken oder Geist bezeichnet, und intuitiv stellen wir uns
unseren Kopf als Ort dieser Vorgiinge vor. Hier spielt unsere Sprache
eine fiihrende Rolle.

23



	Marien_Pychoth.&Spiri 1
	Marien_Pychoth.&Spiri 2
	Marien_Pychoth.&Spiri 3
	Marien_Pychoth.&Spiri 4
	Marien_Pychoth.&Spiri 5
	Marien_Pychoth.&Spiri 6
	Marien_Pychoth.&Spiri 7
	Marien_Pychoth.&Spiri 8
	Marien_Pychoth.&Spiri 9
	Marien_Pychoth.&Spiri 10
	Marien_Pychoth.&Spiri 11
	Marien_Pychoth.&Spiri 12



