Glaube ohne Wahrheit?



THEOLOGIE KONTROVERS <



Glaube ohne Wahrheit?

Theologie und Kirche vor den Anfragen des Relativismus

Herausgegeben von Michael Seewald

4,
HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

:VE‘WEDC.Q FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlagkonzeption: Finken und Bumiller, Stuttgart
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Satz: dtp studio eckart | Jorg Eckart

Herstellung: CPI books GmbH, Leck

ISBN 978-3-451-37947-5



Inhalt

Hinfiihrung

Theologie und Kirche vor den Anfragen des

Relativismus.

Begriffliche Differenzierungen, sachliche
Herausforderungen und thematische Perspektiven ..... M
Michael Seewald

Philosophische Perspektiven

Geltung und Sein.

Philosophiegeschichtliche Uberlegungen in

theologischer Absicht ............................................ 37
Florian Baab

Der Anspruch des christlichen Glaubens auf
objektive Wahrheit ... 56
Benedikt Paul Gocke

Lehramtliche Problemanalysen

Der lehramtliche Anti-Relativismusdiskurs
Daniel Bugiel ....................ccccccceiiiiiiiiieiiiiiiiieeii, 77

Die Relativismuskritik von Papst Benedikt XVI. ... ... ... 98
Bernd Irlenborn



Die Suche nach Verbindlichkeiten

Unfehlbar? Uber die Suche nach existenziell
verldsslichen Wahrheiten

Hans-Joachim Hohn

Keine Fakten, nur Interpretationen.
Ist theologische Hermeneutik relativistisch? ............... 138
Jiirgen Werbick

Wahrheit und Zeit

Verfliissigung der Zeit - Verfliissigung der Wahrheit?
Relationale Theologie des Ereignisses in digitaler
GEZENWATT L.....iiiiiiiiiiiiii e 159
Michael Schiifsler

Wahrheit und Geschichtlichkeit - geschichtliche
Wahrheit?
Johannes Elberskirch

Ethische Herausforderungen

Von Wahrheit und Gerechtigkeit.
Eine Skizze iiber ihre Addquanz 199

Anne Kdfer

Partizipation und Freiheit.

Zur theologischen Kritik am moralischen

Relativismus ...
Christoph Hiibenthal



Glaube im Dialog

Einheit im Notwendigen - Gebiihrende Freiheit -
In allem: die Liebe.

Qualifizierungen der Wahrheitserkenntnis in
okumenischer Perspektive
Dorothea Sattler

Wahrheit mit und ohne Heil.

Zur Relativismusproblematik im interreligiosen
GeSPraCh ...t
Michael Seewald

Personenregister ... ... ........ccooiiiiiiii e

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren
Nachwort und Dank






Hinflihrung






Theologie und Kirche vor den Anfragen des
Relativismus

Begriffliche Differenzierungen, sachliche Herausforderungen
und thematische Perspektiven

Michael Seewald

,Wahr ist, was dem Menschen frommt. In ihm ist die Na-
tur zusammengefafdt, in aller Natur ist nur er geschaffen
und alle Natur nur fiir ihn. Er ist das Maft der Dinge und
sein Heil das Kriterium der Wahrheit. Eine theoretische Er-
kenntnis, die des praktischen Bezuges auf die Heilsidee des
Menschen entbehrt, ist dermafien uninteressant, daf} jeder
Wahrheitswert ihr abzusprechen und ihre Nichtzulassung
geboten ist.“!

Leo Naphta, ein Jesuit mit Esprit, aber auch mit einer
ofeuchten Stelle“ an der Lunge, die ihn - womdoglich mit
seinen des Modernismus verddchtigen , Kombinationen“ -
davon abhadlt, , Pater zu werden“?, dufiert diese eigenwillige
These in Thomas Manns Roman Der Zauberberg. Naphta
vertritt damit eine soteriologische Abwandlung des vor-
sokratischen homo-mensura-Satzes. Dass der Mensch das
Maf} aller Dinge sei, ,,der seienden, dass sie sind, der nicht
seienden, dass sie nicht sind“, hatte bereits Protagoras be-
hauptet und ist damit fiir manche der ,Ahnherr des Wahr-
heitsrelativismus™ geworden, obwohl der Begriff des Rela-
tivismus vermutlich ein Kind des 19. Jahrhunderts ist und
sich zum ersten Mal wohl 1838 bei Wilhelm Traugott Krug

1



findet, der unter ,dem Systeme des reinen oder durchgin-
gigen Relativismus“ die Vorstellung fasst, ,daf} alles, was
wir wahrnehmen und denken (selbst die Idee der Vernunft,
Wahrheit, Sittlichkeit, Religion usw.) nur etwas Relatives
oder Verhdltnismafiges sei, folglich keinen wesentlichen
Bestand und keine allgemeine Giiltigkeit habe.“> Naphtas
Einlassung legt die Vermutung nahe, dass die christliche
Glaubenslehre eine komplexe Beziehung zur Relativitat und
Absolutheit ihrer Wahrheitsanspriiche unterhalt. Denn mit
ihrem Bekenntnis zum dreifaltigen Gott als dem Schopfer
und Erloser der Welt beansprucht sie einerseits darzulegen,
was an und fiir sich - und nicht blof} relativ zu den Vor-
stellungswelten der Christen - der Fall sei: Der dreifaltige
Gott habe die Welt und alles in ihr erschaffen; er wolle sie
auch und alles an ihr erlosen (was immer das genau heifsen
mag). Der Erkenntnisgrund, auf dem diese, einen universa-
len Wahrheitsanspruch anmeldende Aussage erhoben wird,
konnte andererseits jedoch partikularer kaum sein: Gott,
wie ihn die Kirche bekennt, hat sich namlich untberbiet-
bar in der zeitlichen und lokalen Bestimmtheit - und damit
in der singuldren Begrenztheit - eines einzigen mensch-
lichen Lebens geoffenbart: in Jesus von Nazareth, dem
,Ebenbild des unsichtbaren Gottes“ (Kol 1,15). Das christ-
liche Bekenntnis oszilliert damit zwischen Metaphysik und
Geschichte, zwischen universellem Geltungsanspruch und
partikularem Erkenntniszusammenhang. Es beansprucht
Ewiges, zeitlos Giiltiges, verniinftig Darstellbares und Wah-
res dariiber auszusagen, wer Gott an und fiir sich ist, und
beansprucht zugleich, diese Kenntnis nur durch den glau-
bigen Blick auf Jesus Christus, der als Mensch unwieder-
bringlich in der Vergangenheit lebte, erkennen zu konnen,
da Jesus die Wahrheit {iber Gott in seiner Person zum Aus-
druck gebracht habe.®

12



Dass auf der Grundlage partikularer Erkenntniszusam-
menhdnge universale Wahrheitsanspriiche erhoben wer-
den, ist nicht ungewohnlich - im Gegenteil: Jeder Erkennt-
nisgewinn, der nicht a priori zustande kommt, basiert auf
Erfahrungen, die raumlich und zeitlich indiziert sind. Han-
delt es sich jedoch um Beobachtungen, aus denen Schluss-
folgerungen gezogen werden, die den zeitlichen und loka-
len Zusammenhang ihrer Entdeckung iiberschreiten und
beanspruchen offenzulegen, was an und fiir sich der Fall
ist, wird in der Regel versucht, die partikularen Erkennt-
nisbedingungen zu reproduzieren, um die verallgemei-
nernden Schlussfolgerungen auf ihr fundamentum in re
zu priifen. Ein Experiment etwa kann wiederholt oder an-
ders angeordnet werden und seine Auswertung sowie die
aus ihr gezogenen Konklusionen lassen sich auf diese Weise
plausibilisieren oder widerlegen. Mit dem partikularen Er-
kenntnisgrund des christlichen Glaubens ist das nicht der
Fall. Die Menschwerdung Gottes ldsst sich dem Selbstver-
standnis des kirchlichen Bekenntnisses nach weder repro-
duzieren noch repetieren, weshalb die aus ihr gezogenen
Schlussfolgerungen - ja die Deutung des Lebens Jesu als
Menschwerdung Gottes iiberhaupt - niemals im Modus des
Wissens, also in Gestalt einer Erkenntnis, von der sich ge-
wiss sagen ldsst, dass sie auch wahr ist, sondern nur im
Modus des Glaubens angenommen werden kann. Die Un-
wiederholbarkeit des ihm zugrunde liegenden, zeitlich ver-
gangenen Erkenntniszusammenhangs bringt das Bekennt-
nis zu Jesus Christus in eine epistemisch prekare Lage.
Denn ,,die Anerkennung Jesu Christi als des menschgewor-
denen Sohnes Gottes, kann nur im Glauben erfolgen, nicht
aber im Wissen, nach dem die Philosophie strebt, weil die-
ses Wissen stets auf Allgemeines und auf Prinzipien geht,
nicht aber auf einzelne historische Fakten.“” De singulari-
bus non est scientia, von den Einzeldingen gibt es kein Wis-

13



sen, so ein ,scholastisches Adagium“®. Wenn aber der uni-
versale Wahrheitsanspruch des christlichen Glaubens, der
behauptet, dass da ein Gott sei, der in den drei Personen
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes subsistiere,
epistemisch auf derart prekdren Fiifien steht - wie ist dann
mit diesem Wahrheitsanspruch umzugehen?

Zwei Positionen erscheinen gdngig: Entweder dieser
Glaube wird als wahr angenommen und damit geglaubt,
oder er wird als falsch zurtickgewiesen und damit nicht ge-
glaubt. Eine dritte Mdglichkeit konnte darin bestehen, die-
sen Glauben zwar anzunehmen, aber nicht mit dem An-
spruch, dass er an und fiir sich wahr sei, womit er - sofern
Glauben und Erkennen auf Wahrheit zielen - auch keinen
verbindlichen Anspruch an die Wahrheitssuche anderer
Menschen darstellen wiirde. Oder man konnte diesen Glau-
ben zwar ablehnen, aber nicht mit dem Anspruch, dass er
an und fiir sich falsch ware, sondern nur unzutreffend mit
Blick auf ein bestimmtes Bezugssystem. Diese Spielarten
der dritten Moglichkeit wdren das, was man relativistisch
nennt.

Das Kennzeichen des im normativen Sinne alethischen,
also auf Wahrheitsfragen bezogenen Relativismus, besteht
in der These, dass eine Aussage stets nur relativ zu einem
Referenzrahmen wahr oder falsch und damit ein und die-
selbe Aussage in einem Referenzrahmen (etwa einer Spra-
che, einer Theorie, einer Gemeinschaft oder einer Kultur)
wahr, und zugleich in einem anderen Referenzrahmen
falsch sein kann. Zwei kontrdr oder kontradiktorisch zuein-
anderstehende Aussagen konnten damit zugleich wahr sein,
wenn sie sich in unterschiedlichen Referenzrahmen bewe-
gen. Ein iibergeordneter ,,Standard®’, der in seiner Geltung

14



selbst nicht mehr auf einen partikularen Referenzrahmen
beschrdnkt bliebe und damit objektiv priifen konnte, ob
ein innerhalb eines Referenzrahmens als wahr in Anspruch
genommener Sachverhalt auch an und fir sich der Fall ist
oder nicht, steht einer relativistischen Auffassung zufolge
nicht zur Verfiigung. Susan Haack versucht in folgendem
Schema zu kldren, welche Parameter relativ zu welchen an-
deren Grofien sein konnten:

... IST RELATIV AUF ...

1. Bedeutung a. Sprache

2. Referenz b. Begriffsschema

3. Wahrheit c. Theorie

4. Metaphysische d. Wissenschaftliches
Verpflichtungen Paradigma

5. Ontologie e. Version, Darstellung,

Beschreibung

6. Realitat f. Kultur

7. Epistemische Werte g. Gemeinschaft

8. Moralische Werte h. Individuum

9. Asthetische Werte“1

Etwas systematischer liefle sich mit Maria Baghramian ein
Relativismus kognitiver Normen (etwa des Vernunftbegriffs
oder der Logik), der das, was als begriindbar oder als siche-
res Wissen erscheint, nur in einem partikularen Rahmen
gelten ldsst, von einem Relativismus moralischer Normen
unterscheiden, der davon ausgeht, dass es kein Sollen gibt,
das universale Geltung beanspruchen konnte, weil Hand-
lungen stets nur relativ zu einem bestimmten Referenzrah-
men geboten oder verboten sind. Ein mit beiden Formen eng
verwandter kultureller Relativismus nimmt an, dass Aussa-
gen nur als wahr relativ auf eine bestimmte Kultur gelten
konnen, und ein konzeptueller oder ontologischer Relativis-

15



mus geht davon aus, dass alles, was ist oder als seiend ge-
dacht wird, sich begrifflichen Setzungen und Denksche-
mata verdankt.!! Alle diese Spielarten lassen sich, sofern sie
einen propositionalen Ausdruck finden, im alethischen Re-
lativismus zusammenfassen.

Um den Skopus von im strengen Sinne relativistischen
Positionen gegeniiber anderen, sinnvollen und bisweilen
notwendigen Kontextualisierungen zu unterscheiden, ist es
wichtig, das Charakteristikum der im Relativismus behaup-
teten Relation, etwa zwischen einer Aussage und einem in
ihr als wahr behaupteten Sachverhalt, prdaziser zu bestim-
men."” Eine solche Relation kann deskriptiv oder normativ
sein. Deskriptiv wdre etwa die These: Es gibt verschiedene
Auffassungen zu der Frage, ob Folter in Extremsituatio-
nen erlaubt sein soll oder nicht. Dass dem so ist, es also
tatsachlich viele Meinungen zu diesem Problem gibt, lasst
sich schwerlich bestreiten. Im normativen Sinne relativis-
tisch wdre hingegen die Aussage: Ob Folter berechtigt ist
oder nicht, ldsst sich immer nur mit Blick auf den kultu-
rellen oder moralischen Rahmen entscheiden, in dem die
Frage diskutiert wird. Nun konnte man sagen, moralische
Fragen lassen sich stets nur relativ auf einen kulturellen
Kontext verbindlich beantworten, gleichzeitig aber die An-
sicht vertreten, dass die Naturwissenschaften in der Lage
seien, objektive Erkenntnis zutage zu fordern, so dass irre-
latives Wissen zumindest in manchen Bereichen als mdog-
lich erscheint. Es gilt also, einen lokalen und einen globa-
len Relativismus zu unterscheiden. Am bedeutsamsten ist
die bereits eingefiihrte Differenzierung zwischen entste-
hungstheoretischen Relativierungen und einem geltungs-
theoretischen Relativismus. Der Hinweis darauf, dass - um
im Beispiel zu bleiben - die Idee eines absoluten Folterver-
botes sich ganz bestimmten, kulturellen und philosophi-
schen Konstellationen verdankt, damit in seiner Genesis be-

16



dingt und in diesem Sinne relativ ist, stellt noch keine im
normativen Sinne relativistische These dar, sondern eine
deskriptive, entstehungstheoretische Einordnung. Relati-
vistisch hingegen ware die Aussage, dass aufgrund der Re-
lativitat der Genese einer Norm, diese Norm grundséatzlich
keine irrelative Geltung beanspruchen konne, dass also Fol-
ter in manchen Kontexten moralisch zuldssig, in anderen
hingegen moralisch verboten ist.

Auffallend ist, wie wenig die lehramtliche und theologi-
sche Auseinandersetzung mit dem Relativismus die be-
reits seit dem 19. Jahrhundert gefiihrten, philosophischen
Diskussionen iiber dieses Thema zur Kenntnis nimmt. Der
binnenkirchliche und der philosophische Relativismus-
diskurs scheinen weitgehend ohne explizite Beriihrungs-
punkte oder wechselseitige, iiber Schlagworte hinausrei-
chende Kenntnisnahmen ausgekommen zu sein. Fiir diesen
Umstand konnte es, zumindest von theologischer Seite aus,
Griinde geben. Mit seiner 1939 getroffenen Aussage, dem
,dogmatischen Modernismus“ wohne in seinen morali-
schen, rechtlichen und sozialen Folgen ein ,Relativismus“!?
inne, ordnet Pius XII. die Beschaftigung des Lehramtes mit
dem Relativismus in den Kontext des kirchlichen Antimo-
dernismus ein. Damit wird sie Teil eines dufierst diffusen
Unterfangens. Denn die Hdresie des Modernismus - eine
»genuin romische Erfindung®, weil das, ,was an der Kurie
als Modernismus herumgeisterte, niemand ernsthaft ver-
treten hat“!* - wurde im frithen 20. Jahrhundert zu einer
Sammelbezeichnung fiir all das, was dem Lehramt an der
Moderne missfiel, weshalb - so Claus Arnold - das theo-
logiegeschichtliche ,Novum“ des Antimodernismus da-
rin bestand, dass nun ,vom Lehramt selbst eine neue Ge-

17



samthdresie, der Modernismus eben, erst decouvriert und
in ihrem strukturellen Zusammenhang“!® dargelegt wurde.
Konnte es sein, dass der ,dogmatische ,Relativismus‘ (DH
3883), den Pius XII. in Humani Generis anprangerte, ebenso
eine Phantomharesie ist, wie es der Modernismus war, und
liefle sich so erkldren, warum der Relativismus zu einem
theologischen Schreckgespenst geworden ist, dessen Kontu-
ren oft unklar bleiben? Pius XII. hatte jedenfalls ein sehr
weites Verstandnis dessen, was er als relativistisch brand-
markte. Auch die so genannte nouvelle théologie, deren
Anliegen spdter durch das Zweite Vaticanum aufgegriffen
wurden und dieses Konzil pragten wie kaum eine andere
theologische Stromung, fiel darunter. Pius XII. attackierte
die ,theologia nova*“, die nach seinem Urteil die geschicht-
liche Bedingtheit, und damit womoglich die sachliche und
sprachliche Kontingenz kirchlicher Lehren zu sehr in den
Vordergrund riickte.’®* Wenn man sich einer solchen Theo-
logie, die ,im Einklang mit den stets sich entwickelnden
Dingen entwickelt wird“ (cum universis semper volventi-
bus rebus, una volvatur), anschlosse, ,was“ - so fragt der
Papst - ,wiirde dann aus den niemals sich wandelnden ka-
tholischen Dogmen, was aus der Einheit und Stabilitdt des
Glaubens?“Y” Aufschlussreich fiir die Relativitdt des kirch-
lichen Relativismusbegriffs und damit auch fiir die Relati-
vitat des lehramtlichen Antirelativismusdiskurses ist, dass
die hier Gebrandmarkten (man denke an Henri de Lubac,
Jean Daniélou oder Yves Congar),'® die im Pontifikat Pius
XII. allesamt Repressalien ausgesetzt waren, spdter zu Weg-
bereitern des Konzils und zu Kardindlen wurden, deren
Weitsicht von derselben Kirche, die sie zuvor in die Ndhe
einer modernistisch-relativistischen Hybridhadresie geriickt
hatte, gelobt wurde.

18



