Unverkiufliche Leseprobe

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text

und Bildern, auch auszugsweise, ist ohne schriftliche
Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und
strafbar. Dies gilt insbesondere fiir die Vervielfiltigung,
Ubersetzung oder die Verwendung in elektronischen
Systemen.









Giorgio Agamben

Opus Dei

Archéologie des Amts

Ubersetzt von Michael Hack

S. FISCHER




®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Ew%cgg FSC® C083411

Erschienen bei S. FISCHER

© 2012 by Giorgio Agamben. Originally published

as »Opus Dei. Archeologia dell'ufficio«

by Bollati Boringhieri editore, Torino. This agreement
was negociated through Agnese Incisa Agenzia Letteraria.
Fir die deutschsprachige Ausgabe:

© S. Fischer Verlag GmbH, Frankfurt am Main 2013

Satz: Pinkuin Satz und Datentechnik, Berlin

Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

ISBN 978-3-10-000535-9




Inhalt

Vorwort 7

I. Liturgie und Politik 13
Schwelle 53

II. Vom Mysterium zur Wirkung 57
Schwelle 107

ITI. Genealogie des Amts 109
Schwelle 140

IV. Die zwei Ontologien oder
wie die Pflicht ihren Weg in die Ethik fand
Schwelle 198

Anmerkungen des Ubersetzers 203

Literaturverzeichnis 205
Namenregister 213

143




I. Liturgie und Politik




1. Etymologie und Bedeutung des griechischen Begriffs
leitourgia (von dem unser Wort »Liturgie« abstammt) lie-
gen auf der Hand. Leitourgia (von laos, Volk, und ergon,
Werk) bedeutet »Dienstleistung fiir das Gemeinwesen«
und bezeichnet, im klassischen Griechenland, die Abgabe,
die die Stadt von ihren iiber ein bestimmtes Einkommen
verfliigenden Biirgern erhebt, um eine Reihe von Einrich-
tungen des offentlichen Lebens zu unterhalten, vom Be-
trieb der Sportanlagen und der Durchfithrung der sport-
lichen Ubungen (gymnasiarchia) bis zur Inszenierung der
Chordarbietungen bei den stidtischen Festen (chorégia,
zum Beispiel die tragischen Chore bei den Dionysien),

vom Kauf von Ol und Getreide (sitégia) bis zu Bewaff-

nung und Einsatz einer Triere (triearchia) im Kriegsfall,
von der Entsendung einer stidtischen Delegation zu den
delphischen oder olympischen Spielen (architheoria) bis
zum Vorschuss, den die fiinfzehn reichsten Biirger auf das
Steueraufkommen aller Steuerpflichtigen leisten muss-
ten (proeisfora). Es handelte sich sowohl um dingliche
als auch um korperliche Leistungen (»Jeder, so schreibt
Demosthenes, »liturgisiert sowohl mit seinem eigenen
Korper als auch mit seinen eigenen Giiterng, tois somasi
kai tais ousiais léitourgésai: IV Phil., 28), die, auch wenn
sie vom Rat (archai) nicht aufgelistet waren, zur »Sor-
ge um das Gemeinwohl« gehorten (ton koinon epimelei-
an: Isokrates, 7, 25). Auch wenn die Last der Liturgien
bisweilen extrem schwer ausfiel (das Wort kataleitourgeio

15




bedeutete »sich durch Liturgien ruinieren«) und manche
Biirger (die aus diesem Grund diadrasipolitai, »Biirger
auf der Flucht«, genannt wurden) mit allen Mitteln ver-
suchten, sich ihnen zu entziehen, so galt die Zahlung der
Liturgien doch als ein Mittel, um sich Ehre und Ruhm zu
erwerben, so dass viele (beispielhaft ist der Fall eines Biir-
gers, der, wie uns Lysias berichtet, in neun Jahren mehr
als 20 00o Drachmen in Liturgien ausgegeben hatte) sogar

freiwillig in zwei aufeinanderfolgenden Jahren Liturgien

entrichteten, obwohl sie dazu nicht verpflichtet waren.
Aristoteles warnt in der Politik (1309a 18-21) daher vor
»kostspieligen und dabei nutzlosen Liturgien, wie Ausriis-
tungen von Choren, Tragung der Kosten fiir Fackelldufe
und dergleichen«.

Da auch die Ausgaben fiir den Kultus die Gemeinschaft
betreffen (ta pros thous theous dapanémata koina pasés
tés poléos estin), kann Aristoteles schreiben, dass ein Teil
des gemeinschaftlichen Grundbesitzes den Liturgien fiir
die Gotter zugewiesen werden soll (pros tous theous lei-
tourgias: ebd., 1330a 13). Dieser Gebrauch des Begriffs im
Zusammenhang mit dem Kultus, den wir spiter, mit einer
bemerkenswerten Kontinuitdt, sowohl im Judentum als
auch bei den christlichen Autoren wiederfinden, ist in den
Lexika vielfach belegt, aus epigraphischen wie literarischen
Quellen. Dartiber hinaus wird, wie in solchen Fillen tib-
lich, die technisch-politische Bedeutung des Begriffs, bei
der der Bezug zur Gemeinschaft immer im Vordergrund
steht, auch auf Dienstleistungen ausgedehnt, die nichts mit
der Gemeinschaft zu tun haben, bisweilen auch auf scherz-
hafte Weise. Wenige Seiten nach der angefiihrten Stelle
spricht Aristoteles in diesem Sinne, bei der Erorterung des

16




richtigen Alters fiir die geschlechtliche Fortpflanzung, von
einem »offentlichen Dienst der Kindererzeugung« (leitour-
gein ... pros tecnopoiian: ebd., 1335b 29); mit noch klarer
ausgeprégter Ironie erwdhnt er in einem Epigramm »die
Liturgien« einer Prostituierten (Anth. Pal., 5, 49, I). Es ist
nicht ganz korrekt zu behaupten, dass in diesen Fillen »die
Bedeutung des Wortelements [éitos [also der Bezug zur

Offentlichkeit] vollig verblasst« (Strathmann, S. 224); ganz

im Gegenteil, erst durch den Bezug auf die urspriingliche
politische Bedeutung erhélt der Ausdruck jedes Mal seinen
antiphrastischen Sinn. Wenn Aristoteles es als »Liturgie«
bezeichnet, dass eine Hundemutter ihre Welpen séugt (De
anim. incessu, 711b 30), oder wenn uns in einem Papyrus
die Wendung »zu privaten Liturgien zwingen« begegnet
(P. Oxy., 111, 475, 18), dann muss man jedes Mal den Bruch
heraushoren, der mit der metaphorischen Verschiebung
von der offentlichen, gemeinschaftlichen Sphére in die pri-
vate einhergeht.

X Das System der Liturgien (auf Lateinisch munera)
erreicht im Rom der Kaiserzeit ab dem 3.Jahrhundert
AD seine grofite Verbreitung. Ab dem Moment, in
dem das Christentum gleichermaflen zur Staatsreligion
wird, kommt der Frage, ob die Kleriker von der Pflicht
zu Offentlichen Abgaben befreit werden sollten, ein be-
sonderes Interesse zu. Schon Konstantin hatte verfiigt,
dass »diejenigen, die fiir den heiligen Kultus zustindig
sind [divini cultui ministeria impendunt], das heif3t die-
jenigen, die Kleriker genannt werden, von allen offent-
lichen Dienstleistungen ausgenommen werden miissen
[ab omnibus omnino muneribus excusentur]« (Drecoll,

17




S.56). Wiewohl diese Ausnahme, so zeigt ein weiteres
Dekret des Konstantin, das es den decuriones verbietet,
Kleriker zu werden, das Risiko mit sich brachte, dass
wohlhabende Personen Kleriker wurden, nur um sich
den schwerwiegenden munera zu entziehen, so wurde
dieses Privileg doch aufrechterhalten, wenn auch mit
wechselnden Einschrankungen.

Dies zeigt, dass das Priestertum in gewisser Weise als
eine Offentliche Dienstleistung gesehen wurde, und
kann einer der Griinde dafiir sein, dass der Begrift lei-
tourgia im griechischsprachigen Christentum zuneh-
mend im Zusammenhang mit dem Kultus verwendet
wurde.

2. Die Geschichte eines Begriffs fallt oft mit der Geschichte
seiner Ubersetzungen oder seines Gebrauchs in Uberset-
zungen zusammen. Die Geschichte des Begriffs leitourgia
gelangt daher an einen entscheidenden Punkt, als die alex-

andrinischen Rabbiner, die die griechische Ubersetzung

der Bibel ausfiihren, fiir das hebraische seret, das allgemein
»dienen« meint, bei jeder Verwendung im Zusammen-
hang mit dem Kultus das Verb leitourgeo (oft gemeinsam
mit leitourgia) wihlen. Seit seiner ersten Verwendung in
Bezug auf die Funktion Aarons als Priester, wo leitourgeo
alleine steht (en toi leitourgein: Ex., 28, 35), wird der Begrift
oft in technischer Verbindung mit leitourgia gebraucht, um
den Kultus im »Zelt der Begegnung« zu benennen (leitour-
gein tén leitourgian ... en téi skénéi: Num., 8, 22, im Bezug
auf die Leviten; leitourgein tas leitourgias tés skeneés kyriou:
ebd., 16,9).

Die Gelehrten haben sich lange Zeit nach den Griinden

18




fiir diese Bevorzugung gegeniiber anderen moglichen
griechischen Begriffen gefragt, zu denen latreuo oder

douleo gehoren, die in der Septuaginta fiir gewohnlich
weniger technischen Bedeutungen vorbehalten sind. Dass
den Ubersetzern diese »politische« Bedeutung des grie-

chischen Begrifts sehr wohl bewusst war, ist mehr als
wahrscheinlich, wenn man sich vor Augen hilt, dass die
Anweisungen des Herrn fiir die Einrichtung des Kultus in
Ex., 25-30 (wo der Begrift leitourgein zum ersten Mal auf-
taucht) nichts anderes sind als eine genauere Ausfiihrung
des Bundesschlusses, durch den wenige Seiten zuvor Israel
als erwéhltes Volk, als »Konigreich von Priestern« (mam-
leket kohanim) und als »heilige Nation« (goj gados) kon-
stituiert wird. Es ist von Belang, dass die Septuaginta hier
auf das griechische Wort laos zuriickgreift (esesthe moi laos
periousios apo panton ton ethnon, »dann werdet ihr unter
allen Volkern mein besonderes Eigentum sein«: Ex. 19, 5)
und dessen »politische« Bedeutung sogar noch verstérkt,
indem sie das »Konigreich der Priester« des Ursprungs-
texts als »konigliches Priestertum« wiedergibt (basileon
hierateuma, ein Bild, das bezeichnenderweise im ersten
Brief des Petrus, 2,9, wieder aufgegriffen wird - »Ihr aber
seid ein auserwihltes Geschlecht und ein basileon hier-
ateumas, D I und ebenso in Ap., 1, 6) und goj qados als
ethnos hagion.

Dass Israel als »Volk Gottes« erwihlt wird, begriindet un-
mittelbar seine liturgische Funktion (die Priesterschaft
ist unmittelbar koniglich, also politisch) und heiligt es so
auch als Nation (der normale Begriff fiir Israel ist nicht goj,
sondern am gados, laos hagios: Deut., 7, 6).




X Im alexandrinischen Judentum ist es geldufig, mit
leitourgia und leitourged den priesterlichen Kultus zu
bezeichnen. So bezieht sich im Brief des Aristeas (2. Jahr-
hundert v. Chr.) ton hiereon hé leitourgia auf die minu-
tios aufgelisteten Funktionen des Priesters im Kultus,
von der Wahl des Opfers bis zur Behandlung des Ols
und der Duftstoffe (Aristeas, 92, S. 87); kurz darauf be-
zeichnet Eleazar en téi leitourgiai den hochsten Priester
beim Vollzug des Dienstes, dessen Gewander und heili-
ge Utensilien ausfiihrlich beschrieben werden. Das Glei-
che kann fiir Flavius Josephus und Philon gelten (der
den Begriff jedoch auch im tibertragenen Sinne benutzt,
zum Beispiel hinsichtlich des Verstandes, der »wenn er
Gott ganz rein dient - leitourgei theoi —, nicht mensch-
lich ist, sondern gottlich«: Rer. div. her., 84).

3. Umso bedeutsamer ist die geringe Bedeutung der Wort-
gruppe im Neuen Testament (mit der auffilligen Ausnah-
me des Briefs an die Hebrder). Auflerhalb des Paulinischen
corpus (wo man dem Begriff leitourgos flinfmal begegnet),
erscheinen leitourgein und leitourgia nur zweimal, einmal,
in sehr allgemeiner Bedeutung, in Bezug auf den Priester-
dienst des Zacharias im Tempel (Lk., 1, 23), das zweite Mal
in Bezug auf die fiinf »Propheten und Lehrer« der ecclésia

von Antiochia (Apg., 13, 2). Der Passus in der Apostel-
geschichte (leitourgounton de auton toi kyrioi) bedeutet
nicht, wie er in einem offensichtlichen Anachronismus oft

wiedergegeben wurde, »als sie zu Ehren des Herrn Gottes-
dienst hielten«. Entsprechend der Interpretation der Vul-
gata, die die Stelle einfach mit ministrantibus autem illis
Domino iibersetzt hatte, steht leitourgein hier fir »wah-




rend sie in der Gemeinschaft ihren Dienst zu Ehren des
Herrn versahen« (diese Gemeinschaft bestand, wie es der
Text kurz zuvor klargestellt hatte, eben aus Propheten und
Lehrern - profetai kai didaskaloi: Apg., 13, 1 — und nicht
aus Priestern, ebenso wenig wird klar, welche andere lei-
tourgia in diesem Moment gemeint sein konnte; das Gebet
jedenfalls bezeichnet Lukas iiblicherweise mit dem Wort
orare).

Auch in den Paulinischen Briefen hat der Begriff oft die
profane Bedeutung der »Dienstleistung fiir die Gemein-
schaft«, so dort, wo die fiir die Gemeinschaft gesammelte
Kollekte als leitourgésai (Rom., 15,27) oder diakonia tés lei-
tourgias (2 Kor., 9,12) bezeichnet wird, oder dort, wo von
der Tat des Epaphroditus, der sein Leben aufs Spiel gesetzt
hat, gesagt wird, dass sie vollbracht wurde an der Stelle der
»Liturgie«, die die Philipper nicht hatten leisten kdnnen
(Phil., 2,30). Aber auch in den Passagen, in denen leitour-
gia absichtlich in die Néhe einer genuin priesterlichen Be-
grifflichkeit geriickt wird, darf man nicht unachtsam die
jeweiligen Bedeutungen verwechseln und dabei die Beson-
derheit und Originalitét des Paulinischen Sprachgebrauchs

tibersehen, der bewusst verschiedenartige Begriffe neben-
einanderstellt. Beispielhaft dafiir steht Rom., 15,16: »ein
leitourgos Christi Jesu zu sein fiir die Nationen, der pries-

terlich am Evangelium Gottes dient« (hierourgounta to eu-
angelion tou theou). Die Kommentatoren projizieren hier
auf leitourgos die dem Kultus zugehorige Bedeutung hier-
ourgeo, wenn sie schreiben: »dass [Paulus] das Wort lei-
tourgos kultisch, geradezu wie »Priester« versteht, zeigt die
Fortsetzung. Denn er erlautert es durch die Wendung hier-
ourgein to euaggelion. Am Evangelium {ibt er einen Pries-




terdienst aus« (Strathmann, S.237). Aber der Hapax hie-
rourgein to euaggelion, in dem in einem auflerordentlichen
Gewaltakt das Evangelium zum unméglichen Gegenstand
eines sacrum facere wird (so wie in Rém., 12,1, in einer ver-
gleichbaren tour de force, latreia, der Opferdienst, neben
das Adjektiv logike, »sprachlich, geriickt wird), ist noch
viel wirkungsvoller, wenn leitourgos den Sinn »der mit ei-
ner gemeinschaftlichen Aufgabe Betraute« behalt (minister
tibersetzt die Vulgata vollig richtig). Die Kombination von
Begriffen, die dem Kultus im Tempel verbunden sind, mit
Dingen - die Verkiindigung an die Heiden und, wie es
gleich darauf heifit, das »Opfer der Nationenc, prosfora ton
ethnon -, die keinesfalls im Tempel geschehen kénnten,

hat offensichtlich eine polemische Bedeutung und keines-
falls die Absicht, der Paulinischen Predigt den Anschein
einer Opfergabe zu verleihen.

Ahnliches gilt fir Phil., 2,17: »Wenn ich aber auch als

Trankopfer [spendomai] tiber das Opfer und die Liturgie
eures Glaubens gesprengt werde [epi téi thysiai kai leitour-
giai tés pisteds], so freue ich mich und freue mich mit euch
allen.« Wie auch immer man die Verbindung von spendo-
mai mit den darauffolgenden Worten versteht, so gewinnt
die Formulierung ihre Priagnanz doch nur dann, wenn
man sich vom Anachronismus befreit, der leitourgia als
Priesterdienst versteht (offenkundig konnte die Paulini-
sche Gemeinde keine Priester haben), und den Kontrast
und gleichermafien die Spannung wahrnimmt, die Pau-
lus sehr geschickt zwischen der Begrifflichkeit des Kultus
und derjenigen der »Liturgie« im eigentlichen Sinne er-
zeugt.




X Es ist seit langem bekannt (Dunin-Borkowski), dass
in der urchristlichen Literatur die Begriffe hiereus und
archiereus ausschliellich Christus vorbehalten sind,
wihrend fur die Haupter der Gemeinden keine im ei-

gentlichen Sinne priesterlichen Begriffe verwendet wer-
den (sie wurden einfach episkopoi — Vorsteher —, pres-
byteroi — Altere — oder diakonoi - Diener - genannt).

Ein priesterliches Vokabular kommt erst bei Tertullian
(De bapt., 17, 1; Adv. Jud., 6, 1, 14), Cyprian (Ep., 59, 14;
66, 8) und Origenes (Hom. in Num., 10, 1) vor. In den
Paulusbriefen, die episkopoi und diakonoi erwdhnen
(Paulus selbst nennt sich in Kol., 1,25 diakonos), wird
den verschiedenen Aufgaben in den Gemeinden gro-
8¢ Aufmerksambkeit zuteil, keine von ihnen aber wird
mit priesterlichen Begriffen bezeichnet. (Vgl. 1 Kor,
12,28 -31: »Die einen hat Gott in der Gemeinde bestimmt
erstens zu Aposteln [apostoplous], zweitens zu Prophe-
ten [profetas], drittens zu Lehrern [didaskalous]; ferner
gibt es da Wunderkrifte [dynameis], weiter Heilungs-
aufgaben [charismata iamaton], Gaben zu Diensten
[antilépsis], Leitungsaufgaben [kybernésis] und zu ver-
schiedenen Arten der Zungenrede [gene glosson]«; Rom.
12,6-8: »Wir haben verschiedene Gaben entsprechend
der Gnade, die uns gegeben wurde: sei es die Gabe,
prophetisch zu reden in Ausrichtung auf den Glauben,
sei es die Gabe zu dienen, wo es um Dienst geht [diako-
nian en téi diakoniai], zu lehren, wo es um Lehre geht
[didaskon en téi didaskaliai], Trost zu spenden, wo es
um Trost geht [parakalon en téi paraklései]«).




