
Unverkäufliche Leseprobe

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text  

und Bildern, auch auszugsweise, ist ohne schriftliche  

Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und  

strafbar. Dies gilt insbesondere für die Vervielfältigung,  

Übersetzung oder die Verwendung in elektronischen 

Systemen.



n





Giorgio Agamben

Opus Dei
Archäologie des Amts

Übersetzt von Michael Hack

S. FISCHER



Erschienen bei S. FISCHER

© 2012 by Giorgio Agamben. Originally published  
as »Opus Dei. Archeologia dell’ufficio« 
by Bollati Boringhieri editore, Torino. This agreement  
was negociated through Agnese Incisa Agenzia Letteraria.
Für die deutschsprachige Ausgabe:
© S. Fischer Verlag GmbH, Frankfurt am Main 2013
Satz: Pinkuin Satz und Datentechnik, Berlin
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
ISBN 978-3-10-000535-9



Inhalt

Vorwort  7

I. Liturgie und Politik  13
Schwelle  53

II. Vom Mysterium zur Wirkung  57
Schwelle  107

III. Genealogie des Amts  109
Schwelle  140

IV. Die zwei Ontologien oder  
wie die Pflicht ihren Weg in die Ethik fand  143
Schwelle  198

Anmerkungen des Übersetzers  203
Literaturverzeichnis  205
Namenregister  213



I. Liturgie und Politik



15

1. Etymologie und Bedeutung des griechischen Begriffs 
leitourgia (von dem unser Wort »Liturgie« abstammt) lie-
gen auf der Hand. Leitourgia (von laos, Volk, und ergon, 
Werk) bedeutet »Dienstleistung für das Gemeinwesen« 
und bezeichnet, im klassischen Griechenland, die Abgabe, 
die die Stadt von ihren über ein bestimmtes Einkommen 
verfügenden Bürgern erhebt, um eine Reihe von Einrich-
tungen des öffentlichen Lebens zu unterhalten, vom Be-
trieb der Sportanlagen und der Durchführung der sport-
lichen Übungen (gymnasiarchia) bis zur Inszenierung der 
Chordarbietungen bei den städtischen Festen (chorēgia, 
zum Beispiel die tragischen Chöre bei den Dionysien), 
vom Kauf von Öl und Getreide (sitēgia) bis zu Bewaff-
nung und Einsatz einer Triere (triēarchia) im Kriegsfall, 
von der Entsendung einer städtischen Delegation zu den 
delphischen oder olympischen Spielen (architheōria) bis 
zum Vorschuss, den die fünfzehn reichsten Bürger auf das 
Steueraufkommen aller Steuerpflichtigen leisten muss-
ten (proeisfora). Es handelte sich sowohl um dingliche 
als auch um körperliche Leistungen (»Jeder«, so schreibt 
Demosthenes, »liturgisiert sowohl mit seinem eigenen 
Körper als auch mit seinen eigenen Gütern«, tois sōmasi 
kai tais ousiais lēitourgēsai: IV Phil., 28), die, auch wenn 
sie vom Rat (archai) nicht aufgelistet waren, zur »Sor-
ge um das Gemeinwohl« gehörten (tōn koinōn epimelei­
an: Isokrates, 7, 25). Auch wenn die Last der Liturgien 
bisweilen extrem schwer ausfiel (das Wort kataleitourgeiō 



16

bedeutete »sich durch Liturgien ruinieren«) und manche 
Bürger (die aus diesem Grund diadrasipolitai, »Bürger 
auf der Flucht«, genannt wurden) mit allen Mitteln ver-
suchten, sich ihnen zu entziehen, so galt die Zahlung der 
Liturgien doch als ein Mittel, um sich Ehre und Ruhm zu 
erwerben, so dass viele (beispielhaft ist der Fall eines Bür-
gers, der, wie uns Lysias berichtet, in neun Jahren mehr 
als 20 000 Drachmen in Liturgien ausgegeben hatte) sogar 
freiwillig in zwei aufeinanderfolgenden Jahren Liturgien 
entrichteten, obwohl sie dazu nicht verpflichtet waren. 
Aristoteles warnt in der Politik (1309a 18 – 21) daher vor 
»kostspieligen und dabei nutzlosen Liturgien, wie Ausrüs-
tungen von Chören, Tragung der Kosten für Fackelläufe 
und dergleichen«.
Da auch die Ausgaben für den Kultus die Gemeinschaft 
betreffen (ta pros thous theous dapanēmata koina pasēs 
tēs polēos estin), kann Aristoteles schreiben, dass ein Teil 
des gemeinschaftlichen Grundbesitzes den Liturgien für 
die Götter zugewiesen werden soll (pros tous theous lei­
tourgias: ebd., 1330a 13). Dieser Gebrauch des Begriffs im 
Zusammenhang mit dem Kultus, den wir später, mit einer 
bemerkenswerten Kontinuität, sowohl im Judentum als 
auch bei den christlichen Autoren wiederfinden, ist in den 
Lexika vielfach belegt, aus epigraphischen wie literarischen 
Quellen. Darüber hinaus wird, wie in solchen Fällen üb-
lich, die technisch-politische Bedeutung des Begriffs, bei 
der der Bezug zur Gemeinschaft immer im Vordergrund 
steht, auch auf Dienstleistungen ausgedehnt, die nichts mit 
der Gemeinschaft zu tun haben, bisweilen auch auf scherz-
hafte Weise. Wenige Seiten nach der angeführten Stelle 
spricht Aristoteles in diesem Sinne, bei der Erörterung des 



17

richtigen Alters für die geschlechtliche Fortpflanzung, von 
einem »öffentlichen Dienst der Kindererzeugung« (leitour­
gein … pros tecnopoiian: ebd., 1335b 29); mit noch klarer 
ausgeprägter Ironie erwähnt er in einem Epigramm »die 
Liturgien« einer Prostituierten (Anth. Pal., 5, 49, I). Es ist 
nicht ganz korrekt zu behaupten, dass in diesen Fällen »die 
Bedeutung des Wortelements lēitos [also der Bezug zur 
Öffentlichkeit] völlig verblasst« (Strathmann, S. 224); ganz 
im Gegenteil, erst durch den Bezug auf die ursprüngliche 
politische Bedeutung erhält der Ausdruck jedes Mal seinen 
antiphrastischen Sinn. Wenn Aristoteles es als »Liturgie« 
bezeichnet, dass eine Hundemutter ihre Welpen säugt (De 
anim. incessu, 711b 30), oder wenn uns in einem Papyrus 
die Wendung »zu privaten Liturgien zwingen« begegnet 
(P. Oxy., III, 475, 18), dann muss man jedes Mal den Bruch 
heraushören, der mit der metaphorischen Verschiebung 
von der öffentlichen, gemeinschaftlichen Sphäre in die pri-
vate einhergeht.

 א Das System der Liturgien (auf Lateinisch munera) 
erreicht im Rom der Kaiserzeit ab dem 3. Jahrhundert 
AD seine größte Verbreitung. Ab dem Moment, in 
dem das Christentum gleichermaßen zur Staatsreligion 
wird, kommt der Frage, ob die Kleriker von der Pflicht 
zu öffentlichen Abgaben befreit werden sollten, ein be-
sonderes Interesse zu. Schon Konstantin hatte verfügt, 
dass »diejenigen, die für den heiligen Kultus zuständig 
sind [divini cultui ministeria impendunt], das heißt die-
jenigen, die Kleriker genannt werden, von allen öffent-
lichen Dienstleistungen ausgenommen werden müssen 
[ab omnibus omnino muneribus excusentur]« (Drecoll, 



18

S. 56). Wiewohl diese Ausnahme, so zeigt ein weiteres 
Dekret des Konstantin, das es den decuriones verbietet, 
Kleriker zu werden, das Risiko mit sich brachte, dass 
wohlhabende Personen Kleriker wurden, nur um sich 
den schwerwiegenden munera zu entziehen, so wurde 
dieses Privileg doch aufrechterhalten, wenn auch mit 
wechselnden Einschränkungen.
Dies zeigt, dass das Priestertum in gewisser Weise als 
eine öffentliche Dienstleistung gesehen wurde, und 
kann einer der Gründe dafür sein, dass der Begriff lei­
tourgia im griechischsprachigen Christentum zuneh-
mend im Zusammenhang mit dem Kultus verwendet 
wurde.

2. Die Geschichte eines Begriffs fällt oft mit der Geschichte 
seiner Übersetzungen oder seines Gebrauchs in Überset-
zungen zusammen. Die Geschichte des Begriffs leitourgia 
gelangt daher an einen entscheidenden Punkt, als die alex
andrinischen Rabbiner, die die griechische Übersetzung 
der Bibel ausführen, für das hebräische šeret, das allgemein 
»dienen« meint, bei jeder Verwendung im Zusammen-
hang mit dem Kultus das Verb leitourgeō (oft gemeinsam 
mit leitourgia) wählen. Seit seiner ersten Verwendung in 
Bezug auf die Funktion Aarons als Priester, wo leitourgeō 
alleine steht (en tōi leitourgein: Ex., 28, 35), wird der Begriff 
oft in technischer Verbindung mit leitourgia gebraucht, um 
den Kultus im »Zelt der Begegnung« zu benennen (leitour­
gein tēn leitourgian … en tēi skēnēi: Num., 8, 22, im Bezug 
auf die Leviten; leitourgein tas leitourgias tēs skēnēs kyriou: 
ebd., 16,9).
Die Gelehrten haben sich lange Zeit nach den Gründen 



19

für diese Bevorzugung gegenüber anderen möglichen 
griechischen Begriffen gefragt, zu denen latreuō oder 
douleō gehören, die in der Septuaginta für gewöhnlich 
weniger technischen Bedeutungen vorbehalten sind. Dass 
den Übersetzern diese »politische« Bedeutung des grie-
chischen Begriffs sehr wohl bewusst war, ist mehr als 
wahrscheinlich, wenn man sich vor Augen hält, dass die 
Anweisungen des Herrn für die Einrichtung des Kultus in 
Ex., 25 – 30 (wo der Begriff leitourgein zum ersten Mal auf-
taucht) nichts anderes sind als eine genauere Ausführung 
des Bundesschlusses, durch den wenige Seiten zuvor Israel 
als erwähltes Volk, als »Königreich von Priestern« (mam­
leket kohanim) und als »heilige Nation« (goj qados) kon-
stituiert wird. Es ist von Belang, dass die Septuaginta hier 
auf das griechische Wort laos zurückgreift (esesthe moi laos 
periousios apo pantōn tōn ethnōn, »dann werdet ihr unter 
allen Völkern mein besonderes Eigentum sein«: Ex. 19, 5) 
und dessen »politische« Bedeutung sogar noch verstärkt, 
indem sie das »Königreich der Priester« des Ursprungs-
texts als »königliches Priestertum« wiedergibt (basileon 
hierateuma, ein Bild, das bezeichnenderweise im ersten 
Brief des Petrus, 2,9, wieder aufgegriffen wird – »Ihr aber 
seid ein auserwähltes Geschlecht und ein basileon hier­
ateuma«, D I und ebenso in Ap., 1, 6) und goj qados als 
ethnos hagion.
Dass Israel als »Volk Gottes« erwählt wird, begründet un-
mittelbar seine liturgische Funktion (die Priesterschaft 
ist unmittelbar königlich, also politisch) und heiligt es so 
auch als Nation (der normale Begriff für Israel ist nicht goj, 
sondern am qados, laos hagios: Deut., 7, 6).



20

 א Im alexandrinischen Judentum ist es geläufig, mit 
leitourgia und leitourgeō den priesterlichen Kultus zu 
bezeichnen. So bezieht sich im Brief des Aristeas (2. Jahr-
hundert v. Chr.) tōn hiereōn hē leitourgia auf die minu
tiös aufgelisteten Funktionen des Priesters im Kultus, 
von der Wahl des Opfers bis zur Behandlung des Öls 
und der Duftstoffe (Aristeas, 92, S. 87); kurz darauf be-
zeichnet Eleazar en tēi leitourgiai den höchsten Priester 
beim Vollzug des Dienstes, dessen Gewänder und heili-
ge Utensilien ausführlich beschrieben werden. Das Glei-
che kann für Flavius Josephus und Philon gelten (der 
den Begriff jedoch auch im übertragenen Sinne benutzt, 
zum Beispiel hinsichtlich des Verstandes, der »wenn er 
Gott ganz rein dient – leitourgei theōi – , nicht mensch-
lich ist, sondern göttlich«: Rer. div. her., 84).

3. Umso bedeutsamer ist die geringe Bedeutung der Wort-
gruppe im Neuen Testament (mit der auffälligen Ausnah-
me des Briefs an die Hebräer). Außerhalb des Paulinischen 
corpus (wo man dem Begriff leitourgos fünfmal begegnet), 
erscheinen leitourgein und leitourgia nur zweimal, einmal, 
in sehr allgemeiner Bedeutung, in Bezug auf den Priester-
dienst des Zacharias im Tempel (Lk., 1, 23), das zweite Mal 
in Bezug auf die fünf »Propheten und Lehrer« der ecclēsia 
von Antiochia (Apg., 13, 2). Der Passus in der Apostel­
geschichte (leitourgountōn de autōn tōi kyriōi) bedeutet 
nicht, wie er in einem offensichtlichen Anachronismus oft 
wiedergegeben wurde, »als sie zu Ehren des Herrn Gottes-
dienst hielten«. Entsprechend der Interpretation der Vul­
gata, die die Stelle einfach mit ministrantibus autem illis 
Domino übersetzt hatte, steht leitourgein hier für »wäh-



21

rend sie in der Gemeinschaft ihren Dienst zu Ehren des 
Herrn versahen« (diese Gemeinschaft bestand, wie es der 
Text kurz zuvor klargestellt hatte, eben aus Propheten und 
Lehrern – profētai kai didaskaloi: Apg., 13, 1 – und nicht 
aus Priestern, ebenso wenig wird klar, welche andere lei­
tourgia in diesem Moment gemeint sein könnte; das Gebet 
jedenfalls bezeichnet Lukas üblicherweise mit dem Wort 
orare).
Auch in den Paulinischen Briefen hat der Begriff oft die 
profane Bedeutung der »Dienstleistung für die Gemein-
schaft«, so dort, wo die für die Gemeinschaft gesammelte 
Kollekte als leitourgēsai (Röm., 15,27) oder diakonia tēs lei­
tourgias (2 Kor., 9,12) bezeichnet wird, oder dort, wo von 
der Tat des Epaphroditus, der sein Leben aufs Spiel gesetzt 
hat, gesagt wird, dass sie vollbracht wurde an der Stelle der 
»Liturgie«, die die Philipper nicht hatten leisten können 
(Phil., 2,30). Aber auch in den Passagen, in denen leitour­
gia absichtlich in die Nähe einer genuin priesterlichen Be-
grifflichkeit gerückt wird, darf man nicht unachtsam die 
jeweiligen Bedeutungen verwechseln und dabei die Beson-
derheit und Originalität des Paulinischen Sprachgebrauchs 
übersehen, der bewusst verschiedenartige Begriffe neben-
einanderstellt. Beispielhaft dafür steht Röm., 15,16: »ein 
leitourgos Christi Jesu zu sein für die Nationen, der pries-
terlich am Evangelium Gottes dient« (hierourgounta to eu­
angelion tou theou). Die Kommentatoren projizieren hier 
auf leitourgos die dem Kultus zugehörige Bedeutung hier­
ourgeō, wenn sie schreiben: »dass [Paulus] das Wort lei­
tourgos kultisch, geradezu wie ›Priester‹ versteht, zeigt die 
Fortsetzung. Denn er erläutert es durch die Wendung hier­
ourgein to euaggelion. Am Evangelium übt er einen Pries-



22

terdienst aus« (Strathmann, S. 237). Aber der Hapax hie­
rourgein to euaggelion, in dem in einem außerordentlichen 
Gewaltakt das Evangelium zum unmöglichen Gegenstand 
eines sacrum facere wird (so wie in Röm., 12,1, in einer ver-
gleichbaren tour de force, latreia, der Opferdienst, neben 
das Adjektiv logikē, »sprachlich«, gerückt wird), ist noch 
viel wirkungsvoller, wenn leitourgos den Sinn »der mit ei-
ner gemeinschaftlichen Aufgabe Betraute« behält (minister 
übersetzt die Vulgata völlig richtig). Die Kombination von 
Begriffen, die dem Kultus im Tempel verbunden sind, mit 
Dingen – die Verkündigung an die Heiden und, wie es 
gleich darauf heißt, das »Opfer der Nationen«, prosfora tōn 
ethnōn – , die keinesfalls im Tempel geschehen könnten, 
hat offensichtlich eine polemische Bedeutung und keines-
falls die Absicht, der Paulinischen Predigt den Anschein 
einer Opfergabe zu verleihen.
Ähnliches gilt für Phil., 2,17: »Wenn ich aber auch als 
Trankopfer [spendomai] über das Opfer und die Liturgie 
eures Glaubens gesprengt werde [epi tēi thysiai kai leitour­
giai tēs pisteōs], so freue ich mich und freue mich mit euch 
allen.« Wie auch immer man die Verbindung von spendo­
mai mit den darauffolgenden Worten versteht, so gewinnt 
die Formulierung ihre Prägnanz doch nur dann, wenn 
man sich vom Anachronismus befreit, der leitourgia als 
Priesterdienst versteht (offenkundig konnte die Paulini-
sche Gemeinde keine Priester haben), und den Kontrast 
und gleichermaßen die Spannung wahrnimmt, die Pau-
lus sehr geschickt zwischen der Begrifflichkeit des Kultus  
und derjenigen der »Liturgie« im eigentlichen Sinne er-
zeugt.



23

 א Es ist seit langem bekannt (Dunin-Borkowski), dass 
in der urchristlichen Literatur die Begriffe hiereus und 
archiereus ausschließlich Christus vorbehalten sind, 
während für die Häupter der Gemeinden keine im ei-
gentlichen Sinne priesterlichen Begriffe verwendet wer-
den (sie wurden einfach episkopoi – Vorsteher – , pres­
byteroi – Ältere – oder diakonoi – Diener – genannt). 
Ein priesterliches Vokabular kommt erst bei Tertullian 
(De bapt., 17, 1; Adv. Jud., 6, 1, 14), Cyprian (Ep., 59, 14; 
66, 8) und Origenes (Hom. in Num., 10, 1) vor. In den 
Paulusbriefen, die episkopoi und diakonoi erwähnen 
(Paulus selbst nennt sich in Kol., 1,25 diakonos), wird 
den verschiedenen Aufgaben in den Gemeinden gro-
ße Aufmerksamkeit zuteil, keine von ihnen aber wird 
mit priesterlichen Begriffen bezeichnet. (Vgl. 1 Kor., 
12,28 – 31: »Die einen hat Gott in der Gemeinde bestimmt 
erstens zu Aposteln [apostoplous], zweitens zu Prophe-
ten [profētas], drittens zu Lehrern [didaskalous]; ferner 
gibt es da Wunderkräfte [dynameis], weiter Heilungs-
aufgaben [charismata iamatōn], Gaben zu Diensten 
[antilēpsis], Leitungsaufgaben [kybernēsis] und zu ver-
schiedenen Arten der Zungenrede [genē glōssōn]«; Röm. 
12,6 – 8: »Wir haben verschiedene Gaben entsprechend 
der Gnade, die uns gegeben wurde: sei es die Gabe, 
prophetisch zu reden in Ausrichtung auf den Glauben, 
sei es die Gabe zu dienen, wo es um Dienst geht [diako­
nian en tēi diakoniai], zu lehren, wo es um Lehre geht 
[didaskōn en tēi didaskaliai], Trost zu spenden, wo es 
um Trost geht [parakalōn en tēi paraklēsei]«).


