
Teil 1: Psychological Care – Theoretisches
Konzept

978-3-17-029699-2_D.3d 15 12/9/2016 15:13:24



978-3-17-029699-2_D.3d 16 12/9/2016 15:13:24



1 Psychological Care im Kontext der Palliative
Care

Psychological Care, also Psychotherapie in der Sterbebegleitung, ist ein Baustein
einer umfassenden Palliative Care. DieWHO definierte 2002 die Palliative Care als
einen »Ansatz

l zur Verbesserung der Lebensqualität von Patienten und deren Familien, die mit
Problemen konfrontiert sind, die mit einer lebensbedrohlichen Erkrankung ein-
hergehen:

l durch Vorbeugen und Lindern von Leiden,
l durch frühzeitiges Erkennen, untadelige Einschätzung und Behandlung von

Schmerzen
l sowie anderen belastenden Beschwerden körperlicher, psychosozialer und spiri-

tueller Art.« (Wikipedia, Palliative Care, Zugriff am 02.07.2015)

Psychological Care gehört zu den Instrumenten der psychosozialen Arbeit mit dem
Sterbenden und seinem sozialen Umfeld. In fachlicher Hinsicht wird sie als Psy-
chotherapie beim Sterben des Menschen eingesetzt. Bewusst wird hier die Prä-
position »bei« verwendet. Dies geht auf eine Differenzierung V. Frankls zurück, der
Psychotherapie als »symptomatische Therapie« von klinischen, psychogenen Stö-
rungen von Psychotherapie als »Ärztlicher Seelsorge« bei »somatogenen Krank-
heiten, die unheilbar sind« (Frankl, 1986, S. 58) unterscheidet. Unheilbarkeit kann
sowohl die Chronifizierung von Krankheit wie die terminale Erkrankung heißen.
Die körperliche Dimension der Erkrankung ist nicht Gegenstand der psychologi-
schen Therapie. Klinische Psychotherapie greift die Beschwerden auf, die mit deren
psychischer und kognitiver Seite zu tun haben: Unruhe, Angst, Depressivität, Dis-
soziationen, Anpassungsprobleme. Psychotherapie als »Ärztliche Seelsorge« oder
wie in diesem Buch vorgeschlagen als »Psychological Care« blickt aber darüber
hinaus auch auf die Beschwerden, die sich nicht unmittelbar aus der klinischen
Situation des terminal erkrankten Menschen ergeben. Sie nimmt die Stimmungs-
veränderungen, die unangenehmen und verstörenden Gefühle und Gedanken, die
existenziellen Fragen des Menschen ernst, der sich mit seinem Sterben auseinan-
dersetzt. Die begleitenden Symptome der Konfrontation mit der nun konkret ge-
wordenen Sterblichkeit können auch aus psychologischer Perspektive begleitet
werden. Sie sind in die wissenschaftlich basierte Psychotherapie mit aufzunehmen.
Aus diesem Grund schlug Frankl vor, auch von einer Psychotherapie »bei« un-
heilbarer Erkrankung zu sprechen, um den supportiven Charakter zu verdeutli-
chen, der sich in psychotherapeutische Unterstützung und Begleitung des Men-
schen und der An- undZugehörigen in deren Leid differenziert. Es geht nach Frankl

17

978-3-17-029699-2_D.3d 17 12/9/2016 15:13:25



darum, »dem Kranken auch noch in seinem Leiden, also bis zuletzt, eine Sinnfin-
dung zu ermöglichen« (Frankl, 1986, S. 58).

1.1 Sterben, Tod und Trauer als Lebensphänomene

Sterben, Tod und Trauer scheinen eine Einheit zu bilden. Dennoch unterscheiden
sich die Phänomene des Sterbens und des Todes von der Trauer. Das Sterben ist der
Lebensprozess, in dem das Leben erlischt und der Mensch in den Tod übergeht.
Sterben ist zunächst ein biologischer Vorgang, der durch eine zunehmende Des-
organisation der Organfunktion, den Zerfall der Organe selbst und letztlich das
Aufhören der vitalen Prozesse gekennzeichnet ist (Borasio, 2011, S. 11 ff.). Aus
kognitiver Sicht nimmt der Sterbende diesen Prozess intuitiv an den erheblichen
Veränderungen seiner Fähigkeiten und Fertigkeit, seines körperlichen und psychi-
schen Zustandes, seiner Leistungsfähigkeit und der Lebensumstände wahr. Sie
werden sozial durch verbalisierte Informationen (Arzt- und Pflegegespräche) und
genauso durch nonverbale Informationen (veränderter Umgang derMitmenschen)
rückgemeldet. Letztlich setzt sich der sterbende Mensch in der Reflexion mit der
Lage auseinander. Die Anpassung an das Sterben in der psychischen Dimension
beginnt. Damit ergreift das Sterben den Menschen als Person. Ihm wird deutlich,
dass er mit der Grenze seines Lebens in eine irreversible Berührung gerät. Das
»Wissen um das eigene Sterbenmüssen« (Gadamer, 2010a, S. 89) wird zur Ge-
wissheit, im persönlichen Sterben angekommen sein. Das Sterben wird zur Le-
bensaufgabe, die jetzt an den Einzelnen konkret herantritt. Das Sterben gehört also
in das Leben hinein. Folglich sind der Kontakt, die Kommunikation und die
Interaktion mit dem Sterbenden so zu gestalten, dass dessen Lebenswertgefühl, die
Identität der Persönlichkeit, die Grenzen, die Distanz ermöglichen, und die Zu-
wendung, die Nähe stiftet, also die soziale Bedeutung des Betroffenen erhalten
bleibt und er zu diesem besonderen, letzten Leben ermutigt wird. Diese letzte Le-
benszeit darf für den Sterbenden nicht »die Terminalphase einer unheilbaren
Krankheit« sein, sondern soll als »die alles entscheidende Zeit seines Lebens«
(Jonen-Thielemann, 2007, S. 1019) wahrgenommen und angenommen werden.

1.1.1 Sterben in biologisch-medizinischer Perspektive

Wann also beginnt das Sterben? Diese Frage setzt voraus, dass Sterben ein Prozess
innerhalb des Lebens ist. Wird Sterben als Prozess verstanden, ist es möglich, ein-
zelne Abschnitte, damit einen Beginn und ein Ende, in der verbleibenden Lebenszeit
zu beschreiben. So wird strukturelle Überschaubarkeit hergestellt, die dem Be-
troffenen, seinen An- und Zugehörigen, den Pflegenden und den Behandlern
Orientierung im Fluss des letzten Lebens gibt. Das Prozessmodell des Sterbens gilt
vorwiegend bei schwersten Erkrankungen, zeigt sich in weniger spektakulärer

18

Teil 1: Psychological Care – Theoretisches Konzept

978-3-17-029699-2_D.3d 18 12/9/2016 15:13:25



Weise beim altenMenschen, der langsam lebensschwachwird. Es taugt kaum dazu,
rasche Sterbeverläufe als Folge plötzlicher Erkrankungen (Infarkte, tödliche Vi-
rusinfekte, plötzlicher Tod) oder Versterben bei Unfällen oder Katastrophen zu
beschreiben. Wenn von den letzten Lebensphasen gesprochen wird, so setzt das
einen altersunabhängigen Prozess infolge einer Schwersterkrankung voraus.

Grundlage der palliativmedizinischen Beschreibung des Sterbeprozesses bilden
vor allem die körperlichen Symptome und die Möglichkeit zu Aktivitäten seitens
des Erkrankten (Jonen-Thielemann, 2007, S. 1020; Albrecht, 2007, S. 500 f.;
Knipping, 2007, S. 467 ff., Kulbe, 2008, S. 11, Feddersen, Seitz & Stäcker, 2015,
S. 110). Die folgende Tabelle (cTab. 1.1) vermittelt einen Überblick über den
Sterbeprozess:

Tab. 1.1: Überblick über den Sterbeprozess

Rehabilita-
tionsphase

Beginn der palliati-
ven Behandlung

Symptomentlastung durch Schmerztherapie
und spezifische Versorgung ermöglicht weit-
gehende Alltagstauglichkeit.

Präterminale
Phase

Zunahme der
lebenseinschrän-
kenden Krankheits-
folgen

Die Folgen der fortschreitenden Erkrankung
wirken sich wahrnehmbar auf die Lebensfüh-
rung aus und führen zu Einschränkungen der
Alltagsaktivität. Rasche Ermüdbarkeit und
Schwäche sind deutlich. Schmerzen und spezifi-
sche Symptome sind weitgehend beherrschbar.

Terminale
Phase

Rückzug des
Sterbenden

Die letzten Tage sind durch überwiegende
Bettlägerigkeit, Abwendung vom äußeren Le-
ben, Schläfrigkeit, Reduktion oder Verweige-
rung der Nahrungsaufnahme gekennzeichnet.
Psychomotorische Unruhe (Nesteln, Zupfen am
Bett, Aufstehversuche), Angst und Desorientie-
rung können auftreten.

Finale Phase Sterben In den letzten Lebensstunden sind etwa 75%
der Menschen ohne Bewusstsein, 90% in der
Sterbestunde. Atempausen, Rasselatmung,
Seufzeratmung, Erkaltung an Händen und Bei-
nen, Marmorierung der Haut, offener Mund,
nach oben gerichteter, verschwommener Blick,
Inkontinenz, Eintrübung des Bewusstseins bis
hin zu komatösen Zuständen, spitze Nase und
Kinn mit Blässe im Mundbereich sind die
Kennzeichen des eintretenden Todes.

Das »letzte Leben«, vor allem in den beiden erstgenannten Phasen, verläuft meist
nicht nach Plan, sondern ist oft von Wendungen geprägt. Es sind die letzten Le-
benstage und -stunden, die eine hohe Stereotypie in den Symptomen und im Ver-
halten des Menschen zeigen. Häufig gehen die terminale und die finale Phase
ineinander über und werden zusammengefasst. Zwar ist die Aufklärung der An-
gehörigen über die Symptome der letzten Lebensstunden inzwischen in denmeisten
Bereichen der medizinischen Versorgung angekommen. Oft fragen aber auch

19

1 Psychological Care im Kontext der Palliative Care

978-3-17-029699-2_D.3d 19 12/9/2016 15:13:25



Menschen nach, die das Sterben auf sich zukommen spüren, wie es denn sei, wie es
sich denn anfühle. Auch hier ist eine behutsame Erklärung der Phänomene sinnvoll.
Wichtig erscheint in diesen alle Beteiligten tief bewegenden Tagen und Stunden,
dass von möglichst vielen fachlichen Seiten die bangen Fragen und oft irritierenden
Wahrnehmungen aufgegriffen und bearbeitet werden, mit großer Geduld und
immer wieder. Die kognitive Aufnahmefähigkeit ist nicht nur bei den Sterbenden,
sondern auch bei Angehörigen häufig eingeschränkt, so dass ein einmaliges Ge-
spräch wenig bewirkt.

1.1.2 Das letzte Atmen

In der Trauerbegleitung werden zuweilen quälende Schuldgefühle geschildert, weil
Angehörige den Sterbenden in seinen letzten Lebensmomenten, bei seinem letzten
Atemzug »allein« gelassen haben. Das verweist darauf, dass die letzten Atemzüge
einen besonderenAugenblick darstellen. Greifenwir einige psychologischeAspekte
an der Bedeutung des Atmens auf, um dessen Bedeutung für die Sterbeerfahrung zu
erfassen.

Die Achtsamkeitspsychologie sieht im Atmen ein Erlebnisbild für das ganze
Leben, weil »im Atmen alles enthalten ist, um das volle Potenzial unseres Mensch-
seins zu entwickeln« (Kabat-Zinn, 2013a, S. 23). Der Atem fokussiert den Men-
schen auf die Gegenwart seines Lebens. »Denn wir können nur jetzt atmen – der
letzte Atemzug ist vergangen und der nächste noch nicht da – es geht also immer
diesen Atmen, gerade jetzt.« (Kabat-Zinn, 2013a, S. 23). Der Atem bringt den
Menschen aber auch mit der jüngsten Vergangenheit, dem letztvergangenen
Atemzug, und der Zukunft in Berührung, dem nächsten Atemzug. In der Medita-
tion verwendet man für den Atem deshalb auch das Bild der Schwingtür. Solange
jemand atmet, lebt er augenscheinlich. So kann angesichts einer schwierigen
Diagnose oder der Wahrnehmung einer deutlichen Einschränkung der Lebensfä-
higkeit der Verweis auf das Atmen beruhigen: »Solange Sie atmen, ist mit Ihnen
mehr in Ordnung als nicht in Ordnung, an was immer Sie leiden.« (Kabat-Zinn,
2013b, S. 12 f.). Atmen können, heißt leben. Erstickungsanfälle, also eine erzwun-
gene Unterbrechung des Atmens, ruft Panik hervor.

Davon ist das Aufhören des Atmens (Einstellung des reflektorischen Atmens)
zu unterscheiden. Neuropsychologisch betrachtet wirkt sich die bewusste
Wahrnehmung des Atmens auf das Vegetative Nervensystem (VNS) aus. Das
VNS hat zwei Zweige. Das sympathische Nervensystem ermöglicht dem Men-
schen die angemessene Reaktion gegenüber Bedrohung oder vermittelt Antriebs-
energie bei der Wahrnehmung von Chancen. Es ist mit den Stress-Moderations-
Arealen im Mittelhirn (Hippocampus, Amygdala) verbunden. Das andere, das
parasympathische Nervensystem reguliert den Atem und versetzt den Menschen
in einen normalen Ruhezustand. Es »beruhigt auch den Geist und fördert innere
Ruhe« (Hanson & Mendius, 2012, S. 78). Die Atmung kann also für die
Aktivierung des parasympathischen Nervensystems genützt werden und so
ausgehend von der Herzfrequenz Stabilität und Harmonisierung bewirken
(Graham, 2014, S. 282 ff.).

20

Teil 1: Psychological Care – Theoretisches Konzept

978-3-17-029699-2_D.3d 20 12/9/2016 15:13:25



Der Atem ist ein erlebbares Symbol für das Leben. Das zeigt auch die philosophi-
sche, spirituelle und religiöse Tradition, in der die Wörter für Atem (hebr. ruach,
griech. pneuma, lat. spiritus) mit der Bedeutung der Lebendigkeit verbunden sind.
Insofern eignet dem letzten Atemzug eine besondere Dimension: Wer nicht mehr
atmet, aus dem ist das Leben gewichen. Er ist auf erfahrbare Weise tot. Der
Übergang vom Leben zum Totsein ereignet sich auf der Erfahrungsebene genau im
letzten Atemzug. Wer im Sterbezimmer die Stille erlebte, die nach dem letzten
fließenden, sanften oder tiefen Ausatmen eintritt, weiß, warum Menschen damit
ringen, eben nicht dabei gewesen zu sein (Feddersen, Seitz& Stäcker, 2015, S. 129).
Es bedarf zur Entlastung von etwaigen Schuldgefühlen geduldiger Exploration. Sie
haben weit mehr mit Beschämung als mit Schuld zu tun:

l Drückte der lebendeAngehörige denWunsch spürbar aus, dass gerade Sie in den
letzten Stunden da sein sollten? Oder, dass jemand da sein sollte? Geht es also
darum, nicht alleine sterben zu müssen oder begleitet sterben zu wollen?

l Gab es für Sie Gründe, nicht dabei zu sein? Waren Sie objektiv, der Lage
geschuldet? Oder subjektiv? Vielleicht trauten Sie es sich nicht zu, dabei zu sein –
oder haben von sich etwas so Besonderes in der Situation erwartet, dass es Sie
davon abgehalten hat?

l Kann es sein, dass der Sterbende allein sein wollte?Weil er Sie ein letztesMal vor
Unangenehmen schützen wollte, so wie er es oft getan hat? Wie es zu Ihrer
Bindung passte?

l Kann es sein, dass er bewusst und ein einziges Mal das Wichtigste in seinem
Leben ungeteilt und selbst durchstehen wollte? – Und Sie haben ihm diese
Chance geschenkt.

l Vielleicht sah sich der Sterbende noch gar nicht so todesnah – und starb für ihn
selbst unerwartet bald?

Die Bedeutung des »letzten Atemzuges« zu relativieren, widerspricht der existen-
ziellen Bedeutung des Atems für den Menschen. Therapeutisch sinnvoller ist es,
noch einmal über denAtem als Zeichen für die Lebensbedürfnisse des Verstorbenen
nachzudenken oder dessen Bindung an den Hiergebliebenen nachzugehen.

1.1.3 Der Tod

Endet das Leben, dann tritt der Tod ein. Am Leichnam sind keine Vitalfunktionen
mehr nachweisbar. Biologisch ist der »Gesamttod des Organismus« (Borasio,
2011, S. 15 f.) festzustellen. Der Zeitpunkt, ab wann ein Mensch als tot bezeichnet
wird, wird medizinisch differenziert gesehen. Die einzelnen lebenswichtigen
Organe stellen ihre Funktion allmählich und zu unterschiedlichen Zeitpunkten ein.
Das »Multiorganversagen« beendet dann das Leben. Auch der Funktionsverlust
eines einzigen lebensnotwendigen Organs (Herz, Lunge, Leber, Niere, Gehirn)
kann zum Tod führen (Borasio, 2011, S. 17–19). Für die Rehabilitations- und
Transplantationsmedizin sind die irreversible Schädigung und der vollkommene
Funktionsverlust des Hirns das zentrale Kriterium für das Totsein eines Menschen.

21

1 Psychological Care im Kontext der Palliative Care

978-3-17-029699-2_D.3d 21 12/9/2016 15:13:25



Sind Groß-, Mittelhirn und Stammhirn, das viele vegetative Funktionen steuert,
autonom nicht mehr funktionsfähig, ist der Sterbevorgang unumkehrbar gewor-
den. Für die Organentnahme können einzelne Organe (Augennetzhaut, Herz,
Niere, Leber, Lunge) funktionsfähig erhalten werden, der »Tod des Gesamtorga-
nismus als integrierte(r) biologischer Einheit ist aber zu diesem Zeitpunkt schon
unumkehrbar vollzogen« (Borasio, 2011, S. 21). Inzwischen wird auch der Vor-
derhirntod (irrerversibler Funktionsverlust des präfronatalen Cortex) als frühest-
möglicher Zeitpunkt des Todeseintritts diskutiert. Die Frage nach dem Eintreten
des Todes erhält aus medizinischer Sicht interessengeleitete Antworten. Je früher
ein Mensch für tot erklärt werden kann, um so besser ist der Zustand der Organe,
die im Falle einer Organspendeeinwilligung entnommen werden können. Dass in
jedem Fall der Mensch einige Tage nach dem letzten Atemzug tot ist, d. h. ein in
Verwesung übergehender Leichnam, daran lässt die Biologie keinen Zweifel. Me-
dizin und Pflege unterscheiden dabei sichere und unsichere Todeszeichen (Albrecht,
2007, S. 500 f.; Kulbe, 2008, S. 14). Sie sind in Tab 1.2 zusammengestellt.

Tab. 1.2: Sichere und unsichere Todeszeichen

Unsichere Todeszeichen Sichere Todeszeichen

Atemstillstand Totenflecken (nach ca. 90 min.)

Kein fühlbarer Puls Totenstarre (nach 4–12 Std., gelöst ab 3. Tag)

Weite, lichtstarre Pupillen Fäulnisgeruch

Abgekühlte Gliedmaßen

Fahle, marmorierte Haut

Die Frage, was der Tod ist, gewinnt an Komplexität, wenn sie aus der Perspektive
der Psychologie, der Soziologie und der Philosophie gestellt wird. Dass derMensch
sich seiner Endlichkeit bewusst wird, den Tod anderer Menschen mit der persön-
lichen Endlichkeit in Beziehung setzt, »leitet seineMenschwerdung ein« (Gadamer,
2010a, S. 86). V. Frankl sieht im Tod einen Schrittmacher des Sinns (Frankl, 1987,
S. 108 ff.). Wie der Tod ist, das bleibt dem Menschen verborgen. Philosophie,
Weltanschauungen und Religionen versuchen das »Wie des Todes« rational zu
erhellen, spirituell erfahrbar zu machen oder in Glaubenssätzen zu formulieren
(vgl. den differenzierten Überblick in Speck, 2014). Gemeinsam ist den meisten
Todesbildern: Tod endet das biographische Leben. Der bisher Lebende hat, einmal
gestorben, keine Zukunft mehr. Sein Leben samt seiner Persönlichkeit sind Ver-
gangenheit geworden: »Der lebende Mensch hat Vergangenheit und hat Zukunft;
der Sterbende hat keine Zukunft mehr, sondern nur mehr Vergangenheit; der Tote
aber ist seine Vergangenheit.« (Frankl, 1991, S. 55, Anm. 6). Frankl deutet die
Vergangenheit als die unveränderliche Geschichte eines Lebens, ein Dokument, in
dem alles Gelebte, aber auch das ungelebte, versäumte Leben aufgehoben ist
(Frankl, 1991, S. 54). Im Tod wird das Leben, wie er schreibt, zum »Denkmal«
(Frankl, 1987, S. 289).

22

Teil 1: Psychological Care – Theoretisches Konzept

978-3-17-029699-2_D.3d 22 12/9/2016 15:13:25



1.1.4 Die Trauer

Der Tod ist auch eine soziale Zäsur. Mit dem Tod teilen sich Familien, Partner-
schaften und Gemeinschaften. Es gibt den Verstorbenen und die »Hierbleibenden«
(Smeding, 2004, S. 151), die sich seiner zunächst voller Trauer erinnern. Bindungen
erhalten so eine andere Bedeutung. Das Bindungsverhalten gegenüber dem jetzt
Verstorbenen und der »Hierbleibenden« untereinander erhält oft eine veränderte
Dynamik, die neue Anpassungen und Einstellungen erfordert (Bowlby, 2014,
S. 24 f.). Psychologisch gesehen umfasst also der Prozess Trauer nicht nur die
individuelle Verlustbewältigung, sondern auch die soziale Dimension einer ver-
änderten Anpassung an das Fehlen des Verstorbenen in den Systemen, denen er
angehörte.Mit einemWortspiel vonRuthM. Smeding kann der Prozess der Trauer
in einer Formel gefasst werden: vom »Hiergebliebenen« zum »Hierbleibenden«
(Smeding, 2004, S. 151).

Trauer ist also ein Verhaltensprogramm, das dem Menschen die Verarbeitung
von Verlusterfahrungen ermöglicht. Es geht in der individuellen Trauerarbeit
darum, die Persönlichkeit und die Lebensführung an die veränderte Situation nach
dem Verlust eines Wertes anzupassen. Trauer ist damit nichts Pathologisches.
»Trauer ist also eine spontane, natürliche, normale und selbstverständliche Reak-
tion unseres Organismus, genauer gesagt unserer ganzen Person auf Verlust, Tren-
nung und Abschied.« (Canacakis, 2013, S. 32 f.). Trauer kann zu einem Problem
werden, wenn sich einMensch in der Trauer verfängt oder der Trauerprozess durch
traumatische Erlebnisse blockiert ist. Die klinische Psychologie spricht dann von
»komplizierter Trauer« oder »anhaltender Trauer« (Znoj, 2004, S. 11 ff.).

Die Trauer gehört zum Sterben und zur Erfahrung des Todes. Der Sterbende
trauert um das gewohnte Leben. Er verabschiedet mehr und mehr, was sein Leben
bislang ausmachte. Die An- und Zugehörigen beginnen bereits während des letzten
Lebens den Verlust des Sterbenden zu betrauern, was oft dazu führt, dass sie sich so
verhalten, als sei er bereits verstorben. Das kann soziale Isolation des Sterbenden
trotz steter Anwesenheit der Bezugspersonen erzeugen. Nach dem Tod eines Mit-
menschen wird um dessen Verlust in kulturell spezifischer Weise getrauert. Es gibt
in vielen Kulturen und religiösen Kontexten soziale Trauerregeln und -formen,
deren Nichtbefolgung zu Sanktionen führt (Urban, 2011). Mit der Trauer erhält
das Totsein einesMenschen soziale Relevanz. Jene schlägt sich in der Bestattung als
Abschiedsritual und in den Formen der Erinnerungskultur nieder, die die Bedeu-
tung der Verstorbenen sowohl gesellschaftlich wie für dessen persönlichen Lebens-
kreis sichtbar machen (Köster, 2012, S. 22 ff.).

1.1.5 Die Erfahrung der Endlichkeit

Sterben, Tod und Trauer werden in dieser Darstellung als Phänomene des
menschlichen Lebens gesehen, die den Einzelnen mit der Endlichkeit und dadurch
mit der Vergänglichkeit der Existenz konfrontieren. Was der Philosoph M. Hei-
degger als »Sein zum Tode« (Heidegger, 1972, S. 235 ff.) entfaltet, erscheint als die
dem Leben irreversibel einbeschriebene Möglichkeit des Todes. Was der Mensch

23

1 Psychological Care im Kontext der Palliative Care

978-3-17-029699-2_D.3d 23 12/9/2016 15:13:25



am Tod des anderen erlebt, ist »die Möglichkeit des Nicht-mehr-dasein-könnens«
(Heidegger, 1972, S. 250). Heidegger geht dessen Bedeutungsmöglichkeiten durch.
Das Ende desDaseins, das sich imTod ereignet, ist damit zunächst das »Aufhören«,
»in die Unvorhandenheit übergehen« (Heidegger, 1972, S. 244 f.). Es ist zum
zweiten »Enden als Fertigwerden« (Heidegger, 1972, S. 245), also der Abschluss
einer Entwicklung, eines gestalterischen Prozess oder einer Verfertigung. Drittens
ist es das »Sein zum Ende« (Heidegger, 1972, S. 245 f.), als das der Mensch sein
Dasein, das Sein in der Welt verstehen lernt.

Der Gedankengang Heideggers macht auf eine psychische Tendenz aufmerk-
sam, die sich in der Trauer einstellt, der Verklärung des Endes, das der Tod darstellt,
zur Vollendung, was eine qualitative Aufwertung des Endes darstellt. Diese
Tendenz schlägt sich auch in der in palliativen und hospizlichen Kreisen gängigen
Redensart vom »guten Sterben« oder »schönen Tod« nieder. Ziel der hospizlichen
Begleitung ist es ja, den Menschen zu ermöglichen »ihr Leben ungestört, unverzö-
gert, unbeschleunigt, persönlich, sozial integriert, spirituell angenommen, schmerz-
kontrolliert, begleitet und lebenssatt zu vollenden« (Rest, 2006, S. 24). Tod aber ist
und bleibt zuerst das Aufhören des persönlichen Lebens, das Verschwinden der
konkreten Person, evtl. das Fertigwerden der biographischen Entwicklung. Bei all-
dem die höchstpersönliche Würde zu bewahren, das erscheint als zentrale Aufgabe
palliativer und hospizlicher Arbeit. Umder individuellenWürde gerecht zuwerden,
bedarf es der wertschätzenden Begegnungen und der achtsamen Selbstständigkeit
oder, wie es P. Bieri in eine Formel bringt, der »Solidarität der Sterblichen« (Bieri,
2013, S. 335). Es geht umSterben inWürde.Damit ist nicht vorrangig die abstrakte,
absolute Würde, sondern die individuelle Würde des einzigartigen und einmaligen
Menschen angezielt.

Die Psychologie ist über die facheigene Forschung hinaus auf den Dialog mit der
Philosophie, der Soziologie und der Kulturwissenschaft angewiesen, wenn es um
die inhaltliche Reflexion dessen geht, was Würde des Menschen sein kann. Wie
selbst- und fremdkritisch mit den Begriffen, Ideen und Bildern der Würde zu
verfahren ist, die in den Sterbeprozess hineingebracht werden und für die Geltung
erhoben wird, dafür bedarf es multiprofessioneller Diskurse. Aufgabe der Psycho-
logical Care ist es dann, mit dem einzelnen Sterbenden und dessen mitmenschlicher
Umgebung (An- und Zugehörige, Pflegende, Ärzte, Therapeuten) den Ausdrucks-
weisen der höchstpersönlichen Würde fachlich qualifiziert nachzuspüren und das
Umgehen und Handeln, aber auch die »Kunst des Nichthelfens« (Pfeifer-Schaupp,
2010) darauf abzustimmen. Sie wird zum Wegbereiter des Abschiednehmens vom
persönlichen Leben, von denMenschen und den Bindungen. Sie regt behutsam zum
rückblickenden Wertung des gelebten und versäumten Lebens, der Fehler und der
Erfolge an. Sie unterstützt die Frage nach dem, was jetzt, in der knappen Zukunft,
noch gelebt werden soll und gelebt werden kann. Sie ermutigt dazu, das
Fragmentarische des Lebens akzeptieren zu lernen, wie es gerade angesichts des
Sterbens empfunden wird. Sie bestätigt die gewonnene Zufriedenheit, in der die
Lebens- und Persönlichkeitsgeschichte freigegeben und damit deren »Sein-lassen«
eingeleitet wird. »Insgesamt ist es ein letzter Versuch, über das nun endende Leben
als Ganzes Klarheit zu gewinnen. In diesem Punkt wird die Würde des Sterbenden
auch die Würde der Wahrhaftigkeit einschließen« (Bieri, 2013, S. 349). Psycho-

24

Teil 1: Psychological Care – Theoretisches Konzept

978-3-17-029699-2_D.3d 24 12/9/2016 15:13:25




