Teil 1: Psychological Care — Theoretisches
Konzept






1 Psychological Care im Kontext der Palliative
Care

Psychological Care, also Psychotherapie in der Sterbebegleitung, ist ein Baustein
einer umfassenden Palliative Care. Die WHO definierte 2002 die Palliative Care als
einen »Ansatz

e zur Verbesserung der Lebensqualitat von Patienten und deren Familien, die mit
Problemen konfrontiert sind, die mit einer lebensbedrohlichen Erkrankung ein-
hergehen:

e durch Vorbeugen und Lindern von Leiden,

o durch frithzeitiges Erkennen, untadelige Einschiatzung und Behandlung von
Schmerzen

¢ sowie anderen belastenden Beschwerden korperlicher, psychosozialer und spiri-
tueller Art.« (Wikipedia, Palliative Care, Zugriff am 02.07.2015)

Psychological Care gehort zu den Instrumenten der psychosozialen Arbeit mit dem
Sterbenden und seinem sozialen Umfeld. In fachlicher Hinsicht wird sie als Psy-
chotherapie beim Sterben des Menschen eingesetzt. Bewusst wird hier die Pra-
position »bei« verwendet. Dies geht auf eine Differenzierung V. Frankls zuriick, der
Psychotherapie als »symptomatische Therapie« von klinischen, psychogenen Sto-
rungen von Psychotherapie als »Arztlicher Seelsorge« bei »somatogenen Krank-
heiten, die unheilbar sind « (Frankl, 1986, S. 58) unterscheidet. Unheilbarkeit kann
sowohl die Chronifizierung von Krankheit wie die terminale Erkrankung heifSen.
Die korperliche Dimension der Erkrankung ist nicht Gegenstand der psychologi-
schen Therapie. Klinische Psychotherapie greift die Beschwerden auf, die mit deren
psychischer und kognitiver Seite zu tun haben: Unruhe, Angst, Depressivitit, Dis-
soziationen, Anpassungsprobleme. Psychotherapie als » Arztliche Seelsorge« oder
wie in diesem Buch vorgeschlagen als »Psychological Care« blickt aber dartiber
hinaus auch auf die Beschwerden, die sich nicht unmittelbar aus der klinischen
Situation des terminal erkrankten Menschen ergeben. Sie nimmt die Stimmungs-
veranderungen, die unangenehmen und verstorenden Gefuhle und Gedanken, die
existenziellen Fragen des Menschen ernst, der sich mit seinem Sterben auseinan-
dersetzt. Die begleitenden Symptome der Konfrontation mit der nun konkret ge-
wordenen Sterblichkeit konnen auch aus psychologischer Perspektive begleitet
werden. Sie sind in die wissenschaftlich basierte Psychotherapie mit aufzunehmen.
Aus diesem Grund schlug Frankl vor, auch von einer Psychotherapie »bei« un-
heilbarer Erkrankung zu sprechen, um den supportiven Charakter zu verdeutli-
chen, der sich in psychotherapeutische Unterstutzung und Begleitung des Men-
schen und der An- und Zugehorigen in deren Leid differenziert. Es geht nach Frankl

17



Teil 1: Psychological Care — Theoretisches Konzept

darum, »dem Kranken auch noch in seinem Leiden, also bis zuletzt, eine Sinnfin-
dung zu ermoglichen« (Frankl, 1986, S. 58).

1.1 Sterben, Tod und Trauer als Lebensphanomene

Sterben, Tod und Trauer scheinen eine Einheit zu bilden. Dennoch unterscheiden
sich die Phinomene des Sterbens und des Todes von der Trauer. Das Sterben ist der
Lebensprozess, in dem das Leben erlischt und der Mensch in den Tod iibergeht.
Sterben ist zunichst ein biologischer Vorgang, der durch eine zunehmende Des-
organisation der Organfunktion, den Zerfall der Organe selbst und letztlich das
Aufhoren der vitalen Prozesse gekennzeichnet ist (Borasio, 2011, S. 11 ff.). Aus
kognitiver Sicht nimmt der Sterbende diesen Prozess intuitiv an den erheblichen
Veranderungen seiner Fahigkeiten und Fertigkeit, seines korperlichen und psychi-
schen Zustandes, seiner Leistungsfiahigkeit und der Lebensumstinde wahr. Sie
werden sozial durch verbalisierte Informationen (Arzt- und Pflegegespriche) und
genauso durch nonverbale Informationen (veranderter Umgang der Mitmenschen)
ruckgemeldet. Letztlich setzt sich der sterbende Mensch in der Reflexion mit der
Lage auseinander. Die Anpassung an das Sterben in der psychischen Dimension
beginnt. Damit ergreift das Sterben den Menschen als Person. Thm wird deutlich,
dass er mit der Grenze seines Lebens in eine irreversible Beriihrung gerdt. Das
»Wissen um das eigene Sterbenmiissen« (Gadamer, 2010a, S. 89) wird zur Ge-
wissheit, im personlichen Sterben angekommen sein. Das Sterben wird zur Le-
bensaufgabe, die jetzt an den Einzelnen konkret herantritt. Das Sterben gehort also
in das Leben hinein. Folglich sind der Kontakt, die Kommunikation und die
Interaktion mit dem Sterbenden so zu gestalten, dass dessen Lebenswertgefiihl, die
Identitit der Personlichkeit, die Grenzen, die Distanz ermoglichen, und die Zu-
wendung, die Nihe stiftet, also die soziale Bedeutung des Betroffenen erhalten
bleibt und er zu diesem besonderen, letzten Leben ermutigt wird. Diese letzte Le-
benszeit darf fir den Sterbenden nicht »die Terminalphase einer unheilbaren
Krankheit« sein, sondern soll als »die alles entscheidende Zeit seines Lebens«
(Jonen-Thielemann, 2007, S. 1019) wahrgenommen und angenommen werden.

1.1.1 Sterben in biologisch-medizinischer Perspektive

Wann also beginnt das Sterben? Diese Frage setzt voraus, dass Sterben ein Prozess
innerhalb des Lebens ist. Wird Sterben als Prozess verstanden, ist es moglich, ein-
zelne Abschnitte, damit einen Beginn und ein Ende, in der verbleibenden Lebenszeit
zu beschreiben. So wird strukturelle Uberschaubarkeit hergestellt, die dem Be-
troffenen, seinen An- und Zugehorigen, den Pflegenden und den Behandlern
Orientierung im Fluss des letzten Lebens gibt. Das Prozessmodell des Sterbens gilt
vorwiegend bei schwersten Erkrankungen, zeigt sich in weniger spektakuldrer

18



1 Psychological Care im Kontext der Palliative Care

Weise beim alten Menschen, der langsam lebensschwach wird. Es taugt kaum dazu,
rasche Sterbeverliufe als Folge plotzlicher Erkrankungen (Infarkte, todliche Vi-
rusinfekte, plotzlicher Tod) oder Versterben bei Unfillen oder Katastrophen zu
beschreiben. Wenn von den letzten Lebensphasen gesprochen wird, so setzt das
einen altersunabhingigen Prozess infolge einer Schwersterkrankung voraus.

Grundlage der palliativmedizinischen Beschreibung des Sterbeprozesses bilden
vor allem die korperlichen Symptome und die Moglichkeit zu Aktivitidten seitens
des Erkrankten (Jonen-Thielemann, 2007, S.1020; Albrecht, 2007, S.500f.;
Knipping, 2007, S. 467 ff., Kulbe, 2008, S. 11, Feddersen, Seitz & Stacker, 20135,
S.110). Die folgende Tabelle (» Tab.1.1) vermittelt einen Uberblick iiber den
Sterbeprozess:

Tab. 1.1: Uberblick Gber den Sterbeprozess

Rehabilita- Beginn der palliati- Symptomentlastung durch Schmerztherapie
tionsphase ven Behandlung und spezifische Versorgung ermdéglicht weit-
gehende Alltagstauglichkeit.

Praterminale Zunahme der Die Folgen der fortschreitenden Erkrankung

Phase lebenseinschran- wirken sich wahrnehmbar auf die Lebensfuh-
kenden Krankheits-  rung aus und fuhren zu Einschrankungen der
folgen Alltagsaktivitat. Rasche Ermudbarkeit und

Schwache sind deutlich. Schmerzen und spezifi-
sche Symptome sind weitgehend beherrschbar.

Terminale Ruckzug des Die letzten Tage sind durch Uberwiegende

Phase Sterbenden Bettlagerigkeit, Abwendung vom duBeren Le-
ben, Schlafrigkeit, Reduktion oder Verweige-
rung der Nahrungsaufnahme gekennzeichnet.
Psychomotorische Unruhe (Nesteln, Zupfen am
Bett, Aufstehversuche), Angst und Desorientie-
rung kénnen auftreten.

Finale Phase Sterben In den letzten Lebensstunden sind etwa 75 %
der Menschen ohne Bewusstsein, 90 % in der
Sterbestunde. Atempausen, Rasselatmung,
Seufzeratmung, Erkaltung an Handen und Bei-
nen, Marmorierung der Haut, offener Mund,
nach oben gerichteter, verschwommener Blick,
Inkontinenz, Eintribung des Bewusstseins bis
hin zu komatosen Zustanden, spitze Nase und
Kinn mit Blasse im Mundbereich sind die
Kennzeichen des eintretenden Todes.

Das »letzte Leben«, vor allem in den beiden erstgenannten Phasen, verlduft meist
nicht nach Plan, sondern ist oft von Wendungen geprigt. Es sind die letzten Le-
benstage und -stunden, die eine hohe Stereotypie in den Symptomen und im Ver-
halten des Menschen zeigen. Hiufig gehen die terminale und die finale Phase
ineinander iiber und werden zusammengefasst. Zwar ist die Aufklarung der An-
gehorigen tiber die Symptome der letzten Lebensstunden inzwischen in den meisten
Bereichen der medizinischen Versorgung angekommen. Oft fragen aber auch

19



Teil 1: Psychological Care — Theoretisches Konzept

Menschen nach, die das Sterben auf sich zukommen spuiren, wie es denn sei, wie es
sich denn anfiihle. Auch hier ist eine behutsame Erklirung der Phanomene sinnvoll.
Wichtig erscheint in diesen alle Beteiligten tief bewegenden Tagen und Stunden,
dass von moglichst vielen fachlichen Seiten die bangen Fragen und oft irritierenden
Wahrnehmungen aufgegriffen und bearbeitet werden, mit grofler Geduld und
immer wieder. Die kognitive Aufnahmefahigkeit ist nicht nur bei den Sterbenden,
sondern auch bei Angehorigen haufig eingeschriankt, so dass ein einmaliges Ge-
sprach wenig bewirkt.

1.1.2 Das letzte Atmen

In der Trauerbegleitung werden zuweilen quilende Schuldgefiihle geschildert, weil
Angehorige den Sterbenden in seinen letzten Lebensmomenten, bei seinem letzten
Atemzug »allein« gelassen haben. Das verweist darauf, dass die letzten Atemziige
einen besonderen Augenblick darstellen. Greifen wir einige psychologische Aspekte
an der Bedeutung des Atmens auf, um dessen Bedeutung fiir die Sterbeerfahrung zu
erfassen.

Die Achtsamkeitspsychologie sieht im Atmen ein Erlebnisbild fiir das ganze
Leben, weil »im Atmen alles enthalten ist, um das volle Potenzial unseres Mensch-
seins zu entwickeln« (Kabat-Zinn, 2013a, S.23). Der Atem fokussiert den Men-
schen auf die Gegenwart seines Lebens. »Denn wir konnen nur jetzt atmen — der
letzte Atemzug ist vergangen und der nachste noch nicht da — es geht also immer
diesen Atmen, gerade jetzt.« (Kabat-Zinn, 2013a, S.23). Der Atem bringt den
Menschen aber auch mit der jungsten Vergangenheit, dem letztvergangenen
Atemzug, und der Zukunft in Berihrung, dem nichsten Atemzug. In der Medita-
tion verwendet man fiir den Atem deshalb auch das Bild der Schwingtir. Solange
jemand atmet, lebt er augenscheinlich. So kann angesichts einer schwierigen
Diagnose oder der Wahrnehmung einer deutlichen Einschrankung der Lebensfa-
higkeit der Verweis auf das Atmen beruhigen: »Solange Sie atmen, ist mit Thnen
mehr in Ordnung als nicht in Ordnung, an was immer Sie leiden.« (Kabat-Zinn,
2013b, S. 12 f.). Atmen konnen, heifst leben. Erstickungsanfille, also eine erzwun-
gene Unterbrechung des Atmens, ruft Panik hervor.

Davon ist das Aufhoren des Atmens (Einstellung des reflektorischen Atmens)
zu unterscheiden. Neuropsychologisch betrachtet wirkt sich die bewusste
Wahrnehmung des Atmens auf das Vegetative Nervensystem (VNS) aus. Das
VNS hat zwei Zweige. Das sympathische Nervensystem ermoglicht dem Men-
schen die angemessene Reaktion gegentiber Bedrohung oder vermittelt Antriebs-
energie bei der Wahrnehmung von Chancen. Es ist mit den Stress-Moderations-
Arealen im Mittelhirn (Hippocampus, Amygdala) verbunden. Das andere, das
parasympathische Nervensystem reguliert den Atem und versetzt den Menschen
in einen normalen Ruhezustand. Es »beruhigt auch den Geist und fordert innere
Ruhe« (Hanson & Mendius, 2012, S.78). Die Atmung kann also fiir die
Aktivierung des parasympathischen Nervensystems geniitzt werden und so
ausgehend von der Herzfrequenz Stabilitit und Harmonisierung bewirken
(Graham, 2014, S. 282 f.).

20



1 Psychological Care im Kontext der Palliative Care

Der Atem ist ein erlebbares Symbol fiir das Leben. Das zeigt auch die philosophi-
sche, spirituelle und religiose Tradition, in der die Worter fir Atem (hebr. ruach,
griech. pneuma, lat. spiritus) mit der Bedeutung der Lebendigkeit verbunden sind.
Insofern eignet dem letzten Atemzug eine besondere Dimension: Wer nicht mehr
atmet, aus dem ist das Leben gewichen. Er ist auf erfahrbare Weise tot. Der
Ubergang vom Leben zum Totsein ereignet sich auf der Erfahrungsebene genau im
letzten Atemzug. Wer im Sterbezimmer die Stille erlebte, die nach dem letzten
fliefSenden, sanften oder tiefen Ausatmen eintritt, weifl, warum Menschen damit
ringen, eben nicht dabei gewesen zu sein (Feddersen, Seitz & Stacker, 2015, S.129).
Es bedarf zur Entlastung von etwaigen Schuldgefuhlen geduldiger Exploration. Sie
haben weit mehr mit Beschamung als mit Schuld zu tun:

o Driickte der lebende Angehorige den Wunsch spurbar aus, dass gerade Sie in den
letzten Stunden da sein sollten? Oder, dass jemand da sein sollte? Geht es also
darum, nicht alleine sterben zu mussen oder begleitet sterben zu wollen?

e Gab es fur Sie Grinde, nicht dabei zu sein? Waren Sie objektiv, der Lage
geschuldet? Oder subjektiv? Vielleicht trauten Sie es sich nicht zu, dabei zu sein —
oder haben von sich etwas so Besonderes in der Situation erwartet, dass es Sie
davon abgehalten hat?

e Kann es sein, dass der Sterbende allein sein wollte? Weil er Sie ein letztes Mal vor
Unangenehmen schuitzen wollte, so wie er es oft getan hat? Wie es zu Threr
Bindung passte?

e Kann es sein, dass er bewusst und ein einziges Mal das Wichtigste in seinem
Leben ungeteilt und selbst durchstehen wollte? — Und Sie haben ihm diese
Chance geschenkt.

o Vielleicht sah sich der Sterbende noch gar nicht so todesnah — und starb fir ihn
selbst unerwartet bald?

Die Bedeutung des »letzten Atemzuges« zu relativieren, widerspricht der existen-
ziellen Bedeutung des Atems fir den Menschen. Therapeutisch sinnvoller ist es,
noch einmal tiber den Atem als Zeichen fiir die Lebensbediirfnisse des Verstorbenen
nachzudenken oder dessen Bindung an den Hiergebliebenen nachzugehen.

1.1.3 Der Tod

Endet das Leben, dann tritt der Tod ein. Am Leichnam sind keine Vitalfunktionen
mehr nachweisbar. Biologisch ist der »Gesamttod des Organismus« (Borasio,
2011, S. 15 f.) festzustellen. Der Zeitpunkt, ab wann ein Mensch als tot bezeichnet
wird, wird medizinisch differenziert gesehen. Die einzelnen lebenswichtigen
Organe stellen ihre Funktion allmahlich und zu unterschiedlichen Zeitpunkten ein.
Das »Multiorganversagen« beendet dann das Leben. Auch der Funktionsverlust
eines einzigen lebensnotwendigen Organs (Herz, Lunge, Leber, Niere, Gehirn)
kann zum Tod fithren (Borasio, 2011, S.17-19). Fiir die Rehabilitations- und
Transplantationsmedizin sind die irreversible Schadigung und der vollkommene
Funktionsverlust des Hirns das zentrale Kriterium fiir das Totsein eines Menschen.

21



Teil 1: Psychological Care — Theoretisches Konzept

Sind Grofs-, Mittelhirn und Stammbhirn, das viele vegetative Funktionen steuert,
autonom nicht mehr funktionsfihig, ist der Sterbevorgang unumkehrbar gewor-
den. Fir die Organentnahme koénnen einzelne Organe (Augennetzhaut, Herz,
Niere, Leber, Lunge) funktionsfahig erhalten werden, der »Tod des Gesamtorga-
nismus als integrierte(r) biologischer Einheit ist aber zu diesem Zeitpunkt schon
unumkehrbar vollzogen« (Borasio, 2011, S.21). Inzwischen wird auch der Vor-
derhirntod (irrerversibler Funktionsverlust des prifronatalen Cortex) als frithest-
moglicher Zeitpunkt des Todeseintritts diskutiert. Die Frage nach dem Eintreten
des Todes erhilt aus medizinischer Sicht interessengeleitete Antworten. Je friher
ein Mensch fiir tot erklart werden kann, um so besser ist der Zustand der Organe,
die im Falle einer Organspendeeinwilligung entnommen werden konnen. Dass in
jedem Fall der Mensch einige Tage nach dem letzten Atemzug tot ist, d. h. ein in
Verwesung ubergehender Leichnam, daran lasst die Biologie keinen Zweifel. Me-
dizin und Pflege unterscheiden dabei sichere und unsichere Todeszeichen (Albrecht,
2007, S. 500 f.; Kulbe, 2008, S. 14). Sie sind in Tab 1.2 zusammengestellt.

Tab. 1.2: Sichere und unsichere Todeszeichen

Unsichere Todeszeichen Sichere Todeszeichen

Atemstillstand Totenflecken (nach ca. 90 min.)

Kein fuhlbarer Puls Totenstarre (nach 4-12 Std., geldst ab 3. Tag)
Weite, lichtstarre Pupillen Faulnisgeruch

Abgekuhlte GliedmaBen

Fahle, marmorierte Haut

Die Frage, was der Tod ist, gewinnt an Komplexitdt, wenn sie aus der Perspektive
der Psychologie, der Soziologie und der Philosophie gestellt wird. Dass der Mensch
sich seiner Endlichkeit bewusst wird, den Tod anderer Menschen mit der person-
lichen Endlichkeit in Beziehung setzt, »leitet seine Menschwerdung ein« (Gadamer,
2010a, S. 86). V. Frankl sieht im Tod einen Schrittmacher des Sinns (Frankl, 1987,
S.108 ff.). Wie der Tod ist, das bleibt dem Menschen verborgen. Philosophie,
Weltanschauungen und Religionen versuchen das »Wie des Todes« rational zu
erhellen, spirituell erfahrbar zu machen oder in Glaubenssitzen zu formulieren
(vgl. den differenzierten Uberblick in Speck, 2014). Gemeinsam ist den meisten
Todesbildern: Tod endet das biographische Leben. Der bisher Lebende hat, einmal
gestorben, keine Zukunft mehr. Sein Leben samt seiner Personlichkeit sind Ver-
gangenheit geworden: »Der lebende Mensch hat Vergangenheit und hat Zukunft;
der Sterbende hat keine Zukunft mehr, sondern nur mehr Vergangenheit; der Tote
aber ist seine Vergangenheit.« (Frankl, 1991, S.55, Anm. 6). Frankl deutet die
Vergangenheit als die unveranderliche Geschichte eines Lebens, ein Dokument, in
dem alles Gelebte, aber auch das ungelebte, versiumte Leben aufgehoben ist
(Frankl, 1991, S. 54). Im Tod wird das Leben, wie er schreibt, zum »Denkmal«
(Frankl, 1987, S.289).

22



1 Psychological Care im Kontext der Palliative Care

1.1.4 Die Trauer

Der Tod ist auch eine soziale Zisur. Mit dem Tod teilen sich Familien, Partner-
schaften und Gemeinschaften. Es gibt den Verstorbenen und die » Hierbleibenden «
(Smeding, 2004, S. 151), die sich seiner zunachst voller Trauer erinnern. Bindungen
erhalten so eine andere Bedeutung. Das Bindungsverhalten gegeniiber dem jetzt
Verstorbenen und der »Hierbleibenden« untereinander erhilt oft eine veranderte
Dynamik, die neue Anpassungen und Einstellungen erfordert (Bowlby, 2014,
S.241.). Psychologisch gesehen umfasst also der Prozess Trauer nicht nur die
individuelle Verlustbewiltigung, sondern auch die soziale Dimension einer ver-
anderten Anpassung an das Fehlen des Verstorbenen in den Systemen, denen er
angehorte. Mit einem Wortspiel von Ruth M. Smeding kann der Prozess der Trauer
in einer Formel gefasst werden: vom »Hiergebliebenen« zum »Hierbleibenden«
(Smeding, 2004, S.151).

Trauer ist also ein Verhaltensprogramm, das dem Menschen die Verarbeitung
von Verlusterfahrungen ermoglicht. Es geht in der individuellen Trauerarbeit
darum, die Personlichkeit und die Lebensfuhrung an die verdnderte Situation nach
dem Verlust eines Wertes anzupassen. Trauer ist damit nichts Pathologisches.
»Trauer ist also eine spontane, natiirliche, normale und selbstverstandliche Reak-
tion unseres Organismus, genauer gesagt unserer ganzen Person auf Verlust, Tren-
nung und Abschied.« (Canacakis, 2013, S. 32 f.). Trauer kann zu einem Problem
werden, wenn sich ein Mensch in der Trauer verfingt oder der Trauerprozess durch
traumatische Erlebnisse blockiert ist. Die klinische Psychologie spricht dann von
»komplizierter Trauer« oder »anhaltender Trauer« (Znoj, 2004, S. 11 ff.).

Die Trauer gehort zum Sterben und zur Erfahrung des Todes. Der Sterbende
trauert um das gewohnte Leben. Er verabschiedet mehr und mehr, was sein Leben
bislang ausmachte. Die An- und Zugehorigen beginnen bereits wihrend des letzten
Lebens den Verlust des Sterbenden zu betrauern, was oft dazu fiihrt, dass sie sich so
verhalten, als sei er bereits verstorben. Das kann soziale Isolation des Sterbenden
trotz steter Anwesenheit der Bezugspersonen erzeugen. Nach dem Tod eines Mit-
menschen wird um dessen Verlust in kulturell spezifischer Weise getrauert. Es gibt
in vielen Kulturen und religiosen Kontexten soziale Trauerregeln und -formen,
deren Nichtbefolgung zu Sanktionen fuhrt (Urban, 2011). Mit der Trauer erhilt
das Totsein eines Menschen soziale Relevanz. Jene schlagt sich in der Bestattung als
Abschiedsritual und in den Formen der Erinnerungskultur nieder, die die Bedeu-
tung der Verstorbenen sowohl gesellschaftlich wie fur dessen personlichen Lebens-
kreis sichtbar machen (Koster, 2012, S. 22 ff.).

1.1.5 Die Erfahrung der Endlichkeit

Sterben, Tod und Trauer werden in dieser Darstellung als Phinomene des
menschlichen Lebens gesehen, die den Einzelnen mit der Endlichkeit und dadurch
mit der Verganglichkeit der Existenz konfrontieren. Was der Philosoph M. Hei-
degger als »Sein zum Tode« (Heidegger, 1972, S. 235 ff.) entfaltet, erscheint als die
dem Leben irreversibel einbeschriebene Moglichkeit des Todes. Was der Mensch

23



Teil 1: Psychological Care — Theoretisches Konzept

am Tod des anderen erlebt, ist »die Moglichkeit des Nicht-mehr-dasein-konnens«
(Heidegger, 1972, S.250). Heidegger geht dessen Bedeutungsmoglichkeiten durch.
Das Ende des Daseins, das sich im Tod ereignet, ist damit zunichst das » Aufhorenc,
»in die Unvorhandenheit iibergehen« (Heidegger, 1972, S.2441f.). Es ist zum
zweiten »Enden als Fertigwerden« (Heidegger, 1972, S.245), also der Abschluss
einer Entwicklung, eines gestalterischen Prozess oder einer Verfertigung. Drittens
ist es das »Sein zum Ende« (Heidegger, 1972, S.245 {.), als das der Mensch sein
Dasein, das Sein in der Welt verstehen lernt.

Der Gedankengang Heideggers macht auf eine psychische Tendenz aufmerk-
sam, die sich in der Trauer einstellt, der Verklarung des Endes, das der Tod darstellt,
zur Vollendung, was eine qualitative Aufwertung des Endes darstellt. Diese
Tendenz schligt sich auch in der in palliativen und hospizlichen Kreisen giangigen
Redensart vom »guten Sterben« oder »schonen Tod« nieder. Ziel der hospizlichen
Begleitung ist es ja, den Menschen zu ermoglichen »ihr Leben ungestort, unverzo-
gert, unbeschleunigt, personlich, sozial integriert, spirituell angenommen, schmerz-
kontrolliert, begleitet und lebenssatt zu vollenden« (Rest, 2006, S. 24). Tod aber ist
und bleibt zuerst das Aufhoren des personlichen Lebens, das Verschwinden der
konkreten Person, evtl. das Fertigwerden der biographischen Entwicklung. Bei all-
dem die hochstpersonliche Wiirde zu bewahren, das erscheint als zentrale Aufgabe
palliativer und hospizlicher Arbeit. Um der individuellen Wiirde gerecht zu werden,
bedarf es der wertschitzenden Begegnungen und der achtsamen Selbststandigkeit
oder, wie es P. Bieri in eine Formel bringt, der »Solidaritit der Sterblichen« (Bieri,
2013,S. 335). Es geht um Sterben in Wiirde. Damit ist nicht vorrangig die abstrakte,
absolute Wiirde, sondern die individuelle Wiirde des einzigartigen und einmaligen
Menschen angezielt.

Die Psychologie ist iiber die facheigene Forschung hinaus auf den Dialog mit der
Philosophie, der Soziologie und der Kulturwissenschaft angewiesen, wenn es um
die inhaltliche Reflexion dessen geht, was Wiirde des Menschen sein kann. Wie
selbst- und fremdkritisch mit den Begriffen, Ideen und Bildern der Wiirde zu
verfahren ist, die in den Sterbeprozess hineingebracht werden und fiir die Geltung
erhoben wird, dafur bedarf es multiprofessioneller Diskurse. Aufgabe der Psycho-
logical Care ist es dann, mit dem einzelnen Sterbenden und dessen mitmenschlicher
Umgebung (An- und Zugehorige, Pflegende, Arzte, Therapeuten) den Ausdrucks-
weisen der hochstpersonlichen Wiirde fachlich qualifiziert nachzuspiiren und das
Umgehen und Handeln, aber auch die »Kunst des Nichthelfens« (Pfeifer-Schaupp,
2010) darauf abzustimmen. Sie wird zum Wegbereiter des Abschiednehmens vom
personlichen Leben, von den Menschen und den Bindungen. Sie regt behutsam zum
ruckblickenden Wertung des gelebten und versaumten Lebens, der Fehler und der
Erfolge an. Sie unterstutzt die Frage nach dem, was jetzt, in der knappen Zukunft,
noch gelebt werden soll und gelebt werden kann. Sie ermutigt dazu, das
Fragmentarische des Lebens akzeptieren zu lernen, wie es gerade angesichts des
Sterbens empfunden wird. Sie bestitigt die gewonnene Zufriedenheit, in der die
Lebens- und Personlichkeitsgeschichte freigegeben und damit deren »Sein-lassen«
eingeleitet wird. »Insgesamt ist es ein letzter Versuch, iber das nun endende Leben
als Ganzes Klarheit zu gewinnen. In diesem Punkt wird die Wiirde des Sterbenden
auch die Wiirde der Wahrhaftigkeit einschlieflen« (Bieri, 2013, S. 349). Psycho-

24





