1 Grundlagen

Die Anfinge der chinesischen Medizin liegen sehr weit in der Vergangen-
heit, die ersten Aufzeichnungen sind auf das dritte Jahrhundert v. Chr.
datiert. Wie genau sie sich entwickelt hat, lasst sich aus den Texten nicht

entnehmen, aber so wie nachfolgend dargestellt, konnte es sich zugetragen
haben.

1.1 Punkte

Wie uberall auf der Welt werden sich wohl auch im alten China die
Menschen intuitiv dort beriithrt haben, wo sie Schmerzen und Unwohlsein
im Korper erlebten. Mit Sicherheit wussten sie auch damals schon, wie
wohltuend es ist, sich bei Verspannungen den Nacken zu reiben, bei
Kopfweh die Schlifen oder die Stirn zu massieren oder den Rucken bei
Schmerzen und Schwiiche zu stiitzen. Sie entdeckten dabei, dass es nicht nur
die Beruithrung an sich war, die gut tat, sondern dass es bestimmte kleine
Bereiche waren, mit denen sie Beschwerden besonders erfolgreich lindern
konnten. Man begann dann wohl, dieses intuitive Handeln und die
besonders wohltuenden Stellen, die heute als Akupunktur- und Akupres-
surpunkte bekannt sind, genauer zu erforschen. Dabei wurde eine ganze
Reihe von Entdeckungen gemacht, so zum Beispiel, dass die Punkte
anatomisch bei allen Menschen an den gleichen Stellen liegen und dass sich
die Beschwerden, bei denen diese gehalten oder gerieben werden, jeweils
sehr dhnlich sind. Aufgrund der sich wiederholenden Erfahrungen im Laufe
der Jahrtausende wurden die Indikationen fiir den Einsatz dieser Punkte
immer genauer und detaillierter beschrieben. Dabei werden Punkte, die
dort liegen, wo auch die Beschwerden sind, Lokal- oder auch Nahpunkte
genannt.

Auch andere menschliche Gesten, z. B. das Reiben der Handflichen bei
Nervositit, weckten Aufmerksamkeit. Wie schon bei den Lokalpunkten
wurden Zusammenhinge in Bezug auf Beschwerden erkennbar. Immer
mehr Punkte, die an Armen und Beinen liegen und von dort aus auf die
Symptome von Beschwerden wirken, kamen dazu. Diese werden Fern- oder
Distalpunkte genannt. Spater wurde begonnen, Lokal- und Fernpunkte
miteinander zu kombinieren.

15

Ort der Einflussnahme



1 Grundlagen

L)

11/ 8

Shu Xue

Abb. 1.1:
Ort der Einflussnahme

09

»Im chinesischen heifSen diese Orte shu-xue, was so viel wie >Loch,
»Offnung., >Vertiefung< oder auch >Ort der Einflussnahme«heifit. [. . .] Diese
Orte nennen wir Akupunkturpunkte. Es handelt sich bei den Akupunk-
turpunkten also nicht um beliebige Punkte auf der Haut, sondern um
Einlasse zu den sogenannten Energieleitbahnen, tber die man auf den
energetischen Prozess Einfluss nehmen kann« (Hempen 1988, S. 169-170).

»In alten Zeiten, als die chinesischen Stadte noch von Mauern umgeben
waren, wurden die Tore geoffnet, um Versorgungsgiter hineinzulassen,
und geschlossen, um Schaden abzuwehren. Die Akupunkturpunkte sind
solche Tore, subtile Pforten des Korpers, die geoffnet und geschlossen
werden, um seine Dynamik zu regeln« (Beinfield & Korngold 2003,
S.291).

e Nah- oder Lokalpunkte sind Punkte, die am Ort von Beschwerden
bzw. in deren Nihe liegen und Einfluss auf diese haben.

e Fern- oder Distalpunkte wirken aus der Distanz regulierend auf
unterschiedliche Funktionen im Menschen.

1.2 Leitbahnen

Einige Menschen beschrieben von den Punkten ausgehend kribbelnde,
pulsierende, stromende, warme oder kiithle Ausstrahlungen. Es zeigte sich,
dass es in den Beschreibungen dieser Phinomene grofe Ubereinstimmun-
gen gab. Durch Jahrhunderte lange Erfassungen dieser Aussagen wurden
immer genauere » Wege« beschrieben, die den Koérper durchziehen und die
Punkte miteinander verbinden.

»Der chinesische Begriff jing-luo wird [...] mit Leitbahnen tbersetzt.
[...] jing heifst >durchgehen< oder >der Faden eines Stoffes< und /uo heifSt
setwas, was verbindet oder anknupft« beziehungsweise »ein Netz«[. ..] In der
chinesischen Theorie gelten die Bahnen als unsichtbar; nichtsdestoweniger
denkt man sie als eine physische Realitit. [...] Die Leitbahnen verbinden
das Innere des Koérpers mit dem Aufleren [...] eine Behandlung an der
Oberfliche des Korpers gelegener Punkte wirkt sich auf das Innere des
Korpers aus« (Kaptchuk 1988, S. 90).

»Es werden Leitbahnen beschrieben, von denen genau vorhergesagt
werden kann, dass hier energetische Prozesse hindurch ziehen, die jedoch
mit keinem Mikroskop sichtbar gemacht werden konnen, die bei keiner
anatomischen Sezession gefunden werden. Vergleichbar sind diese ener-
getischen Prozesse auch mit den Bahnen der Planeten, die nach unseren
Berechnungsmoglichkeiten exakt bestimmt werden koénnen. Schon seit
langem sind genaue Vorhersagen tiber konkrete Orte des Himmels moglich,
an denen zu bestimmten Zeiten ein Planet vorbeikommt. In der tibrigen Zeit

16



1.3 qi

ist die postulierte Bahn nicht nachweisbar, setzt sich von ihrer Umgebung
nicht nachweisbar ab« (Hempen 1988, S.171).

{ ’

] :, /

1 Brust
Yang Ming Tai Yin
Shao Yang Jue Yin
Tai Yangj' — Shao Yin

Y
Yang-Leitbahnen # Yin-Leitbahnen

Bl Gb Ma Mi Le Ni

Ful}

1.3 qi

All diese Beobachtungen fuhrten zu der Vorstellung, dass es eine Kraft im
Korper gibt, die allen Lebensvorgingen zugrunde liegt. Sie zirkuliert ent-
lang der Leitbahnen und verdichtet sich in den Punkten, tiber deren Sti-
mulation sie reguliert werden kann. Diese Kraft wurde gi genannt.

»Wir konnen sagen, dass alles im Universum [...] aus Qi zusammen-
gesetzt und durch sein Qi definiert ist. Aber Qi ist weder ein unverander-
licher Urstoff noch einfach die Lebensenergie, obwohl das Wort gelegent-
lich so uibersetzt wird. [...] aber vielleicht konnen wir uns Qi als Materie an
der Grenzlinie zur Energie oder als Energie am Punkt der Materialisierung
vorstellen. [...] Qi wird vielmehr funktional verstanden: durch sein Wir-
ken« (Kaptchuk 1988, S.46-47).

»Laut diesen alten Philosophen sind sogar Leben und Tod nichts anderes
als Aggregation und Dispersion von gi. Wang Chong (27-97 n. Chr.) sagt:
>Qi formt den menschlichen Korper genauso, wie Wasser zu Eis wird. So
wie Wasser friert, um Eis zu werden, so ballt sich auch das Qi zusammen,
um den menschlichen Kérper zu formen. Wenn Eis schmilzt, wird es zu

17

Abb. 1.2:
Leitbahnen

Qi

Abb. 1.3:



1 Grundlagen

N

Abb. 1.4:
Urbild von Yin und
Yang

Wasser. Wenn der Mensch stirbt, wird er oder sie wieder zu Geist —shen. Es
wird jetzt Geist genannt, genauso wie geschmolzenes Eis seinen Namen zu
Wasser dndert« (Maciocia 1994, S. 40).

Zusammenfassung

qi ist eine Kraft, deren Fliefsen im Korper auf unterschiedlichste Weise zu
erfahren ist. Als Ausbreitung und Stromen entlang der Leitbahnen in
Form von Wirme, Taubheit, Kribbeln oder einer Art Schauer. gi
verdichtet sich in Punkten. Diese sind deutlich zu sptiren, wenn sie z. B.
mit Druck stimuliert werden. Uber die Punkte kann auf das Wirken von
qi Einfluss genommen werden. Das betrifft alle korperlichen, seelischen
L und geistigen Vorgiange im Menschen.

J

1.4 Yinund Yang

Aus Sicht der chinesischen Philosophie und Medizin ist der Mensch un-
trennbar mit der Natur verbunden. Es ist durch das Erforschen und
Verstehen der dufleren Phinomene gelungen, innere Vorginge im Men-
schen — Physiologie — zu erkliren sowie Erkrankungen und ihre Sympto-
me — Pathologie — zu verstehen.

Das Urbild von Yin und Yang ist das eines Berges mit einer sonnenbe-
schienenen und einer Schattenseite. Die Sonnenseite wird Yang genannt.
Dort ist es wirmer und heller. Die Pflanzen streben dem Licht entgegen und
offnen ihre Bliiten, Wasser verdampft und steigt nach oben. Der Schatten
entspricht dem Yin, es ist kithler und dunkler. Die Pflanzen schliefsen ihre
Bluten, Wasserdampf kondensiert zu Wasser und tropft nach unten, um von
der Erde aufgenommen zu werden.




1.4 Yin und Yang

So werden dem Yang Wirme, Helligkeit, das AufSere, das sich Offnende,
Aufsteigende und Verstromende, die Aktivitat, der Tag und der Sommer
zugeordnet.

Yin steht fiir das Kiihle, Dunkle, das Innere, sich Zusammenziehende,
Aufnehmende und Bewahrende, die Nacht und den Winter.

Viel entscheidender als diese Zuordnung ist die Dynamik, die sich aus
diesem Bild ergibt. Da die Sonne im Laufe des Tages wandert, verschieben
sich Sonnen- und Schattenseite. Am Abend liegt der Teil des Berges im
Schatten, der morgens in der Sonne war und umgekehrt. Somit handelt es
sich bei Yin und Yang nicht um eine starre Zuordnung, sondern um
Polarititen. Alle Prozesse schwingen zwischen den Polen hin und her, auf
und ab, nach innen und aufSen. So wie Tag und Nacht aufeinander folgen
und sich dabei verdndern, so wie die Jahreszeiten aufeinander folgen,
entwickeln sich alle grundlegenden Lebensprozesse. Ruhe und Aktivitdt
bedingen einander. Erst durch die Kraft, die beim Ruhen gesammelt wurde,
erwichst der Impuls zum Handeln. Zusammenziehen und Offnen brau-
chen einander, damit z.B. Bewegungen geschmeidig verlaufen. Wenn
Muskeln sich zusammenziehen, dehnen sich andere. Daraus ergibt sich,
dass es sich bei Yin und Yang nicht um Gut oder Schlecht handeln kann,
nicht um Krafte der Konfrontation und des Kampfes, sondern vielmehr um
solche des Miteinanders und der Kooperation.

»Der Himmel wurde erzeugt durch eine Ansammlung von Yang; die
Erde wurde erzeugt durch eine Ansammlung von Yin. Wasser und Feuer
sind die Symbole von Yin und Yang; Yin und Yang sind [...] der Anfang
aller Dinge Schopfung. Das Yang steigt zum Himmel auf; das Yin sinkt zur
Erde ab. So weist das Universum Ruhe und Bewegung auf; sie werden
kontrolliert durch die Weisheit der Natur. Die Natur schenkt die Macht zu
empfangen und zu wachsen, zu ernten und zu speichern, zu -beenden und
neu zu beginnen. Huangdi Neijing >Der gelbe Kaiser der inneren -Medizin««
(Beinfield & Korngold 2003, S. 73).

Verlduft der Wandlungsprozess von Yin und Yang im Inneren des
Menschen reibungslos und unbehindert, so ist dieser bei guter Gesundheit;
ist der Prozess gestort, so kommt es zu Krankheiten. Diese werden anhand
des Ungleichgewichtes von Yin und Yang beschrieben.

Zur Beschreibung stehen unter anderem die acht diagnostischen Leit-
kriterien zur Verfiigung. Die Symptome werden eingeordnet in: Innen/
Auflen; Kilte/Hitze, Fulle/Leere; Yin/Yang.

Zum Beispiel gilt es zu kldren, ob eine Storung mehr durch Kilte- oder
mehr durch Hitzezeichen charakterisiert ist, ob sie sich mehr an der
Oberflache oder im Inneren des Korpers abspielt und von Mangel- oder
Fullesymptomen gepragt ist.

19

5

Abb. 1.5:
Yang

o

Abb. 1.6:
Yin

Abb. 1.7:
Yin und Yang



1 Grundlagen

Zhang

Abb. 1.8:
zang

Fu

Abb. 1.9:
fu

Abb. 1.10:
Die funf Wandlungs-
phasen

Atmung

Funktionen der Lunge

1.5 Funktionskreise und Wandlungsphasen

Uber Jahrhunderte hinweg beobachteten chinesische Arzte, auf welche Art
und Weise und aufgrund welcher Ausloser Menschen erkrankten und
welches ihre individuellen Reaktionen auf den Prozess der Erkrankung
waren. Daraus ergaben sich bestimmte Muster, unter denen sich ein und
dieselbe Erkrankung bei verschiedenen Menschen manifestierte. Aus dieser
Erforschung der Pathologie heraus entwickelte sich das Verstandnis der
chinesischen Medizin fur die Physiologie, die auf dem Zusammenspiel von
sechs Yin- und sechs Yang-Funktionskreisen — zang und fu — beruht.

Diese werden zum besseren Verstdndnis ihrer Funktionen neben ihrer
Kategorisierung als Yin und Yang auch in Beziehung zu den Jahreszeiten
und deren Dynamik gesetzt und in Zusammenhang mit den » Wandlungs-
phasen« dargestellt. Eine Wandlungsphase beschreibt das Zusammenwir-
ken eines Yin- und Yang-Funktionskreises mit ihren speziellen Fahigkeiten,
einer Korperschicht, einer Geschmacksrichtung, einem klimatischen As-
pekt sowie einer Emotion. Weiterhin werden jeder Wandlungsphase zwei
Leitbahnen zugeordnet.

Die Yin-Funktionskreise haben in der Entstehung und in der Therapie
von Krankheiten eine vorrangige Bedeutung.

Wasser

1.5.1 Wandlungsphase Metall - Funktionskreis
»Lunge«

Der Wandlungsphase Metall sind zugeordnet: die Fihigkeit zu riechen, die
Haut als Korperschicht, der scharfe Geschmack, als klimatischer Einfluss
die Trockenheit, als Jahreszeit der Herbst, als Himmelsrichtung der Westen,
aufSerdem die Trauer, die weifle Farbe und als Funktionskreise Lunge und
Dickdarm.

Die Lunge ist zustandig fiir die reibungslose Einatmung von »klarem« gi
und Ausatmung von »tritbem«, verbrauchtem gi. In Zusammenarbeit mit
Milz und Niere ist die Lunge mitverantwortlich fiir die Vitalitit des
Menschen. Eng verkniipft mit der Atmung ist der Geruchssinn. Die Haut

20



1.5 Funktionskreise und Wandlungsphasen

wird als Korperschicht, durch die der Mensch sich einerseits begrenzt,
anderseits aufgrund ihrer Durchlissigkeit im Austausch mit der Umwelt
befindet, der Lunge zugeordnet. Diese »vernebelt« auch Flussigkeiten,
unter anderem um damit die Nase und die Haut zu befeuchten. Essen wir
Scharfes, o6ffnet das die Poren und wir schwitzen. Der klimatische Faktor
Trockenheit schidigt im Ubermaf die Lunge.

Auf der geistig-seelischen Ebene geht es um die Fihigkeit » Triibes«
loszulassen. Voraussetzung dafiir ist die Fahigkeit, »Klares von Tritbem« zu
unterscheiden, und damit das, was noch brauchbar ist von dem, was sich
iiberholt hat. Ahnliches geschieht im Herbst — der Jahreszeit, der die Lunge
zugeordnet ist —, in dem sich die Kraft in den Pflanzen langsam wieder nach
unten und innen zuriickzieht und die Biume ihre Blitter verlieren. Dieser
Prozess des Abschieds und Loslassens beinhaltet die Wertschatzung fiir das
Erlebte und Erfahrene sowie die Trauer tber das Vergehen. In den meisten
Kulturen ist weif§ die Farbe der Trauer. Die Lunge beherbergt po, die
»Korperseele« (»Kap. 15.1.2).

Kommt es zu Storungen in den Funktionen der Lunge, so treten
Symptome wie Miidigkeit, Atemnot, schwache Stimme, Erkiltungsnei-
gung, Husten, Engegefiihl in der Brust auf.

1.5.2 Wandlungsphase Wasser — Funktionskreis
»Niere«

Der Wandlungsphase Wasser sind zugeordnet: die Fahigkeit zu horen, die
Knochen als Korperschicht, der salzige Geschmack, als klimatischer
Einfluss die Kailte, als Jahreszeit der Winter, als Himmelsrichtung der
Norden, als Emotion die Furcht, die schwarze Farbe und als Funktions-
kreise Niere und Blase.

Die Nieren werden als die »Wurzel des Lebens« bezeichnet. So wie im
Winter die Pflanzen ihre gesammelte und konzentrierte Kraft in der Tiefe
der Wurzeln aufbewahren und vor der Kilte schiitzen, so speichern die
Nieren die Essenz. Dabei handelt es sich um wertvolle Substanzen, die der
Mensch von seinen Eltern ererbt bzw. im Laufe seines Lebens erworben
hat. Die Essenz ist die Grundlage fiir Geburt, Wachstum und Fortpflan-
zung und nimmt im Laufe des Lebens ab, was entsprechende Alterungs-
prozesse zur Folge hat. Aus ihr entfalten sich das Yin und Yang aller
Funktionskreise. Die kompakteste und im Korper am tiefsten liegende
Struktur sind die Knochen, die sich im Rahmen des Alterungsprozesses
verandern und an Stabilitit verlieren. Von den Sinnesorganen liegt das
Hororgan am tiefsten verborgen und geschiitzt im Korper. Auch das
Gehor lasst im Alter nach. Durch schwerwiegende Ereignisse, die den
Menschen bis ins Mark treffen, wird die Essenz geschwicht. Zur
Meisterung von real bedrohlichen und furchteinfloffenden Situationen
benotigt der Mensch Willenskraft.

Jede erfolgreiche Krisenbewiltigung — also gesammelte Lebenserfahrung
— fithrt zu mehr Weisheit und Ruhe.

21

Geistig-seelische Ebene
der Lunge

Stoérungen der Lunge

Essenz

Funktionen der Niere

Geistig-seelische Ebene
der Niere



1 Grundlagen

Storungen der Niere

Geschmeidigkeit

Funktionen der Leber

Geistig-seelische Ebene
der Leber

Stérungen der Leber

Der salzige Geschmack wird den Nieren zugeordnet, da er eine nach unten
fuhrende Wirkung hat und Einfluss auf den Wasserhaushalt im Koper
austiibt, der unter anderem von den Nieren reguliert wird.

Chronische sowie schwere und lang anhaltende, auszehrende Erkran-
kungen oder langfristig schwierige Lebenssituationen, die uns sprichwort-
lich »an die Nieren gehen«, schadigen im Sinne der chinesischen Medizin
die Essenz und damit die Nieren.

1.5.3 Wandlungsphase Holz — Funktionskreis »Leber«

Der Wandlungsphase Holz sind zugeordnet: die Fahigkeit zu sehen, die
Sehnen als Korperschicht, der saure Geschmack, als klimatischer Einfluss
der Wind, als Jahreszeit der Fruhling, als Himmelsrichtung der Osten, als
Emotion der Zorn, die grine Farbe und als Funktionskreise Leber und
Gallenblase.

Die Leber ist fur den harmonischen Ablauf aller Bewegungen im
Menschen verantwortlich. Das beinhaltet die Peristaltik der inneren
Organe und das Zusammenspiel von Muskeln und Sehnen, das sich in
geschmeidigen Bewegungen zeigt. Der klimatische Faktor, der die Leber
besonders beeinflusst, ist der Wind. Wenn er — z. B. in Form von Zugluft -
im Ubermaf auftritt oder auf eine geschwichte Leber trifft, kann das zu
Kopfschmerzen, Verspannungen, Krimpfen, Spastik oder Tremor fiihren.
Ahnliche Symptome kénnen auftreten, wenn die Leber ihr gi nicht mehr
angemessen kontrollieren kann und dieses sich iibermiflig bewegt. Ein
derartiges Szenario wird von der chinesischen Medizin als »Innerer Wind«
bezeichnet.

In Bezug auf die Emotionen harmonisiert die Leber die Wechselbezie-
hungen zwischen Mensch und Umwelt. Sie sorgt fiir die Angemessenheit
gefiihlsmafSiger Reaktionen und fiir den ungehinderten Wechsel zwischen
verschiedenen Gefiihlsqualitaten. Wie der Frithling fir die Aktivititen der
wiedererwachenden Natur steht, die »das Gras schiefSen« und »die Biume
ausschlagen« lasst, so steht die Leber fiir die Fahigkeit, nach vorn gerichtete
Aktivitdit und Aggression zu entwickeln, ganz im Sinne des lateinischen
Wortes »adgredere«, das mit »voranschreiten, sich nidhern, aus- und an-
greifen« iibersetzt werden kann. Die Leber verleiht dem Menschen den Mut
und die Entschlusskraft, sein Potenzial zu entwickeln und nach aufSen zu
zeigen. Sie versetzt ihn in die Lage, sich fir seine Ziele einzusetzen. Wut
wird als ein Ubermaf$ an Aggression verstanden, in dem das Gleichgewicht
zwischen eigener Entfaltung und dem Respekt sowie der Achtung anderen
Lebewesen gegeniiber gestort ist. Die Leber beherbergt Hun, die »Wan-
derseele« (»Kap.15.1.1).

Typische Storungen der Leber im Sinne der chinesischen Medizin dufSern
sich als anfallsartige, plotzlich — wie eine Windboe — auftretende Kopf-
schmerzen und Migrine, als muskuldre Verspannungen, insbesondere in
Schultern und Nacken, sowie als Reizbarkeit und argerliche Gemutsver-
fassung.

22



1.5 Funktionskreise und Wandlungsphasen

1.5.4 Wandlungsphase Feuer — Funktionskreis »Herz«

Der Wandlungsphase Feuer sind zugeordnet: die Fahigkeit zu sprechen, die
Blutgefifle als Korperschicht, der bittere Geschmack, als klimatischer
Einfluss die Hitze, als Jahreszeit der Sommer, als Himmelsrichtung der
Siiden, als Emotion die Freude, die rote Farbe und als Funktionskreise Herz
und Diinndarm.

Die wichtigste Funktion des Herzens ist das Beherbergen des Geistes. Die
Bedeutung dieser Tatsache und die damit verbundenen moglichen patho-
logischen Muster werden in Kapitel 13 iiber Angst und Unruhe ausfihrlich
erlautert.

Das Herz befahigt den Menschen zu sprechen, was sowohl eine klare
Artikulation als auch eine inhaltlich sinnvolle Kommunikation beinhaltet.
Stottern, Aphasie oder Verwirrung werden als eine Storung des Herzens
verstanden, wie auch ununterbrochenes Sprechen oder unangemessenes
Lachen. Bitterstoffe wie Kaffee oder Tee wirken sich auf die Funktion des
Herzens aus. Das Herz »regiert die Blutgefiffe« und reguliert so den
Blutfluss und die Stiarke des Pulses.

1.5.5 Wandlungsphase Erde - Funktionskreis »Milz«

Der Wandlungsphase Erde sind zugeordnet: die Fahigkeit zu schmecken,
das (Muskel-)Fleisch als Korperschicht, der sifse Geschmack, als klimati-
scher Einfluss die Feuchtigkeit, als Jahreszeit der Spatsommer (»Altwei-
bersommer«), als Himmelsrichtung das Zentrum inmitten der anderen
Himmelsrichtungen, als Emotion das (Nach-)Denken, die gelbe Farbe von
reifem Korn und als Funktionskreise Milz und Magen.

Die Assoziation zum Spiatsommer als Zeit der Ernte entspricht der
Beschreibung der Milz als »Vorsteher der Kornspeicher, von dem die funf
Geschmacksrichtungen stammen«. Sie ist mit der Warme ihres Yang dafiir
zustandig, das Nahrungs-qi aus der Nahrung zu extrahieren und zur Lunge
zu leiten. Dort werden das Nahrungs-gi und das gi aus der Luft zum
kopereigenen gi zusammengefithrt. Damit ist die Milz der wichtigste
Funktionskreis in Bezug auf die gesamte Erndhrung des Korpers. Aus
diesem Grund wird gesagt, dass sie fur die Fiille und Stirke des (Muskel-)
Fleischs sowie Kraft und Ausdauer der »vier GliedmafSen« verantwortlich
1st.

Die Milz verstoffwechselt nicht nur feste, sondern auch fliissige Nah-
rung. Wenn sie bei dieser Aufgabe tiberfordert ist, konnen die Nahrungs-
flissigkeiten nicht vollstindig in Korperflussigkeiten umgewandelt werden.
Es bleiben untransformierte Stoffwechselschlacken ubrig, die von der
chinesischen Medizin als »Feuchtigkeit« bezeichnet werden. Symptome
dieser Funktionsstorung konnen dann ein allgemeines Schweregefiihl oder
Odeme in der unteren Kérperhilfte sein. Dickt liegen gebliebene Feuch-
tigkeit ein, so wird sie zu Schleim, der sich in den Atemwegen ablagern
kann.

23

Kommunikation

Funktionen von Herz

Verdauung

Funktionen von Milz



1 Grundlagen

Geistig-seelische Ebene
von Milz

Die Milz ist auch fiir die gedankliche Verarbeitung zustindig, indem sie den
Menschen befahigt, Informationen aufzunehmen und kreativ zu etwas
Eigenem zu verarbeiten. So sind neben Stérungen der stofflichen Nah-
rungsverarbeitung auch solche der geistigen »Verdauung« von Informa-
tionen wie ubermafSiges Denken und Griibeln meist auf Fehlfunktionen der
Milz zurtuckzufthren.

24





