
1 Grundlagen

Die Anfänge der chinesischen Medizin liegen sehr weit in der Vergangen-
heit, die ersten Aufzeichnungen sind auf das dritte Jahrhundert v. Chr.
datiert. Wie genau sie sich entwickelt hat, lässt sich aus den Texten nicht
entnehmen, aber so wie nachfolgend dargestellt, könnte es sich zugetragen
haben.

1.1 Punkte

Wie überall auf der Welt werden sich wohl auch im alten China die
Menschen intuitiv dort berührt haben, wo sie Schmerzen und Unwohlsein
im Körper erlebten. Mit Sicherheit wussten sie auch damals schon, wie
wohltuend es ist, sich bei Verspannungen den Nacken zu reiben, bei
Kopfweh die Schläfen oder die Stirn zu massieren oder den Rücken bei
Schmerzen und Schwäche zu stützen. Sie entdeckten dabei, dass es nicht nur
die Berührung an sich war, die gut tat, sondern dass es bestimmte kleine
Bereiche waren, mit denen sie Beschwerden besonders erfolgreich lindern
konnten. Man begann dann wohl, dieses intuitive Handeln und die
besonders wohltuenden Stellen, die heute als Akupunktur- und Akupres-
surpunkte bekannt sind, genauer zu erforschen. Dabei wurde eine ganze
Reihe von Entdeckungen gemacht, so zum Beispiel, dass die Punkte
anatomisch bei allenMenschen an den gleichen Stellen liegen und dass sich
die Beschwerden, bei denen diese gehalten oder gerieben werden, jeweils
sehr ähnlich sind. Aufgrund der sichwiederholenden Erfahrungen im Laufe
der Jahrtausende wurden die Indikationen für den Einsatz dieser Punkte
immer genauer und detaillierter beschrieben. Dabei werden Punkte, die
dort liegen, wo auch die Beschwerden sind, Lokal- oder auch Nahpunkte
genannt.

Auch andere menschliche Gesten, z. B. das Reiben der Handflächen bei
Nervosität, weckten Aufmerksamkeit. Wie schon bei den Lokalpunkten
wurden Zusammenhänge in Bezug auf Beschwerden erkennbar. Immer
mehr Punkte, die an Armen und Beinen liegen und von dort aus auf die
Symptome von Beschwerdenwirken, kamen dazu. Diese werden Fern- oder
Distalpunkte genannt. Später wurde begonnen, Lokal- und Fernpunkte
miteinander zu kombinieren.

Ort der Einflussnahme

15

978-3-17-030110-8_D.3d 15 6/17/2016 11:33:3





»Im chinesischen heißen diese Orte shu-xue, was so viel wie ›Loch‹,
›Öffnung‹, ›Vertiefung‹ oder auch ›Ort der Einflussnahme‹ heißt. [. . .] Diese
Orte nennen wir Akupunkturpunkte. Es handelt sich bei den Akupunk-
turpunkten also nicht um beliebige Punkte auf der Haut, sondern um
Einlässe zu den sogenannten Energieleitbahnen, über die man auf den
energetischen Prozess Einfluss nehmen kann« (Hempen 1988, S. 169–170).

»In alten Zeiten, als die chinesischen Städte noch vonMauern umgeben
waren, wurden die Tore geöffnet, um Versorgungsgüter hineinzulassen,
und geschlossen, um Schaden abzuwehren. Die Akupunkturpunkte sind
solche Tore, subtile Pforten des Körpers, die geöffnet und geschlossen
werden, um seine Dynamik zu regeln« (Beinfield & Korngold 2003,
S. 291).

l Nah- oder Lokalpunkte sind Punkte, die am Ort von Beschwerden
bzw. in deren Nähe liegen und Einfluss auf diese haben.

l Fern- oder Distalpunkte wirken aus der Distanz regulierend auf
unterschiedliche Funktionen im Menschen.

1.2 Leitbahnen

Einige Menschen beschrieben von den Punkten ausgehend kribbelnde,
pulsierende, strömende, warme oder kühle Ausstrahlungen. Es zeigte sich,
dass es in den Beschreibungen dieser Phänomene große Übereinstimmun-
gen gab. Durch Jahrhunderte lange Erfassungen dieser Aussagen wurden
immer genauere »Wege« beschrieben, die den Körper durchziehen und die
Punkte miteinander verbinden.

»Der chinesische Begriff jing-luo wird [. . .] mit Leitbahnen übersetzt.
[. . .] jing heißt ›durchgehen‹ oder ›der Faden eines Stoffes‹ und luo heißt
›etwas, was verbindet oder anknüpft‹ beziehungsweise ›einNetz‹ [. . .] In der
chinesischen Theorie gelten die Bahnen als unsichtbar; nichtsdestoweniger
denkt man sie als eine physische Realität. [. . .] Die Leitbahnen verbinden
das Innere des Körpers mit dem Äußeren [. . .] eine Behandlung an der
Oberfläche des Körpers gelegener Punkte wirkt sich auf das Innere des
Körpers aus« (Kaptchuk 1988, S. 90).

»Es werden Leitbahnen beschrieben, von denen genau vorhergesagt
werden kann, dass hier energetische Prozesse hindurch ziehen, die jedoch
mit keinem Mikroskop sichtbar gemacht werden können, die bei keiner
anatomischen Sezession gefunden werden. Vergleichbar sind diese ener-
getischen Prozesse auch mit den Bahnen der Planeten, die nach unseren
Berechnungsmöglichkeiten exakt bestimmt werden können. Schon seit
langem sind genaueVorhersagen über konkreteOrte desHimmelsmöglich,
an denen zu bestimmtenZeiten ein Planet vorbeikommt. In der übrigenZeit

Abb. 1.1:
Ort der Einflussnahme

1 Grundlagen

16

978-3-17-030110-8_D.3d 16 6/17/2016 11:33:3



ist die postulierte Bahn nicht nachweisbar, setzt sich von ihrer Umgebung
nicht nachweisbar ab« (Hempen 1988, S. 171).

Abb. 1.2:
Leitbahnen

1.3 qi

All diese Beobachtungen führten zu der Vorstellung, dass es eine Kraft im
Körper gibt, die allen Lebensvorgängen zugrunde liegt. Sie zirkuliert ent-
lang der Leitbahnen und verdichtet sich in den Punkten, über deren Sti-
mulation sie reguliert werden kann. Diese Kraft wurde qi genannt.

»Wir können sagen, dass alles im Universum [. . .] aus Qi zusammen-
gesetzt und durch sein Qi definiert ist. Aber Qi ist weder ein unveränder-
licher Urstoff noch einfach die Lebensenergie, obwohl das Wort gelegent-
lich so übersetzt wird. [. . .] aber vielleicht können wir uns Qi alsMaterie an
der Grenzlinie zur Energie oder als Energie am Punkt der Materialisierung
vorstellen. [. . .] Qi wird vielmehr funktional verstanden: durch sein Wir-
ken« (Kaptchuk 1988, S. 46–47).

»Laut diesen alten Philosophen sind sogar Leben und Tod nichts anderes
als Aggregation und Dispersion von qi. Wang Chong (27–97 n. Chr.) sagt:
›Qi formt den menschlichen Körper genauso, wie Wasser zu Eis wird. So
wie Wasser friert, um Eis zu werden, so ballt sich auch das Qi zusammen,
um den menschlichen Körper zu formen. Wenn Eis schmilzt, wird es zu

Abb. 1.3:
qi

1.3 qi

17

978-3-17-030110-8_D.3d 17 6/17/2016 11:33:3



v

Wasser.Wenn derMensch stirbt, wird er oder sie wieder zu Geist – shen. Es
wird jetztGeist genannt, genauso wie geschmolzenes Eis seinen Namen zu
Wasser ändert‹« (Maciocia 1994, S. 40).

Zusammenfassung

qi ist eine Kraft, deren Fließen imKörper auf unterschiedlichsteWeise zu
erfahren ist. Als Ausbreitung und Strömen entlang der Leitbahnen in
Form von Wärme, Taubheit, Kribbeln oder einer Art Schauer. qi
verdichtet sich in Punkten. Diese sind deutlich zu spüren, wenn sie z. B.
mit Druck stimuliert werden. Über die Punkte kann auf das Wirken von
qi Einfluss genommen werden. Das betrifft alle körperlichen, seelischen
und geistigen Vorgänge im Menschen.

1.4 Yin und Yang

Aus Sicht der chinesischen Philosophie und Medizin ist der Mensch un-
trennbar mit der Natur verbunden. Es ist durch das Erforschen und
Verstehen der äußeren Phänomene gelungen, innere Vorgänge im Men-
schen – Physiologie – zu erklären sowie Erkrankungen und ihre Sympto-
me – Pathologie – zu verstehen.

Das Urbild von Yin und Yang ist das eines Berges mit einer sonnenbe-
schienenen und einer Schattenseite. Die Sonnenseite wird Yang genannt.
Dort ist es wärmer und heller. Die Pflanzen streben dem Licht entgegen und
öffnen ihre Blüten, Wasser verdampft und steigt nach oben. Der Schatten
entspricht dem Yin, es ist kühler und dunkler. Die Pflanzen schließen ihre
Blüten,Wasserdampf kondensiert zuWasser und tropft nach unten, umvon
der Erde aufgenommen zu werden.

Abb. 1.4:
Urbild von Yin und

Yang

1 Grundlagen

18

978-3-17-030110-8_D.3d 18 6/17/2016 11:33:3



So werden dem Yang Wärme, Helligkeit, das Äußere, das sich Öffnende,
Aufsteigende und Verströmende, die Aktivität, der Tag und der Sommer
zugeordnet.

Yin steht für das Kühle, Dunkle, das Innere, sich Zusammenziehende,
Aufnehmende und Bewahrende, die Nacht und den Winter.

Viel entscheidender als diese Zuordnung ist die Dynamik, die sich aus
diesem Bild ergibt. Da die Sonne im Laufe des Tages wandert, verschieben
sich Sonnen- und Schattenseite. Am Abend liegt der Teil des Berges im
Schatten, der morgens in der Sonne war und umgekehrt. Somit handelt es
sich bei Yin und Yang nicht um eine starre Zuordnung, sondern um
Polaritäten. Alle Prozesse schwingen zwischen den Polen hin und her, auf
und ab, nach innen und außen. So wie Tag und Nacht aufeinander folgen
und sich dabei verändern, so wie die Jahreszeiten aufeinander folgen,
entwickeln sich alle grundlegenden Lebensprozesse. Ruhe und Aktivität
bedingen einander. Erst durch die Kraft, die beimRuhen gesammelt wurde,
erwächst der Impuls zum Handeln. Zusammenziehen und Öffnen brau-
chen einander, damit z. B. Bewegungen geschmeidig verlaufen. Wenn
Muskeln sich zusammenziehen, dehnen sich andere. Daraus ergibt sich,
dass es sich bei Yin und Yang nicht um Gut oder Schlecht handeln kann,
nicht umKräfte der Konfrontation und des Kampfes, sondern vielmehr um
solche des Miteinanders und der Kooperation.

»Der Himmel wurde erzeugt durch eine Ansammlung von Yang; die
Erde wurde erzeugt durch eine Ansammlung von Yin. Wasser und Feuer
sind die Symbole von Yin und Yang; Yin und Yang sind [. . .] der Anfang
aller Dinge Schöpfung. Das Yang steigt zumHimmel auf; das Yin sinkt zur
Erde ab. So weist das Universum Ruhe und Bewegung auf; sie werden
kontrolliert durch die Weisheit der Natur. Die Natur schenkt die Macht zu
empfangen und zu wachsen, zu ernten und zu speichern, zu -beenden und
neu zu beginnen.HuangdiNeijing ›Der gelbe Kaiser der inneren -Medizin‹«
(Beinfield & Korngold 2003, S. 73).

Verläuft der Wandlungsprozess von Yin und Yang im Inneren des
Menschen reibungslos und unbehindert, so ist dieser bei guter Gesundheit;
ist der Prozess gestört, so kommt es zu Krankheiten. Diese werden anhand
des Ungleichgewichtes von Yin und Yang beschrieben.

Zur Beschreibung stehen unter anderem die acht diagnostischen Leit-
kriterien zur Verfügung. Die Symptome werden eingeordnet in: Innen/
Außen; Kälte/Hitze, Fülle/Leere; Yin/Yang.

Zum Beispiel gilt es zu klären, ob eine Störung mehr durch Kälte- oder
mehr durch Hitzezeichen charakterisiert ist, ob sie sich mehr an der
Oberfläche oder im Inneren des Körpers abspielt und von Mangel- oder
Füllesymptomen geprägt ist.

Abb. 1.5:
Yang

Abb. 1.6:
Yin

Abb. 1.7:
Yin und Yang

1.4 Yin und Yang

19

978-3-17-030110-8_D.3d 19 6/17/2016 11:33:3



1.5 Funktionskreise und Wandlungsphasen

Über Jahrhunderte hinweg beobachteten chinesische Ärzte, auf welche Art
und Weise und aufgrund welcher Auslöser Menschen erkrankten und
welches ihre individuellen Reaktionen auf den Prozess der Erkrankung
waren. Daraus ergaben sich bestimmte Muster, unter denen sich ein und
dieselbe Erkrankung bei verschiedenenMenschen manifestierte. Aus dieser
Erforschung der Pathologie heraus entwickelte sich das Verständnis der
chinesischen Medizin für die Physiologie, die auf dem Zusammenspiel von
sechs Yin- und sechs Yang-Funktionskreisen – zang und fu – beruht.

Diese werden zum besseren Verständnis ihrer Funktionen neben ihrer
Kategorisierung als Yin und Yang auch in Beziehung zu den Jahreszeiten
und deren Dynamik gesetzt und in Zusammenhang mit den »Wandlungs-
phasen« dargestellt. Eine Wandlungsphase beschreibt das Zusammenwir-
ken eines Yin- und Yang-Funktionskreises mit ihren speziellen Fähigkeiten,
einer Körperschicht, einer Geschmacksrichtung, einem klimatischen As-
pekt sowie einer Emotion. Weiterhin werden jeder Wandlungsphase zwei
Leitbahnen zugeordnet.

Die Yin-Funktionskreise haben in der Entstehung und in der Therapie
von Krankheiten eine vorrangige Bedeutung.

Abb. 1.10:
Die fünf Wandlungs-

phasen

1.5.1 Wandlungsphase Metall – Funktionskreis
»Lunge«

Der Wandlungsphase Metall sind zugeordnet: die Fähigkeit zu riechen, die
Haut als Körperschicht, der scharfe Geschmack, als klimatischer Einfluss
die Trockenheit, als Jahreszeit derHerbst, alsHimmelsrichtung derWesten,
außerdem die Trauer, die weiße Farbe und als Funktionskreise Lunge und
Dickdarm.

DieLunge ist zuständig für die reibungslose Einatmung von »klarem« qi
und Ausatmung von »trübem«, verbrauchtem qi. In Zusammenarbeit mit
Milz und Niere ist die Lunge mitverantwortlich für die Vitalität des
Menschen. Eng verknüpft mit der Atmung ist der Geruchssinn. Die Haut

Abb. 1.8:
zang

Abb. 1.9:
fu

Atmung

Funktionen der Lunge

1 Grundlagen

20

978-3-17-030110-8_D.3d 20 6/17/2016 11:33:3



wird als Körperschicht, durch die der Mensch sich einerseits begrenzt,
anderseits aufgrund ihrer Durchlässigkeit im Austausch mit der Umwelt
befindet, der Lunge zugeordnet. Diese »vernebelt« auch Flüssigkeiten,
unter anderem um damit die Nase und die Haut zu befeuchten. Essen wir
Scharfes, öffnet das die Poren und wir schwitzen. Der klimatische Faktor
Trockenheit schädigt im Übermaß die Lunge.

Auf der geistig-seelischen Ebene geht es um die Fähigkeit »Trübes«
loszulassen. Voraussetzung dafür ist die Fähigkeit, »Klares vonTrübem« zu
unterscheiden, und damit das, was noch brauchbar ist von dem, was sich
überholt hat. Ähnliches geschieht im Herbst – der Jahreszeit, der die Lunge
zugeordnet ist –, in dem sich die Kraft in den Pflanzen langsamwieder nach
unten und innen zurückzieht und die Bäume ihre Blätter verlieren. Dieser
Prozess des Abschieds und Loslassens beinhaltet die Wertschätzung für das
Erlebte und Erfahrene sowie die Trauer über das Vergehen. In den meisten
Kulturen ist weiß die Farbe der Trauer. Die Lunge beherbergt po, die
»Körperseele« (▸Kap. 15.1.2).

Kommt es zu Störungen in den Funktionen der Lunge, so treten
Symptome wie Müdigkeit, Atemnot, schwache Stimme, Erkältungsnei-
gung, Husten, Engegefühl in der Brust auf.

1.5.2 Wandlungsphase Wasser – Funktionskreis
»Niere«

Der Wandlungsphase Wasser sind zugeordnet: die Fähigkeit zu hören, die
Knochen als Körperschicht, der salzige Geschmack, als klimatischer
Einfluss die Kälte, als Jahreszeit der Winter, als Himmelsrichtung der
Norden, als Emotion die Furcht, die schwarze Farbe und als Funktions-
kreise Niere und Blase.

Die Nieren werden als die »Wurzel des Lebens« bezeichnet. So wie im
Winter die Pflanzen ihre gesammelte und konzentrierte Kraft in der Tiefe
der Wurzeln aufbewahren und vor der Kälte schützen, so speichern die
Nieren die Essenz. Dabei handelt es sich um wertvolle Substanzen, die der
Mensch von seinen Eltern ererbt bzw. im Laufe seines Lebens erworben
hat. Die Essenz ist die Grundlage für Geburt, Wachstum und Fortpflan-
zung und nimmt im Laufe des Lebens ab, was entsprechende Alterungs-
prozesse zur Folge hat. Aus ihr entfalten sich das Yin und Yang aller
Funktionskreise. Die kompakteste und im Körper am tiefsten liegende
Struktur sind die Knochen, die sich im Rahmen des Alterungsprozesses
verändern und an Stabilität verlieren. Von den Sinnesorganen liegt das
Hörorgan am tiefsten verborgen und geschützt im Körper. Auch das
Gehör lässt im Alter nach. Durch schwerwiegende Ereignisse, die den
Menschen bis ins Mark treffen, wird die Essenz geschwächt. Zur
Meisterung von real bedrohlichen und furchteinflößenden Situationen
benötigt der Mensch Willenskraft.

Jede erfolgreiche Krisenbewältigung – also gesammelte Lebenserfahrung
– führt zu mehr Weisheit und Ruhe.

Geistig-seelische Ebene
der Lunge

Störungen der Lunge

Essenz

Funktionen der Niere

Geistig-seelische Ebene
der Niere

1.5 Funktionskreise und Wandlungsphasen

21

978-3-17-030110-8_D.3d 21 6/17/2016 11:33:4



Der salzige Geschmack wird denNieren zugeordnet, da er eine nach unten
führende Wirkung hat und Einfluss auf den Wasserhaushalt im Köper
ausübt, der unter anderem von den Nieren reguliert wird.

Chronische sowie schwere und lang anhaltende, auszehrende Erkran-
kungen oder langfristig schwierige Lebenssituationen, die uns sprichwört-
lich »an die Nieren gehen«, schädigen im Sinne der chinesischen Medizin
die Essenz und damit die Nieren.

1.5.3 Wandlungsphase Holz – Funktionskreis »Leber«

Der Wandlungsphase Holz sind zugeordnet: die Fähigkeit zu sehen, die
Sehnen als Körperschicht, der saure Geschmack, als klimatischer Einfluss
der Wind, als Jahreszeit der Frühling, als Himmelsrichtung der Osten, als
Emotion der Zorn, die grüne Farbe und als Funktionskreise Leber und
Gallenblase.

Die Leber ist für den harmonischen Ablauf aller Bewegungen im
Menschen verantwortlich. Das beinhaltet die Peristaltik der inneren
Organe und das Zusammenspiel von Muskeln und Sehnen, das sich in
geschmeidigen Bewegungen zeigt. Der klimatische Faktor, der die Leber
besonders beeinflusst, ist der Wind. Wenn er – z. B. in Form von Zugluft –
im Übermaß auftritt oder auf eine geschwächte Leber trifft, kann das zu
Kopfschmerzen, Verspannungen, Krämpfen, Spastik oder Tremor führen.
Ähnliche Symptome können auftreten, wenn die Leber ihr qi nicht mehr
angemessen kontrollieren kann und dieses sich übermäßig bewegt. Ein
derartiges Szenario wird von der chinesischen Medizin als »Innerer Wind«
bezeichnet.

In Bezug auf die Emotionen harmonisiert die Leber die Wechselbezie-
hungen zwischen Mensch und Umwelt. Sie sorgt für die Angemessenheit
gefühlsmäßiger Reaktionen und für den ungehinderten Wechsel zwischen
verschiedenen Gefühlsqualitäten. Wie der Frühling für die Aktivitäten der
wiedererwachenden Natur steht, die »das Gras schießen« und »die Bäume
ausschlagen« lässt, so steht dieLeber für die Fähigkeit, nach vorn gerichtete
Aktivität und Aggression zu entwickeln, ganz im Sinne des lateinischen
Wortes »adgredere«, das mit »voranschreiten, sich nähern, aus- und an-
greifen« übersetzt werden kann. DieLeber verleiht demMenschen denMut
und die Entschlusskraft, sein Potenzial zu entwickeln und nach außen zu
zeigen. Sie versetzt ihn in die Lage, sich für seine Ziele einzusetzen. Wut
wird als ein Übermaß an Aggression verstanden, in dem das Gleichgewicht
zwischen eigener Entfaltung und dem Respekt sowie der Achtung anderen
Lebewesen gegenüber gestört ist. Die Leber beherbergt Hun, die »Wan-
derseele« (▸Kap. 15.1.1).

Typische Störungen derLeber im Sinne der chinesischenMedizin äußern
sich als anfallsartige, plötzlich – wie eine Windböe – auftretende Kopf-
schmerzen und Migräne, als muskuläre Verspannungen, insbesondere in
Schultern und Nacken, sowie als Reizbarkeit und ärgerliche Gemütsver-
fassung.

Störungen der Niere

Geschmeidigkeit

Funktionen der Leber

Geistig-seelische Ebene
der Leber

Störungen der Leber

1 Grundlagen

22

978-3-17-030110-8_D.3d 22 6/17/2016 11:33:4



1.5.4 Wandlungsphase Feuer – Funktionskreis »Herz«

DerWandlungsphase Feuer sind zugeordnet: die Fähigkeit zu sprechen, die
Blutgefäße als Körperschicht, der bittere Geschmack, als klimatischer
Einfluss die Hitze, als Jahreszeit der Sommer, als Himmelsrichtung der
Süden, als Emotion die Freude, die rote Farbe und als Funktionskreise Herz
und Dünndarm.

Die wichtigste Funktion desHerzens ist das Beherbergen desGeistes. Die
Bedeutung dieser Tatsache und die damit verbundenen möglichen patho-
logischenMuster werden in Kapitel 13 über Angst und Unruhe ausführlich
erläutert.

Das Herz befähigt den Menschen zu sprechen, was sowohl eine klare
Artikulation als auch eine inhaltlich sinnvolle Kommunikation beinhaltet.
Stottern, Aphasie oder Verwirrung werden als eine Störung des Herzens
verstanden, wie auch ununterbrochenes Sprechen oder unangemessenes
Lachen. Bitterstoffe wie Kaffee oder Tee wirken sich auf die Funktion des
Herzens aus. Das Herz »regiert die Blutgefäße« und reguliert so den
Blutfluss und die Stärke des Pulses.

1.5.5 Wandlungsphase Erde – Funktionskreis »Milz«

Der Wandlungsphase Erde sind zugeordnet: die Fähigkeit zu schmecken,
das (Muskel-)Fleisch als Körperschicht, der süße Geschmack, als klimati-
scher Einfluss die Feuchtigkeit, als Jahreszeit der Spätsommer (»Altwei-
bersommer«), als Himmelsrichtung das Zentrum inmitten der anderen
Himmelsrichtungen, als Emotion das (Nach-)Denken, die gelbe Farbe von
reifem Korn und als Funktionskreise Milz und Magen.

Die Assoziation zum Spätsommer als Zeit der Ernte entspricht der
Beschreibung der Milz als »Vorsteher der Kornspeicher, von dem die fünf
Geschmacksrichtungen stammen«. Sie ist mit der Wärme ihres Yang dafür
zuständig, das Nahrungs-qi aus derNahrung zu extrahieren und zurLunge
zu leiten. Dort werden das Nahrungs-qi und das qi aus der Luft zum
köpereigenen qi zusammengeführt. Damit ist die Milz der wichtigste
Funktionskreis in Bezug auf die gesamte Ernährung des Körpers. Aus
diesem Grund wird gesagt, dass sie für die Fülle und Stärke des (Muskel-)
Fleischs sowie Kraft und Ausdauer der »vier Gliedmaßen« verantwortlich
ist.

Die Milz verstoffwechselt nicht nur feste, sondern auch flüssige Nah-
rung. Wenn sie bei dieser Aufgabe überfordert ist, können die Nahrungs-
flüssigkeiten nicht vollständig in Körperflüssigkeiten umgewandelt werden.
Es bleiben untransformierte Stoffwechselschlacken übrig, die von der
chinesischen Medizin als »Feuchtigkeit« bezeichnet werden. Symptome
dieser Funktionsstörung können dann ein allgemeines Schweregefühl oder
Ödeme in der unteren Körperhälfte sein. Dickt liegen gebliebene Feuch-
tigkeit ein, so wird sie zu Schleim, der sich in den Atemwegen ablagern
kann.

Kommunikation

Funktionen von Herz

Verdauung

Funktionen von Milz

1.5 Funktionskreise und Wandlungsphasen

23

978-3-17-030110-8_D.3d 23 6/17/2016 11:33:4



DieMilz ist auch für die gedankliche Verarbeitung zuständig, indem sie den
Menschen befähigt, Informationen aufzunehmen und kreativ zu etwas
Eigenem zu verarbeiten. So sind neben Störungen der stofflichen Nah-
rungsverarbeitung auch solche der geistigen »Verdauung« von Informa-
tionen wie übermäßiges Denken und Grübeln meist auf Fehlfunktionen der
Milz zurückzuführen.

Geistig-seelische Ebene
von Milz

1 Grundlagen

24

978-3-17-030110-8_D.3d 24 6/17/2016 11:33:4




