
Inhalt

Verzeichnis der Abkürzungen 11

Teil I : Iran
von Heidemarie Koch

Hinweise für den Benutzer 17

I. Die Religion der Elamer 19

Literatur 19

1. Einführung 20

2. Tempel und Kult-Bauten 24
2.1 Susa - die prähistorische Zeit 24
2.2 Dur-Untasch (Tschoga Zambil) - die mittel-elamische

Zeit 28
2.3 Haintempel 40

3. Göttliche Wesen und Symbole 40

4. Die Götter der Elamer 48
4.1 Simut - Manzat - NIN.ali 48
4.2 Hischep.ratep - Nap.ratep 49
4.3 Narunde - AL.UR.KA - Ninchursag - „Sieben-Götter

von Elam" - Igigi 50
4.4 Pinengir - „Göttliche Gute des Himmels" - „Göttliche

Wohltäter" - „Göttliche Gute" 52
4.5 Kiririscha 55
4.6 Humban -Yabru- Tempt -Maschti- KI („Erde") . . . 56
4.7 Napirischa 61
4.8 Nachunte 63
4.9 Siyaschum 64
4.10 Inschuschinak - Ischnikarab - Lagamar - Nergal 64

Bibliografische Informationen
http://d-nb.info/1008206458

digitalisiert durch

http://d-nb.info/1008206458


6 Inhalt

4.11 Schazi - Hisch.mitek - Ruhu.rater - Kirwas(ir) -
Tirutir - Upurkubak - Haterischni 67

4.12 Übersicht über die wichtigsten elamischen Götter
(Tabelle) 70

5. Kulte und Kultpersonal 71

6. Opfer und Opferfeste 73

7. Totenkult 75

8. Zusammenfassung 79

II. Die Religion der Iraner 80

Literatur 80

1. Einführung 81

2. Der Prophet Zarathustra und die heiligen Schriften des Awesta. 82

3. Die Lehre Zarathustras 88

4. Die Iranische Religion zur Zeit der Achämeniden
(6.-4. Jh. v.Chr.) 98
4.1 Die Inschriften des Königs Dareios (522-486 v. Chr.) . . 98
4.2 Tempel und Kultstätten 102
4.3 Das Symbol des Gottes Ahuramazda 105
4.4 Die Verwaltungstäfelchen aus Persepolis 108
4.4.1 Das Lan-Opfer - Ahuramazda 111
4.4.2 Die Visai Bagä 115
4.4.3 Zurvan-Hvarira-KI (Erde) 118
4.4.4 Naryasanga - Rdanafravartisch - Spantaragrdya 120
4.4.5 Berge und Flüsse 121
4.4.6 Mischduschi - Thaigratschisch - Brtakamya 124
4.4.7 Elamische Götter 126
4.4.7.1 Humban-Adad 126
4.4.7.2 Napirischa 127
4.4.7.3 Das Kuschukum-Opfer 128
4.4.8 Opfer und Opferfeste 129
4.4.9 Die Priester 132
4.4.10 Zusammenfassung 136

5. Begräbnissitten 137

6. Nachklang 140



Inhalt 7

Teil II: Hethiter
von Volkert Haas

Literatur 147

I. Einleitung 148

1. Allgemeine Bemerkungen 148

2. Die Quellen zur hethitischen Religion 150

3. Der historische Rahmen 152

II. Die präliterarischen oder vorhethitischen Epochen 155

1. Das Neolithikum 155

2. Die frühe Bronzezeit 159

3. Interpretationsmuster 160

4. Syrische Traditionen des 3. Jahrtausends in hethitischen Kulten 162

5. Überregionale Kultformen in Anatolien, Syrien und dem
minoischen Kreta 163

III. Die Weltvorstellungen 164

1. Das Wesen der Götter 164

2. Sakralität, Reinheit und Unreinheit 166

3. Symbol- und Beziehungssysteme 169

4. Die Kunst oder die Regeln der Aktivierung und
Verfügbarmachung göttlicher Mächte 170

5. Naturverehrung 173

IV. Kosmogonien 179

1. Allgemeine Bemerkungen 179

2. Der Mythenkreis vom Göttervater Kumarbi 181

V. Schicksal, Tod und Jenseitsvorstellungen 199

1. Schicksal und Namengebung 199

2. Der Tod 201

3. Bestattungsriten und Grablegung 203

4. Die Ahnen- und Totenverehrung 204

5. Jenseitsvorstellungen 205



8 Inhalt

VI. Das hethitische Königtum 208

1. Das sakrale Königtum in Zentralanatolien 209

2. Die politische Theologie des Königtums 211

3. Der ritualisierte Staat und das ritualisierte Leben des Königs . . . 213

VII. Das hethitische Staatspantheon 214

1. Staat und Kult 214

2. Die Institutionen Tempel und Palast 214

3. Das Priestertum der Kult-und Residenzstadt Hattusa 217

4. Das Pantheon in vor- und althethitischer Zeit 219

5. Das Pantheon in der mittelhethitischen Epoche und der
Großreichszeit 220

6. Synkretismen 220

VIII. Die Gottheiten und ihre Kulte 222

1. Sonnengottheiten 225

2. Mondgottheiten 227

3. Wettergötter 228

4. Die Göttin Istar 231

5. Die Nackte Göttin 232

6. Die Göttin Hebat 233

7. Gottheiten der Vegetation und des Getreideanbaus 234

8. Flurwächtergottheiten und Berggötter 237

9. Die Hirtengöttin Hapantali(ya) 238

10. Torwächtergottheiten 239

11. Gottheiten des Hauses und der Gärten 240

12. Mittlergottheiten 241

13. Katastrophengötter - Gottheiten der Epidemien und des
Krieges 241

IX. Kommunikationsformen mit den Göttern 242

1. Gebete 242

2. Gelübde 244

3. Orakeltechniken 245

4. Beschwörungen 249

5. Behexungen, Verfluchungen, Schwüre und Segnungen 249



Inhalt 9

X. Das Opferwesen 258

1. Die Opferätiologien 258

2. Die Opfer 259

XI. Die Rituale 262

1. Terminologie 262

2. Der Festkalender 264

3. Tradition und Redaktion 265

4. Die Intention der Feste 266

5. Die politische Dimension der Festrituale 267

6. Private Feste 267

XII. Rituelle Elemente der Festrituale 267

1. Die Mythen 268

2. MusikundTanz 273

3. Festspiele 274

4. Riten einzelner Berufsstände 275

XIII. Bildliche Darstellungen von Festen 276

1. Festdarstellungen auf Orthostatenreliefs 276

2. Festdarstellungen auf Kultgefäßen 277

XIV. Kathartische, apotropäische und iatro-magische Rituale 280

XV. Das Nachleben der hethitischen Religion der Großreichszeit 281

1. Hethitische Traditionen in Phrygien 283

2. Hethitische Traditionen in Lydien und Lykien 284

3. Hethitisch-syrische Traditionen in Palästina nach der
Überlieferung des Alten Testaments 285

XVI. Griechische Mythen und Sagen aus dem hethitischen Anatolien . . . 287

1. Der Sukzessionsmythos des Hesiod 287

2. Die Ilias des Homer 288

3. Zeus und Typhon 290

4. Das „Pandora-Motiv" 290


