
Inhalt

Vorwort 11

1. Einführung: Das Interesse der Poimenik am Alltag -
wissenschaftshistorische Voraussetzungen und gegenwärtige Positionen 13
1.1 >Alltag< als Gegenstand wissenschaftlichen Interesses 22

1.1.1 Zur Vielschichtigkeit des Begriffs 23
1.1.2 Alltagsforschung als Gegenstand der wissenschaftlichen

Untersuchung 26
1.2 Das Interesse der Praktischen Theologie am Alltag 35

1.2.1 Entkirchlichung und Hinwendung zur Empirie 36
1.2.2 Praktische Theologie als Hermeneutik der Alltagskultur

individuell verfasster Religionspraxis 41
1.2.3 Der Alltag in der poimenischen Diskussion 44

Teil I:
Intersubjektivität als Struktur der seelsorglichen Situation 63

2. Joachim Scharfenberg: Seelsorge als symbolische Interaktion 65
2.1 Die Zirkelstruktur des Verstehens 65

2.1.1 Seelsorge als Gespräch 65
2.1.2 Seelsorge als symbolische Interaktion 70
2.1.3 Pastoralpsychologie 73

2.2 Identität und der Prozess der Bewusstwerdung 76
2.2.1 Anthropologische Basismuster: Grundambivalenzen,

Grundstrukturen und Grundkonflikte 76
2.2.2 Psychoanalytische Anthropologie und die Rede

von der Identität 77
2.2.3 Ankerung und Aufbruch als Aufgaben der Seelsorge . . . . 80

2.3 Religionskritik und Handlungsfreiheit 84
2.3.1 Religion bei Sigmund Freud 84
2.3.2 Das Freudsche Religionsverständnis als »Fremdprophetie« 86
2.3.3 Religion zwischen Symbol und Substanz 88

3. Isolde Karle: Seelsorge als religiöse Kommunikation 93
3.1 Seelsorge zwischen Modernekritik und Inklusionsauftrag . . . . 93

Bibliografische Informationen
http://d-nb.info/1008692174

digitalisiert durch

http://d-nb.info/1008692174


6 Inhalt

3.1.1 Seelsorge als Funktion der Kirche 93
3.1.2 Seelsorge als religiöse Kommunikation 96
3.1.3 Seelsorge als Konstruktionsgeschehen 99

3.2 Individualisierung als Problem der Moderne 102
3.2.1 Die funktionale Differenzierung der modernen

Gesellschaft und das Problem der Individualität 102
3.2.2 Inklusion und Exklusion - Aufgabe und Problem

der Identitätsbildung 104
3.3 Religion als Vollzug der Gesellschaft 107

3.3.1 Die Bedeutung der Interaktion zwischen Anwesenden
für die religiöse Kommunikation 107

3.3.2 Zur Physiognomie der Religion 109

4. Henning Luther: Seelsorge im Angesicht des Anderen 115
4.1 Das Verwiesensein der Seelsorge auf

die konkrete Alltagswelt 115
4.1.1 Seelsorge als diakonische Seelsorge:

grundlegende Aufgabe kirchlicher Praxis 116
4.1.2 Kritik am »Defizitmodell des Helfens« und die Sorge

um das Selbst-Sein-Können des Einzelnen 118
4.1.3 Seelsorge und Alltag 120

4.2 Unabschließbare Identität 122
4.2.1 Identität als Fragment 123
4.2.2 Ethik als prima philosophia 126

4.3 Religion als Modus der Selbsttranszendenz 129
4.3.1 Der Alltag als Schnittstelle zwischen wissenschaftlicher

Theologie und subjektiver Religiosität 129
4.3.2 Weltabstand und Selbsttranszendenz 131
4.3.3 Eschatologie als Movens der Theologie 132

4.4 Sinn: Möglichkeit oder Unmöglichkeit? 135
4.4.1 Die Behauptung von Sinn als Moment der Täuschung . . . 135
4.4.2 Die Konstitution von Sinn durch den Anderen 137
4.4.3 Jenseits von Sinn und Affirmation: das Problem 140

Teil II:
Die sinnhafte Konstitution der alltäglichen Lebenswelt:
Alfred Schütz und die phänomenologisch orientierte Soziologie 147

5. Der Lebenswelt-Begriff bei Edmund Husserl und seine
Neu-Akzentuierung bei Alfred Schütz 151
5.1 Der Begriff der >Lebenswelt< bei Edmund Husserl 152



Inhalt 7

5.2 Phänomenologie als sozialwissenschaftliches Instrumentarium:
die wissenschaftstheoretischen Eckpfeiler der Theorie
Alfred Schütz' 154

5.3 >Lebenswelt< bei Alfred Schütz und Thomas Luckmann -
matürliche Einstellung< und Sinnverstehen 156

5.4 Aufschichtung der alltäglichen Lebenswelt 159

6. Die Vorgegebenheit des Anderen: Grenze des Verstehens 168
6.1 Sozialität als überindividuelles Faktum 168

6.1.1 Die faktisch vorgegebene Sozialwelt und die Idealisierung
der Reziprozität der Perspektiven 168

6.1.2 Mitmenschen, Zeitgenossen, Generationen 170
6.2 Eigener Sinn und fremder Sinn 173

6.2.1 Das Problem des Fremdverstehens: subjektiver und
objektiver Sinn 174

6.2.2 Die Erfahrung des Anderen als Ort
der Selbsttranszendenz 177

6.3 Sozialität und Normativität: die ethnomethodologische Studie
»Agnes« von Harold Garfinkel 179
6.3.1 Ethnomethodologie 180
6.3.2 Die Studie »Agnes« 182

7. Relevanz und Sinnkonstitution 188
7.1 Die passive Synthesis als Grundlage höherstufiger Akte

des Bewusstseins 189
7.2 Relevanz und Relevanzgenese 193

7.2.1 Die verschiedenen Strukturen der Relevanz 194
7.2.2 Typisierung 197

7.3 Handeln in der alltäglichen Lebenswelt 199
7.3.1 Die Sinnbezogenheit von Erlebnis, Erfahrung

und Handlung 200
7.3.2 Handeln als soziale Interaktion 201
7.3.3 Handeln-vom Entwurf zum Resultat 204

8. Intersubjektivität und Institutionalisierung:
Konventionalisierung des Fremdverstehens 208
8.1 Der Wissensvorrat und sein Erwerb 208

8.1.1 Elemente des subjektiven Wissensvorrats 209
8.1.2 Der gesellschaftliche Wissensvorrat 212
8.1.3 Die soziale Verteilung des Wissens 214

8.2 Zeichen, Symbol, Sprache: intersubjektive
Bedeutungskonstitution 216



8 Inhalt

8.2.1 Das Zeichen als wesentliches Element intersubjektiver
Kommunikation 218

8.2.2 Symbolisierung als Appräsentation des Transzendenten . . 222
8.2.3 Sprache 223

8.3 Institutionalisierung und Institutionen 227
8.3.1 Externalisierung, Objektivation, Internalisierung 228
8.3.2 Intermediäre Institutionen als Vermittlungsinstanzen . . . 231

9. Religion und Transzendenzweite 234
9.1 Der Alltag und seine Transzendenzen 234

9.1.1 Die phänomenologischen Transzendenzen 235
9.1.2 Bereiche geschlossener Sinnstruktur 239

9.2 Die kommunikative Qualifizierung religiöser Erfahrung 243
Exkurs: Die transzendenzoffene Disposition des Menschen
(William James) 244
9.2.1 Die Sinnprovinz der Religion 247
9.2.2 Die kommunikative Konstitution symbolischer

Ordnungen 250
9.3 Erscheinungsformen des Religiösen:

die religiöse Grundierung des Alltags 252
9.3.1 Individuelle Verfasstheit von Religion: die Verflüssigung

des Institutionellen (Privatisierung) 254
9.3.2 Religiöse Sozialformen 257
9.3.3 Zivilreligion 259

Teil III:
Poimenische Überlegungen zum Problem des Fremdverstehens 265

10. Seelsorge und Alltag 268
10.1 Der lebensweltliche Zusammenhang der seelsorglichen

Situation 268
10.1.1 Raum und Zeit 269
10.1.2 Sozialität 270
10.1.3 Seelsorge und Institution 274

10.2 Religion und alltägliche Lebenswelt 279
10.2.1 Der Ort der Religion in der alltäglichen Lebenswelt . . . . 280
10.2.2 Religiöse Kommunikation 283
10.2.3 Gestalten der seelsorglichen Praxis in

der Lebenswelt des Alltags 286
10.3 Eine theologische Leitvorstellung:

Geselligkeit als hermeneutische Praxis des Religiösen 292



Inhalt 9

10.3.1 Schleiermachers Theorie des geselligen Betragens -
Sozialität und Individualität 293

10.3.2 Versuch einer semantischen Verknüpfung: der Gedanke
der koinonia bei Paulus 299

10.4 Alltagsrelevanz 303
10.4.1 Relevanzerhellung als Reflex auf das Problem

des Fremdverstehens 303
10.4.2 (Para-) Soziale Faktoren der Relevanzgenese 306
10.4.3 Mögliche Schritte der Interaktion 313

Schluss/Ausblick 319

Literatur 322

Register 344


