
TABLES DES MATIÈRES

AVIS AU LECTEUR...........................................................11

PREMIÈRE CONFÉRENCE Domacb, 20 mars 1920............. 13
Le développement de la médecine, le concept de 
maladie autrefois et aujourd’hui. La connaissance 
du processus de guérison. La sagesse des mystères 
comme médecine sociale. La cécité du bleu chez 
les Grecs. La métamorphose nécessaire de nos 
sens de la vue, de l’ouïe et de la chaleur. La 
connaissance en images par l’œil. L’inspiration par 
l’ouïe. L’intuition par le sens de la chaleur. 1879 la 
victoire de Michael comme répétition d’événe­
ments semblables dans les temps reculés. Néces­
sité d’une triple articulation de l’organisme social.

DEUXIÈME CONFÉRENCE Domacb, 21 mars 1920...........  26
La naissance de la connaissance en images 
humaine 300 ans av. J.C. Le développement de 
l’intelligence humaine dès le 15e siècle. La distinc­
tion dans les anciens mystères entre les savoirs 
physiques, spirituels et intellectuels. L’action 
délétère de l’intellect unilatéral sur la santé. La 
science de l’esprit anthroposophique comme por­
teuse d’un nouveau processus de guérison.

TROISIÈME CONFÉRENCE Domacb, 28 mars 1920............45
L’intervention de la vie prénatale dans la vie 
terrestre. La vie habituelle des représentations un 
cadavre hérité du monde supra-sensoriel. La 
vivification de la pensée morte par une nouvelle 
naissance de la volonté terrestre. L’organisation de 
la tête comme métamorphose du reste de 
l’organisme de l’incarnation précédente. Déchirure 

5

http://d-nb.info/1243114002


dans la vie entre les nécessités naturelles et 
morales. Le problème de la liberté humaine. 
Fusion sur le prochain Jupiter entre les idéaux 
moraux et les lois du monde naturel. La lutte 
contre la science de l’esprit et les attaques du côté 
catholique.

QUATRIÈME CONFÉRENCE
Domach, 2 avril 1920, vendredi saint........................................... 62

La vie de Paul. Le bouleversement du dévelop­
pement humain provoqué par le Mystère du 
Golgotha. Le problème de la liberté. La non- 
véracité inhérente à notre temps. La perte de la 
relation entre le terrestre et le non-terrestre. La 
pure connaissance sensorielle comme d'une tombe 
d'où doit surgir la connaissance supra-sensorielle.

CINQUIÈME CONFÉRENCE
Domach, 3 avril 1920, veille de Pâques..........................................82

Paul et le passage de la vision supra-sensorielle à 
une humanité abandonnée de Dieu. Métamor­
phose du sang et renaissance dans le Christ. La 
figure ahrimanienne de l’antéchrist. Pâques, fête de 
l’avertissement.

SIXIÈME CONFÉRENCE Domach, 30 mai 1920.................. 99
La lutte de Rome contre la liberté de conscience et 
celle du culte. Les encycliques papales et le syllabus 
de 1864. Rümelin à propos du concept de miracle. 
Croyances aux religions et aux miracles opposées à 
la croyance aux causes dans la science. L’idée de 
l’apparition et de la disparition dans la science de 
l’esprit. Le mouvement anti-moderniste dans 
l’Eglise catholique. Retour sur l’époque d’Albert le 
Grand. Frédéric II et Catherine de Russie comme 
protecteurs de l’Ordre des Jésuites interdit par le 
pape. Attaque catholique contre l’anthroposophie.

6



SEPTIÈME CONFÉRENCE Domach, 3 juin 1920...............117
Le serment anti-moderniste. L’attention de l’Église 
catholique devant la montée du matérialisme. 
Immaculée conception, Encyclique et Syllabus de 
1864, dogme de l’infaillibilité du pape, encyclique 
Aetemi Pains. Article de fond (Editorial) dans 
Vorwàrts de Bâle. La structure de l’Église catho­
lique en rapport avec l’individualisme éthique de la 
Philosophie de la Èiherté. Sur l’histoire de l’ordre des 
Jésuites.

HUITIÈME CONFÉRENCE Domach, 6 juin 1920...............133
La connaissance initiatique et la science maté­
rialiste. La psychologie d’Aristote comme dogme 
de l’Église. Immortalité, préexistence et vies 
successives. Volonté de l’Église catholique de jeter 
un pont entre sa domination et le socialisme 
radical. Le serment anti-moderniste. Conscience de 
groupe et conscience de l’idéal.

NEUVIÈME CONFÉRENCE Domach, 2juillet 1920......... 153
Oswald Spengler Déclin de /'Occident. La sagesse de 
l’initiation comme seul remède aux forces de 
déclin. La démocratie et la triple articulation de 
l’organisme social. Les dangers du livre de 
Spengler. La vie psychique active comme seul pré­
requis pour la compréhension des ouvrages de la 
science de l’esprit.

DIXIÈME CONFÉRENCE Domach, 3 juillet 1920...............171
Prolongement dans le présent des courants cultu­
rels de l’antiquité. La forme véritable de l’ancienne 
sagesse originelle. Le culte solaire des anciens 
mystères. Le Christ, l’esprit solaire. Le rituel de la 
messe catholique. Les lois de la nature : distillât de 
mots creux médiévaux. Jésuitisme et franc- 

7



maçonnerie. Grades élevés de certains Ordres. 
Troubles de la vie sociale par les courants occultes. 
Nécessité de passer de la divulgation des idées à 
l’action pratique. Brochure de Kully. Article du 
pasteur Ernst.

ONZIÈME CONFÉRENCE Domach, 4 juillet 1920............. 193
L’action du matérialisme au temps présent. Les 
vieilles habitudes de penser. La nécessité d’un 
changement d’état d’âme et de la pensée, 
également dans le domaine économique. Une 
phrase de Nietzsche, ami de Overbeck. La 
conception de Rodbertus et celle de Marx. Le 
rapport entre le travail spirituel et le travail 
corporel. La nécessité de reconnaître les liens 
spirituels du monde avec une volonté 
indépendante du corps matériel.

DOUZIÈME CONFÉRENCE Berne, 9 juillet 1920............... 212
La pensée comme héritage de l’existence prénatale. 
Le refus de la préexistence dans les fois tradi­
tionnelles. Inutilité de la pensée pour la vie dans le 
monde sensoriel. Besoin de communication et de 
connaissance dans le métier de l’enseignement. La 
pédagogie Waldorf. La monnaie-or, le commerce 
libre, les douanes. Le monde de l’esprit et le 
monde économique. Le jugement associatif. La 
philosophie d’Etat du bolchevisme sous l’influence 
de R. Avenarius, Harnack et Oswald Spengler. La 
prise au sérieux de la connaissance des vies 
répétées.

TREIZIÈME CONFÉRENCE Domach, 10 juillet 1920........  241
L’être humain entre le monde des idées et le 
monde des souvenirs et des représentations 
imaginaires. La dissertation de WJ. Stein. L’innata­
lité et l’immortalité. Les pré-requis pour l’école

8



Waldorf. Un manuel scolastique de philosophie 
(Lehmen).

QUATORZIÈME CONFÉRENCE Domach, 11 juillet 1920... 260 
Les anciens mystères et le Mystère du Golgotha. 
Le Christ comme moi supérieur de la Terre. Le 
rapport entre la science anthroposophique et les 
sciences naturelles. L’union de la connaissance 
supra-sensorielle et de la connaissance sensorielle. 
Prise en compte de l’élévation de l’être humain et 
du développement de l’humanité. Le danger pour 
l’humanité de sombrer dans la barbarie. L’anthro­
posophie comme christologie. Exemple d’adver­
sité.

QUINZIÈME CONFÉRENCE Domach, le 16juillet 1920.... 281
La connaissance originelle des mystères et les abus 
qui en ont été faits plus tard. L’action des mystères 
et sa disparition progressive après la venue du 
Christ. La limite de l’apparition de connaissances 
supra-sensorielles. Les dommages causés par l’abus 
de connaissances supra-sensorielles si aux trois 
forces de l’âme on ajoute la quatrième faite 
d’instincts et de pulsions. Les livres d’Oswald 
Spengler : Déclin de l’Occident et Éa Prusse et le 
socialisme.

SEIZIÈME CONFÉRENCE Domach, 17 juillet 1920.......... 298
D’autres paradoxes de notre époque. Oswald 
Spengler. Les effets du matérialisme. L’innatalité et 
l’immortalité. La logique réelle et la simple absence 
de pensée. La responsabilité de l’être humain pour 
le développement de la Terre. L’incapacité du 
matérialisme de reconnaître la matière. Les sacre­
ments de l’autel et le catholicisme. La connaissance
comme communion spirituelle.

9



DIX-SEPTIÈME CONFÉRENCE Domach, 18juillet 1920.....316 
La désacralisation de la nature. Le corps humain, 
porteur de l’élément spirituel divin. Le danger de 
perdre la mission de la Terre. La nécessité de 
choisir entre l’intellectualisme d’Ahriman et 
l’élaboration d’un nouveau savoir spirituel comme 
ligne directrice de l’action spirituelle et sociale.

Remarques et notes.................................................................... 336

10


