
Inhaltsverzeichnis

Vorwort................................................................................................................ 11

I. Einleitung........................................................................................... 13

1. Problemexplikation: Zur notwendigen Erweiterung praktischer
Theodizee............................................................................................. 13

1.1 Moralisch-praktische Glaubensverantwortung und praktische
Theodizee............................................................................................ 17

1.2 Dimensionen praktischer Theodizee: Moralischer
Protest-Atheismus und melancholischer Agnostizismus ............... 21

1.2.1 Die zentrale Bedeutung des moralischen Protest-Atheismus im
zeitgenössischen praktischen Theodizeediskurs............................... 21

1.2.2 Die Vernachlässigung des melancholischen Agnostizismus...........  25
1.3 Zur systematischen Struktur des Hoffnungsglaubens und die

verschiedenen Dimensionen seiner rationalen Verantwortbarkeit . 28
1.3.1 Die Unterscheidung zwischen Hoffnungsgegenstand (fides quae)

und Hoffnungsvollzug (fides qua)..................................................... 28
1.3.2 Eine notwendige Erweiterung praktischer Glaubensverantwortung:

Die (inter-)subjektive Plausibilisierung des Hoffnungsvollzugs ... 32
1.3.3 Die neugewonnene Relevanz des melancholischen Agnostizismus 35
I. 4 Die Möglichkeit praktischer Glaubensverantwortung und die

bleibende Fragilität religiöser Hoffnung.......................................... 37
2. Aufbau und Argumentationsstruktur der Arbeit............................. 39

II. Moralisch-praktische Glaubensverantwortung und die
Herausforderung praktischer Theodizee: Zum Stand der 
theologischen Diskussion................................................................ 45

1. Der philosophische Ausgangspunkt: Die geschichtsphilosophische 
Frage nach den Opfern der Geschichte (Horkheimer, Benjamin 
und Adorno) .................................................................... 46

1.1 Zum Verbot .Geschichte grundsätzlich atheologisch zu begreifen“
(Benjamin): Die Frage nach der Abgeschlossenheit bzw. 
Unabgeschlossenheit der Vergangenheit.......................................... 46

1.2 Religiöse Sehnsucht und bleibende Skepsis..................................... 56

http://d-nb.info/1232744530


6 Inhaltsverzeichnis

1.3 Systematischer Ertrag......................................................................... 63
2. Die theologische Rezeption und Weiterentwicklung der

Gedanken Benjamins, Horkheimers und Adornos........................ 65
2.1 Die moralische Notwendigkeit religiöser Hoffnung...................... 67
2.1.1 Helmut Peukert: Das Paradox anamnetischer Solidarität und die

moralische Notwendigkeit religiöser Hoffnung............................... 67
2.1.2 Thomas Pröpper und Hansjürgen Verweyen: Der Glaube an Gott als

solidarische Verpflichtung gegenüber den Opfern der Geschichte . . 70
2.2 Moralische Glaubensbegründung und praktische Theodizee......... 75
2.2.1 Praktische Theodizee und Hoffnungsgegenstand: Universale

Versöhnung und Apokatastasis......................................................... 76
2.2.2 Praktische Theodizee und Hoffnungsvollzug: Negative Gottesrede

als kritische Rückfrage an Gott 0. B. Metz)................................... 81
3. Fazit und Ausblick............................................................................. 87

III. »Moral also fuhrt unumgänglich zur Religion“: Moral, Religion 
und Theodizee bei Kant................................................ 91

1. Die Grundlegung der Moral: Das Dijudikationsproblem des 
Moralischen....................................................................... 92

1.1 Die formalen Grundprinzipien kantischer Ethik............................. 93
1.1.1 Das deontologische Grundprinzip: Das Grundgesetz der reinen

praktischen Vernunft als inhaltliches Bestimmungsprinzip 
vernünftiger Willensbestimmung..................................................... 95

1.1.2 Das teleologische Grundprinzip: Die Existenz der Vernunftnatur
als objektiver Zweck vernünftiger Willensbestimmung.................. 99

1.1.3 Das Ideal vollkommener Moralität: Die Idee einer moralischen
Welt..................................................................................................... 107

1.2 Die Anwendung der formalen Prinzipien der Moral auf den 
Menschen: Der kategorische Imperativ und die Funktion seiner 
verschiedenen Formeln..................................................... 108

1.2.1 Bedingungen vernünftiger menschlicher Willkürbestimmung:
Der moralische Nötigungscharakter des kategorischen Imperativs 110

1.2.2 Bedingungen vernunftgemäßen menschlichen Handels:
Zur inhaltlichen Ausgestaltung der verschiedenen Formeln des 
kategorischen Imperativs .................................................................. 112

1.2.2.1 Der formale Aspekt der Maximen: Die Naturgesetzformel............ 113
1.2.2.2 Der materiale Aspekt der Maximen: Die Selbstzweckformel.......... 114
1.2.2.3 Die Totalität der Maximen: Das Reich der Zwecke.......................... 117
1.3 Zwischenfazit: Die Dijudikation des Moralischen........................... 120
1.4 Bewusstsein und Realität praktischer Freiheit................................. 122



Inhaltsverzeichnis 7

1.5 Resümee und Übergang zum Exekutionsproblem des Moralischen 125
2. Die subjektive Aneignung der Moral: Das Exekutionsproblem des

Moralischen und die material-teleologische Erweiterung
praktischer Vernunft........................................................................... 127

2.1 Die Triebfedernlehre der Kritik der praktischen Vernunft............. 128
2.2 Zur Erweiterung praktischer Vernunft um die Dimension

materialer Zwecke ............................................................................. 134
2.2.1 Das Argument aus der Vorrede zur Religion innerhalb der Grenzen

der bloßen Vernunft............................................................................. 134
2.2.2 Die Erweiterung praktischer Vernunft als material-teleologische

Fortschreibung der formalen Grundprinzipien der Ethik............. 142
2.2.2.1 Das höchste Gut als moralisch gebotener Endzweck praktischer

Vernunft............................................................................................... 143
2.2.2.1.1 Die formale Bestimmung des höchsten Guts als moralischer

Endzweck............................................................................................ 144
2.2.2.1.2 Die materiale Bestimmung des höchsten Guts als Einheit von

vollkommener Tugend und allgemeiner Glückseligkeit.................. 148
2.2.2.1.3 Immanent oder transzendent? Die immanenzsensible Transzendenz

des höchsten Guts ............................................................................. 160
2.2.2.1.4 Fazit: Das höchste Gut als material-teleologische Fortschreibung

der Ideen einer moralischen Welt und eines Reichs der Zwecke . . 168
2.2.2.2 Vom kategorischen Imperativ der Grundlegung zum .Imperativ, der

die Tugendpflichten gebietet“ in der Metaphysik der Sitten............. 173
2.3 Zusammenfassung und Überleitung................................................ 183
3. Die Realisierbarkeit der Moral: Der Übergang von der Moral- zur

Religionsphilosophie ........................................................................ 185
3.1 Zur systematischen Verortung und inhaltlichen Bestimmung der

Ethikotheologie................................................................................. 186
3.1.1 Die zweifache Aufgabenbestimmung einer moralischen Teleologie 186
3.1.2 Die Postulate der praktischen Vernunft .......................................... 187
3.1.3 Zur Begründung der Ethikotheologie: Der moralische Beweis des

Daseins Gottes................................................................................... 192
3.1.4 Religion als Modus teleologischer Weltdeutung in moralisch­

praktischer Absicht............................................................................. 202
3.2 Die praktische Realität Gottes: Zur begründungslogischen

Rechtfertigung des praktischen Vernunftglaubens.......................... 208
3.2.1 Potentiale und Grenzen eines theoretischen Gottesglaubens......... 209
3.2.1.1 Zur Unmöglichkeit theoretischer Gotteserkenntnis....................... 209
3.2.1.2 Die Vernunftideen als regulative Ideen............................................. 211
3.2.1.3 Spekulatives Vernunftbedürfnis und die Möglichkeit eines lediglich

problematischen doktrinalen Glaubens............................................ 217
3.2.2 Dimensionen eines moralisch-praktischen Gottesglaubens........... 220



8 Inhaltsverzeichnis

3.2.2.1 Zur objektiven Realität der Ideen in praktischer Hinsicht............. 221
3.2.2.2 Praktisches Vernunftbedürfnis und die Notwendigkeit eines

assertorischen moralischen Glaubens.............................................. 224
3.2.2.3 Der moralische Glaube als Vernunftglaube: Vernunftbedürfnis zum

Zweck der eigenen Selbsterhaltung................................................... 230
3.2.3 Der Primat praktischer Vernunft: Eine vernunftarchitektonische

Begründung........................................................................................ 236
3.2.3.1 Vom Widerstreit zweier Vernunftinteressen .................................... 237
3.2.3.2 Zur vernunftarchitektonischen Begründung des Primats der

praktischen Vernunft......................................................................... 239
3.2.3.2.1 Das architektonische Interesse der Vernunft.................................. 239
3.2.3.2.2 Die architektonische Begründung des Primats der praktischen

Vernunft............................................................................................... 242
a. Die Perspektive des Schulbegriffs der Philosophie: Der Primat des

Praktischen als Vermeidung eines internen Prinzipienstreits der 
Vernunft............................................................................................... 243

b. Die Perspektive des Weltbegriffs der Philosophie: Der Primat des
Praktischen als Schlüssel zu einem obersten Schlussstein des 
Vernunftsystems.................................................................................. 246

3.2.3.2.3 Fazit: Zum architektonischen Interesse am Primat praktischer
Vernunft............................................................................................... 249

3.2.4 Zusammenfassung............................................................................. 251
3.3 Der Vernunftglaube als subjektiv begründetes Fürwahrhalten: Die

subjektkonstituierende Funktion des Glaubens............................... 252
3.3.1 Subjektiv zureichendes Fürwahrhalten: Der Glaube im Gegensatz

zu Meinen und Wissen...................................................................... 252
3.3.2 Zur subjektivitätstheoretischen Notwendigkeit des Glaubens:

Keine Pflicht, aber notwendig praktisches Vernunftbedürfnis .... 259
3.3.3 „ich bin moralisch gewiß“: Der Glaube als freiheitlich-individuelle

Selbstkonstitution menschlicher Vernunft ...................................... 266
3.3.4 Zwischen .skeptischer Hoffnungslosigkeit und dogmatischem

Trotz1: Der Glaube als Zweifel- und Hoffnungsglaube.................. 268
3.4 Theodizee bei Kant............................................................................. 269
3.4.1 Der Begriff des moralisch Zweckwidrigen........................................ 270
3.4.2 Zur Kritik aller doktrinalen Theodizee und Theodizeewiderlegung 271
3.4.3 Kants authentische Theodizee als neue Form philosophischer

Theodizee?.......................................................................................... 280
3.4.4 Kants Lösung des logischen Theodizeeproblems im Sinne einer

Verteidigung........................................................................................ 283
3.4.5 Die Irrelevanz des empirischen Theodizeeproblems in

geltungslogischer Perspektive und seine bleibende existential- 
anthropologische Bedeutung ........................................................... 285



Inhaltsverzeichnis 9

3.4.6 Zur existential-anthropologischen Radikalisierung des
Zweifelglaubens................................................................................. 288

3.4.7 Zusammenfassung und Ausblick ..................................................... 291
4. Zwischenfazit: Die Verbindlichkeit des moralischen

Vernunftglaubens angesichts des Theodizeeproblems.................... 293
4.1 Die Ebene der fides quae: Universale Versöhnung als Ideal

praktischer Vernunft und Gegenstand der Hoffnung.................... 295
4.2 Die Ebene der fides qua: Der glaubende Hoffnungsvollzug -

moralische Pflicht oder subjektives Vernunftbedürfnis?.................. 302
4.2.1 Die Unmöglichkeit eines moralisch verpflichtenden Glaubens .. . 302
4.2.2 Die subjektive Notwendigkeit des Glaubens zur Selbsterhaltung

praktischer Vernunft........................................................................... 306
5. Führt Moral unumgänglich zur Religion? Zur Kritik am starken

Begründungsanspruchs des moralischen Vernunftglaubens........... 308
5.1 Zur Kontingenz der religiösen Form praktischer

Vernunftverwirklichung.................................................................... 310
5.2 Religiös oder säkular? Dimensionen einer existential-

anthropologischen Plausibilisierung praktischer 
Vernunftverwirklichung.................................................................... 320

5.3 Die Sehnsucht versöhnten Glücks und die (bleibende) Rationalität
des melancholischen Agnostizismus: Ein nochmaliger Blick auf 
Horkheimer und Adorno.................................................................. 326

5.4 Wiederhergestelltes Vertrauen: Positive Theodizee als existential- 
anthropologische Bedingung religiöser Vernunftverwirklichung . . 332

5.5 Systematischer Ertrag........................................................................ 337

IV. Elemente einer existential-anthropologischen Plausibilisierung
des Hoffnungsvollzugs oder: Zur Transformation praktischer 
Theodizee.......................................................................................... 339

1. Die Nichtberücksichtigung des melancholischen Agnostizismus:
Zum bisherigen Stand des praktischen Theodizeediskurses........... 341

2. Versöhnung statt Rechtfertigung: Zur Transformation
eschatologischer Theodizee................................................................ 344

2.1 Zum Verhältnis von Gerechtigkeit und Liebe bei Paul Ricoeur . . . 344
2.2 Von der verteidigenden Selbstrechtfertigung zur liebenden

Selbsterklärung Gottes...................................................................... 348
2.3 Die Menschlichkeit Gottes als Grund des Vertrauens:

Zur anthropologischen Radikalisierung des Inkarnationsgedankens 
im Anschluss an Hans Blumenberg ................................................ 352



10 Inhaltsverzeichnis

Schlussbetrachtung: Begründete Hoffnung und bleibende Fragilität.... 363

1. Zur rationalen Verantwortbarkeit des religiösen Hoffnungsglaubens.......... 363
2. Die bleibende Fragilität religiöser Hoffnung und die

glaubensdynamisierende Kraft des Zweifels ................................................. 371

Literaturverzeichnis.......................................................................................... 377

1. Immanuel Kant............................................................................................... 377
2. Sonstige Literatur............................................................................................ 378


