
111

Inhalt

1 Einleitung.............................................................................................................................15
1.1 Erläuterung der Fragestellungen, des Vorgehens und Aufbaus der Arbeit........... 15
1.2 Aktuelle Literatur zur Thematik/Anknüpfung an den Forschungsstand............. 20

2 Die Perspektive auf Menschen .......................................................................................27
2.1 Ausbeutung von Menschen/globaler Blick............................................................. 27
2.2 Die externalisierende Lebensweise als Verursacher von Ausbeutung.....................35
2.3 Theologie und Kirche in der externalisierenden Gesellschaft................................. 39
2.4 Theologische Positionierung: Solidarität als Zentrum der

christlichen Botschaft.................................................................................................41
2.5 Shoa und Nationalsozialismus als besondere Verpflichtung und Aufgabe........... 51
2.6 Zwischenfazit.............................................................................................................. 55

3 Die Perspektive auf die Mitwelt/Schöpfung..................................................................57
3.1 Umgang mit Tieren am Beispiel „Fleisch“ und Auswirkungen

der Fleischproduktion................................................................................................58
3.2 Ökologische Perspektive, Blick auf den Umgang mit der Welt

und auf alles, was nach uns kommt...........................................................................64
3.3 Theologische Position zum Umgang mit der Schöpfung....................................... 75
3.4 Zwischenfazit............................................................................................................105

4 Orientierungen.................................................................................................................107
4.1 Die Notwendigkeit des Denkens in Zusammenhängen........................................107
4.2 Die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben Albert Schweitzers

und als deren Aktualisierung die Bioethik Günter Altners.................................. 109
4.3 Die Forderung nach einer „grünen Reformation“................................................114
4.4 Die Enzyklika Laudato Si' von Papst Franziskus.................................................115
4.5 Evangelische kirchliche Verlautbarungen und Erklärungen

des Ökumenischen Rates der Kirchen................................................................... 125
4.6 Die Unterstützung einer gemeinsamen säkularen Ethik.

Zum Appell des Dalai Lama an die Welt: Ethik ist wichtiger als Religion........133
4.7 Der Ökologische Fußabdruck als Maßstab für Gerechtigkeit

und als Argument gegen den Vorwurf des Moralisierens......................................135
4.8 Postwachstumsökonomie als Ausweg aus der globalen und

ökologischen Krise und als Perspektive für die Theologie....................................137
4.9 Die Auseinandersetzung mit dem Handeln des Einzelnen gegenüber der

Forderung nach politischer und struktureller Veränderung.................................. 140
4.10 Zwischenfazit............................................................................................................140

5 Problemstellungen...........................................................................................................143
5.1 Diskrepanzen............................................................................................................143

5.1.1 Die Diskrepanz zwischen christlichem/ethischem Anspruch und 
tatsächlicher Umsetzung auf Ebene von Institutionen 
(Vorbildcharakter)........................................................................143

http://d-nb.info/124774941X


12 | Inhalt

5.1.2 Die Diskrepanz zwischen moralisch ethischer Einstellung 
und dem tatsächlichen Handeln der Einzelnen und die
Diskrepanz zwischen Wissen und Handeln............................................. 147

5.1.3 Erklärungsversuche für die Diskrepanz zwischen ethisch 
moralischer Einstellung und tatsächlichem Handeln bzw.
für die Diskrepanz zwischen Wissen und Handeln................................149

5.1.4 Erste Folgerungen aus den Diskrepanzen zwischen
Einstellungen und Handeln bzw. Wissen und Handeln........................ 152

5.2 Zur Ausbildung von Religionslehrerinnen und Religionslehrern....................... 153
5.2.1 Problembeobachtung: Fehlendes Problembewusstsein bei

Studierenden...............................................................................................153
5.2.2 Überprüfung der Beobachtung an einer Stichprobe/Befragung

von Studierenden der Ev. Theologie in Kassel.........................................154
5.2.3 Die Forsa-Studie: Jugendliche und nachhaltiger Konsum.

Bestätigung der Ergebnisse der Befragung und weitere wichtige 
Ergebnisse der Forsa-Studie...................................................................... 155

5.2.4 Nicht systematische Verortung von Inhalten von Nachhaltigkeit und
globaler Gerechtigkeit bzw. Auswirkungen der externalisierenden 
Lebensweise im Studium der Ev. Theologie............................................. 158

5.3 Zwischenfazit............................................................................................................160

6 Folgerungen aus den Problemstellungen..................................................................... 163
6.1 Die Bedeutung von Aufklärung und Information................................................ 163
6.2 Empathie...................................................................................................................163

6.2.1 Die Bedeutung von Empathie................................................................... 163
6.2.2 Das Problem der selektiven Empathie......................................................163
6.2.3 Entwicklungspsychologische Überlegungen zur Empathieentwicklung. 

Die Stufenmodelle von Lawrence Kohlberg und anderen
kontrastiert mit Überlegungen von Albert Schweitzer.............................166

6.2.4 Möglichkeiten der Empathieförderung.....................................................171
6.3 Die Bedeutung von Achtsamkeit und Wertschätzung..........................................173
6.4 Wertereflexion...........................................................................................................177
6.5 Zwischenfazit............................................................................................................180

7 Beispiele für sinnvolle Initiativen, Ansätze und Einrichtungen,
die eine ganzheitliche Auseinandersetzung unterstützen und 
Empathieerfahrungen ermöglichen.............................................................................. 183
7.1 Das Institut für Theologische Zoologie................................................................... 183
7.2 Der Ansatz der Sozialen Plastik und des „Erdforums“ von Shelley Sacks..........184
7.3 Die Erd-Charta.........................................................................................................186
7.4 Das Beispiel des Grünen Hauses in Eckernförde..................................................187
7.5 Das Compassion-Projekt......................................................................................... 188
7.6 Roots and Shoots, die Initiative von Jane Goodall und des

Jane Goodall Instituts.............................................................................................189
7.7 Das Schulfach „Verantwortung“ von Margret Rasfeld und der

Evangelischen Schule Berlin Zentrum................................................................... 190
7.8 Frei-Days for Future und das Netzwerk Schule im Aufbruch..............................191



Inhalt | 13

7.9 Nutzung außerschulischer Lernorte zur Naturbegegnung/
Empathieerfahrung.................................................................................................193

7.10 Das Klimahaus in Bremerhaven.............................................................................193

8 Zur Auseinandersetzung mit den Inhalten von Nachhaltigkeit
und globaler Gerechtigkeit im universitären Kontext............................................. 195
8.1 Nachhaltigkeit und globale Gerechtigkeit als Inhalt

Theologischer Gespräche........................................................................................195
8.2 Zur Auseinandersetzung mit Inhalten von Nachhaltigkeit und

globaler Gerechtigkeit und des verantwortlichen Handelns in 
religionspädagogischen Seminarveranstaltungen.................................................. 197
8.2.1 Überlegungen zum Einstieg in die Thematik allgemein.........................198
8.2.2 Zum Themenkomplex Globale Gerechtigkeit..........................................198
8.2.3 Zum Themenkomplex Umgang mit der Mitwelt/Schöpfung................ 200
8.2.4 Erkennen von Zusammenhängen............................................................. 201
8.2.5 Aufzeigen von Möglichkeiten für nachhaltiges und verantwortliches

Handeln......................................................................................................202
8.2.6 Auseinandersetzung mit der Frage: Was hemmt ethisches

Verhalten?................................................................................................... 202
8.2.7 Erarbeiten von ethischen und theologischen Bezügen........................... 204
8.2.8 Verbindung zum eigenen Leben herstellen..............................................204
8.2.9 Zur Ansprache empathischer Fähigkeiten................................................204

8.3 „Informationszentrum Verantwortlich Handeln“ - eine sinnvolle
Einrichtung in der Religionspädagogik, in der Lehrkräftebildung 
und an der Hochschule...........................................................................................205
8.3.1 Konzeptionspapier des Informationszentrums........................................206
8.3.2 Projektseminare - Konkrete Anregung zum direkten nachhaltigen

Handeln......................................................................................................212
8.3.3 Interdisziplinäre universitäre Vernetzung.................................................212
8.3.4 Kooperationen außerhalb der Universität................................................213
8.3.5 Einbindung in die Ausbildung von Lehrkräften aller Fachrichtungen -

Zum Beispiel das „Nachhaltigkeitszertifikat“ als 
Qualifikationsmöglichkeit........................................................................214

8.4 Zwischenfazit........................................................................................................... 214

9 Gesamtfazit der Arbeit................................................................................................... 217

Literatur.................................................................................................................................. 225

Anhang.................................................................................................................................... 237


