
Inhalt

Erster Teil
Methodische und begriffliche 
Vorverortungen

1 Fragestellung.................................................................15

2 Methode.........................................................................22

2.1 Das Paradigma der Öffentlichen Theologie im Kontext
von Versöhnungsprozessen................................................... 23

2.1.1 Geschichte und Ausprägungen..............................................23
2.1.2 Kontextualität und Interkontextualität.................................32
2.1.2.1 Der Begriff der Öffentlichkeit und der Zivilgesellschaft

im Kontext des ruandischen Versöhnungsprozesses..........32
2.1.2.2 Kontextualität des Verfassers................................................. 38
2.1.3 Zwischenfazit: Das Paradigma der Öffentlichen

Theologie als methodisches Gerüst der Studie....................43

2.2 Sozial-ethische Grundentscheidungen der
Untersuchung...........................................................................45

2.2.1 Zwischen Differenz und Analogie: der christozentrische
Ansatz........................................................................................45

2.2.1.1 Der theologische Versöhnungsbegriff zwischen
Synthetisierung und Differenzierung....................................46

2.2.1.2 Das Changieren zwischen induktivem und deduktivem
Vorgehen...............................................................................  47

2.2.1.3 Die Differenzlinien Letztes/Vorletztes, Kirche/Welt und
Individuum/Kollektiv................................................................50

2.2.1.4 Die Ausarbeitung von Kriterien.............................................51

3 Gliederung und Aufbau................................................ 53

4 Theoretische Landschaften der Versöhnung..............59

4.1 Versöhnung als neues Paradigma der
Humanwissenschaften............................................................59

http://d-nb.info/1233026267


8 Inhalt

4.2 Theologische Bedeutungsdimensionen des Begriffs
Versöhnung...............................................................................63

4.3 Theologische Landschaften der Versöhnung...................... 67

4.4 Humanwissenschaftliche Bedeutungsdimensionen des
Begriffs Versöhnung........... ................................................ ...71

4.5 Humanwissenschaftliche Landschaften der
Versöhnung (Fanie du Toit).....................................................74

4.5.1 Versöhnung als soziale Wiederherstellung.......................... 75
4.5.2 Versöhnung als liberaler Frieden........................................... 79
4.5.3 Versöhnung als Agonismus.....................................................82

Zweiter Teil
Grundüberlegungen zu einem
theologisch-ethischen Versöhnungsbegriff

1 Hannah Arendts Theorie des Verzeihens als
Herausforderung für die Theologie.................. 89

1.1 Hannah Arendts Verzeihen in der Vita Activa.....................91
1.1.1 Anthropologie und Handlungstheorie bei Arendt..............91
1.1.2 Das Verzeihen als Heilmittel gegen die

Unwiderruflichkeit................................................................... 95
1.1.3 Jesus als Entdecker des Verzeihens - Hannah Arendts

enttheologisierende Evangeliumslektüre..............................99

1.2 Die theologische Rezeption Arendts...................................101

1.3 Arendts Theorie des Verzeihens (Thomas Dürr)................. 109
1.3.1 Jesus und die Bedingungen der Vorhaltung und der

Reue..........................................................................................110
1.3.2 Versprechendes Verzeihen..................................................... 113
1.3.3 Politisches Verzeihen?............................................................ 114

2 Hermeneutische Schlüssel der christozentrischen
Versöhnungskonzeption..............................................117

2.1 Christus als Ursprung, Wesen und Ziel der Versöhnung .119



Inhalt 9

2.2 Wegbereitung der Versöhnung - Zwischen Gesetz und
Evangelium..............................................................................128

2.3 Unterscheidung der Versöhnungssphären........................136

3 Zwischenfazit.................................................................141

4 Politiken der Versöhnung............................................145

4.1 Jesus Christus als die Krisis und Hoffnung
unversöhnter Gesellschaft (Karl Barth).............................. 145

4.1.1 Hochmut und Fall...........................................  152
4.1.2 Trägheit und Elend................................................................ 152
4.1.3 Lüge und Verdammnis...........................................................153

4.2 Wegbereitende Maßnahmen gegen Tyrannei,
Lähmung und Ideologie innerhalb einer 
Transformationsgesellschaft................................................ 155

4.2.1 Gerechtigkeit als wegbereitende Überwindung von
Tyrannei...................................................................................156

4.2.2 Aufbau und Stärkung von Resilienz als wegbereitende
Überwindung von Lähmung.................................................158

4.2.3 Wahrheit als wegbereitende Überwindung von
Ideologie..................................................................................160

4.3 Vertiefungen: Individuum und Kollektiv im
Versöhnungsprozess..............................................................164

4.3.1 Der sozialpsychologische Ansatz sozialer Identität...........166
4.3.1.1 Die Theorie der sozialen Identität......................................166
4.3.1.2 Die Selbstkategorisierungstheorie......................................169
4.3.1.3 Die Rekategorisierungsmodelle......................................... 171
4.3.2 Theologisch-ethische Perspektiven auf soziale Identität.. 174
4.3.2.1 Stand der systematisch-theologischen 

Forschungslandschaft.......................................................... 174
4.3.2.2 Kernelemente christlicher Identitätskonstruktion..............177
4.3.2.3 Theologisch-ethische Impulse zu kollektiven

Identitätskonstruktionen.......................................................182

5 Zwischenfazit................................................................ 201



10 Inhalt

Dritter Teil
Das Fallbeispiel Ruanda

1 Vorbemerkungen zur historischen Analyse............. 207

2 Die Geschichte Ruandas und die Rolle der Kirchen
vor dem Genozid..........................................................213

2.1 Die vorkoloniale Zeit..............................................................213

2.2 Die Kolonialzeit 1898-1962...................................................215

2.3 Die erste und zweite Republik in der Unabhängigkeit
bis 1990.................................................................................... 219

2.4 Die frühen 90er Jahre.............. .............................................221

2.5 Der Genozid 1994.................................................................. 224

3 Ruanda nach dem Genozid.........................................227

3.1 Staatliche und rechtliche Maßnahmen............................... 228
3.1.1 Sicherheit und Stabilität........................................................228
3.1.2 Wahrheit und Gerechtigkeit................................................ 231
3.1.3 Identität und Erinnerung.......................................................235
3.1.4 Wirtschaft und Vision.............................................................238

3.2 Zivilgesellschaftliche Akteure und die Kirchen...................240
3.2.1 Die Kirchen als Bottom-Up-Akteurinnen im

Versöhnungsprozess..............................................................242

4 Theologisch sozial-ethische Einordnung................... 247

Vierter Teil
Kirche als Raum der Versöhnung

1 Die Zeit- und Raumdimension im Diskurs um 
gesellschaftliche Versöhnungsprozesse............... 253



Inhalt 11

2 Den Raum der Kirche als Raum Gottes denken.......259

2.1 Das relationale Raummodell (Martina Löw)...................... 261

2.2 Die Kirche als Raum Gottes (Matthias Wüthrich)............. 263
2.2.1 Der trinitarische Gottesraum und der Raum der Kirche

»in Christus«........................................................................... 264
2.2.2 Der interpersonale Raum der verborgenen Kirche............267
2.2.3 Der soziale Raum der sichtbaren Kirche............................. 269

3 Zwischenmenschliche Versöhnungsprozesse im
Raum Gottes.................................................................272

3.1 Die gnädige Wo-Frage im trinitarischen Gottesraum.......273

3.2 Versöhnung in triangulärer Beziehungsstruktur - Der
interpersonale Raum aller Getauften................................. 277

3.3 Versöhnende Raumgestaltung im sozialen Raum der
sichtbaren Kirche..................................................................278

3.3.1 Spuren des Konflikts im institutionalisierten Raum der
sichtbaren Kirche...................................................................279

3.3.2 Das Verhältnis von Exklusion und Inklusion der Täter-
und Opfergruppen im sozialen Raum der sichtbaren 
Kirche.......................................................................................281

4 Die presbyterianische Gemeinde Remera-Rukoma
in Ruanda.......................................................................285

5 Zwischenfazit................................................................291

6 Zusammenfassung der Untersuchung und
Ausblick......................................................................... 293

Literaturverzeichnis...........................................................299


