
Inhaltsverzeichnis

Vorwort V

Einführung
1) Zielsetzungen der Arbeit 1
2) Die epigraphischen Zeugnisse aus Lydien 4
3) Stand der Forschung 5
4) Sprache und Medien der religiösen Kommunikation in den länd

liehen Heiligtümern Phrygiens und Lydiens: Eine „world apart“? 8
5) Die ländlichen Kultstätten und die Götter des Dorfes 13
6) Das Dorf als Siedlungswesen 16
7) Die Priester 20
8) Reichsreligion(en) 22
9) Die Sprache religiöser Kommunikation 25
10) Medien religiöser Kommunikation 27
11) Die Schrift und der Text 30
12) Religiöse Kommunikation 31
13) Religiöse Texte 33
14) Gebete und Performanz 35
15) Monotheismus, Henotheismus, Megatheismus:

Ein terminologisches Problem 37
16) Der pagane Monotheismus 39
17) Die Rhetorik des Monotheismus 46
18) Gliederung der Arbeit 48

Teill
Die historische Entwicklung der Kultur und der Religion 
Phrygiens von der Hethiterzeit bis zur Kaiserzeit

Kapitel 1
Das anatolische Substrat
Einführung 55
1) Die Quellen zur Religion der Luwier und der Hethiter 57
2) Die allgemeine historische Entwicklung der hethitisch-luwischen

Religion und das hattische Substrat 59
3) Die assyrischen Handelskolonien 67
4) Die alt-hethitische Periode 69
5) Die Reichsperiode 70

http://d-nb.info/1211499898


VIII Inhaltsverzeichnis

6) Die luwische Religion 71
7) Der Wettergott 74
8) Die Bäume 77
9) Das hethitische Gebet 79
9.1) Hymnus und Gebet an den Sonnengott, CTH 372 81
10) Sündige Menschen bei den Hethitern 85
11) Elemente eines hethitisch-luwischen Substrats

in den Inschriften aus der Kaiserzeit 87
12) Fazit 90

Kapitel 2
Das phrygische Substrat
1) Die geographischen Grenzen Phrygiens 93
2) Vorgeschichte 94
3) Die phrygische Kultur 98
4) Die Phryger in den griechischen Quellen 104
5) Die phrygischen Felsdenkmäler 109
6) Die Felsfassaden und die Felsaltäre 112
7) Fazit 114
Anhang: Lydien und Phrygien in der archaischen Zeit 114

Kapitel 3
Das iranische Substrat in Anatolien und in Phrygien
1) Die Perser in Phrygien 119
2) Die Achämeniden und die nicht-iranischen Religionen 121
3) Die iranische Religion 123
4) Der Zoroastrismus 125
5) Die Awestareligion 127
6) Yasna Haptagäiti 132
7) Die jungawestischen Texte 132
8) Die dokumentarischen Quellen 134
8.1) Die achämenidischen Inschriften 134
8.2) Die elamitischen Verwaltungstäfelchen 139
8.3) Die literarischen Quellen 140
8.4) Die Inschriften und die Iraner in Anatolien 144
8.4.1) Die Inschriften aus Lydien und Phrygien 146
a) Die Baradates-Inschrift aus Sardis 146
b) Die Götter der Perser gegen Grabschänder 151
c) Der Zeus der Perser 152
d) ZeusPerses 153



Inhaltsverzeichnis IX

e) Anahita und die Gewässer 154
f) Die Anahita-Münzen aus Hypaipa 155
9) Fazit 156

Kapitel 4
Das hellenistische und römische Phrygien und
das Erbe der Seleukiden 159
1) Der historische Rahmen 160
2) Provinzialisierung und Kaiserzeit 162
3) Wirtschaft 165
4) Verkehrt und Straßennetz 166
5) Die Religion(en) im Seleukidenreich 167
6) Der König als Gott 174
7) Die göttliche Herkunft der Seleukiden und der Zeuskult 176
8) Die Dorfbewohner und der König 179
9) Der König als unfehlbarer Richter 185
10) Der gerechte, legitime und gegenwärtige König 188
11) Stadtwesen und Konstruktion einer „sacred landscape“

in Phrygien 190
11.1) Laodikeia am Lykos 193
11.2) Aizanoi und Akmoneia 198
12) Fazit 201
Anhang: Die jüdischen Gemeinden in Phrygien 202
1) Die Juden in Apameia 205

Kapitel 5
Die ländlichen Götter Phrygiens: Interpretation es, 
religiöse Entwicklungen und mythische Traditionen
1) Die interpretatio religiosa 211
2) Die Mutter der Götter 217
2.1) Forschungsstand 217
2.2) Die Mutter der Götter in Kleinasien und Griechenland 220
2.3) Kybele in Phrygien 222
2.4) Kybele als Stadtbeschützerin 224
2.5) Die phrygischen Inschriften 225
2.6) Die Einflüsse aus Urartu 227
2.7) Die anatolische Mutter der Götter: eine Mutter ohne Kind? 228
2.8) Die griechischen Traditionen und die verschiedenen

interpretationes der Mutter der Götter 229
2.9) Anahita 233



X Inhaltsverzeichnis

3) Die anatolische Herkunft des Attis 236
4) Zeus und der anatolische Wettergott 239
4.1) Namen und Identität der Wettergötter

in den anatolischen Kulturen der Bronzezeit 239
4.2) Der Wettergott in Phrygien 243
5) Der Gott Men 244
6) Fazit 248

Zusammenfassung des ersten Teils 249

Teil II
Die phrygische Religion als Teil der römischen Reichsreligion(en)

Kapitel 1
Sprache und Medien religiöser Kommunikation
1) Fromme Menschen und lokale allmächtige Gottheiten
auf dem Land in Kleinasien 255

2) Wer waren die frommen Menschen, welche die ländlichen
Kultstätten besuchten, und wie haben sie ihre Identität vor dem
Göttlichen zum Ausdruck gebracht? 256

a) Die Eigennamen 256
b) Die Berufs- und Sozialnamen 258
c) Die Ethnika 261
3) Welche Kompetenzen wurden den auf dem Land verehrten Götter

zugeschrieben? 262
a) Die Arbeitstiere 263
b) Die Fruchtbarkeit: Zur Formel wicp KotpTuw 266
c) Die Heilkompetenzen 267
d) Göttliche Gerechtigkeit 269
e) Totenverehrung im kaiserzeitlichen Phrygien und
der Kult des Zeus Bronton 272
4) Die religiösen Epitheta 275
5) Fazit 281
Anhang: Der Schöpfer der Welt und der allwissende
und allumfassende Gott 283



Inhaltsverzeichnis XI

Kapitel 2
Der „epigraphic habit“ der religiösen Inschriften 
Inschriften von den ländlichen Heiligtümern Phrygiens und Lydiens
Der Begriff „epigraphic habit“ 291
1) Die religiösen Textgattungen 292
1.1) Weihungen 293
1.2) Die Weihungen Kara ksäeuoiv 295
1.3) Die Weihungen wiäp/Tispi Tfjq aoorriprac; 298
1.4) Die Beichtinschriften 300
1.5) Gebete 306
1.6) Akklamationen 311
1.7) Enkomien 313
1.8) Zusammenfassung 315
2) Die Bilder 316
2.1) Bilder anatomischer Körperteil 317
2.2) Die Götterbilder und Göttersymbole 320
2.3) Fromme Familien und fromme Menschen 323
2.4) Bilder narrativen Charakters 326
2.5) Bilder mit religiösen Handlungen 327
3) Fazit 328

Kapitel 3
Die religiöse Konkurrenz
Einführung 331
1) Was ist religiöse Konkurrenz? 332
2) Die Konkurrenz der Götter: ihr Kampf um menschliche Ehrungen 336
3) Konkurrenz: Der Kampf der Menschen um ihre Götter 341
4) Die Konkurrenz um Gefolgschaft: Der Kampf

zwischen den Kultstätten 345
5) lamata und Beichtinschriften als Mittel religiöser Konkurrenz 347
5.1) Die Konkurrenten von Asklepios: Isis und Serapis 349
5.2) Die terminologischen und thematischen Konvergenzen 351
6) Die Konkurrenz zwischen Heiligtümern und Ärzten 354
7) Die Rolle des Christentums 359
8) Fazit 361
Anhang: „Being Phrygian under Rome“ 363



XII Inhaltsverzeichnis

Kapitel 4
Die Götter und die Gerechtigkeit in den religiösen Praktiken 
der hellenistischen und römischen Welt
Gerechtigkeit und Religion 373
1) Die Gebete um Gerechtigkeit 373
2) Konnektive Gerechtigkeit und moralische Kommunikation 377
3) Die Papyri aus Ägypten 379
3.1) Der Artemisie-Papyrus 380
3.2) Der Neilammon-Papyrus 383
3.3) Ein Hilferuf aus Ägypten 385
4) Ein Gebet aus Amorgos 387
5) Die Inschriften von Knidos und die Beichtinschriften 390
5.1) Zaubersprüche und Magie 391
5.2) Kostbare Kleider 396
6) Ein Gebet aus Phrygien 398
7) Die Götterversammlung und die göttliche Justiz 399
8) Die ländlichen Heiligtümer und die säkulare Justiz 403
9) Die lateinischen Texte 405
10) Fazit 407

Kapitel 5
Die Kultstätten der Gerechtigkeit und
die öffentliche Beichte im römischen Reich 409
1) Das Heiligtum der Dea Sulis in Bath 409
1.1) Die Götter des Heiligtums und der Altar 410
1.2) Die Inschriften der Weihaltäre 411
1.3) Der epigraphische Befund aus dem Brunnen 412
1.4) Die Spezialisten und die religiöse Kommunikation 413
1.5) Die anderen Texte und die Priester 417
1.6) Die Münzen 418
1.7) Ein öffentliches Ritual 418
2) Uley 419
3) Der Raum und die Zeit für die Gebete um Gerechtigkeit:

Die Heiligtümer von Demeter und Kore in Korinth und der
Magna Mater und Isis in Mainz 422

4) Dodona 426
5) Die öffentliche Beichte im literarischen Diskurs 434
6) Fazit 442

Zusammenfassung des zweiten Teils 443



Inhaltsverzeichnis XIII

Teil III
Das Christentum in Phrygien
Ausbreitung und Formen des Christentums in Phrygien

Kapitel 1
Ausbreitung und Formen des Christentums in Phrygien
Das phrygische Christentum und die Christianisierung 451
1) Frühchristentum oder Urchristentum? Ein Definitionsproblem 453
2) Das Christentum in Phrygien: Forschungsstand 455
3) Der „epigraphic habit“ der christlichen Inschriften Phrygiens 457
4) Die Ausbreitung des Christentums in Phrygien 460
5) Organisation 463
6) Die Priesterämter 464
7) Die christlichen Sekten: Montanisten und Novatianer 466
8) Christiani adversos Christianos in Phrygien 468
9) Die Christianisierung der cityscape: der Fall von Hierapolis 475
9.1) Laodikeia am Lykos 479
9.2) Aizanoi und Apameia 479
10) Fazit 480

Kapitel 2
Das Frühchristentum und seine Kompatibilität mit den 
nichtchristlichen Traditionen
1) Der historische und kulturelle Kontext 483
2) Das Neue Testament und die Beichtinschriften 485
2.1) Die öffentliche Beichte bei den Christen 488
3) Die christlichen Orakel und der Apollo-Kult 491
4) Der allmächtige Gott in den Märtyrerakten 494
5) Wundergeschichten 497
6) Die Tradition der Geburt des göttlichen Kindes 501
7) Der eine (oder einzige) Gott und seine Engel: Christen

die anderen Monotheismen 505
8) Der fromme und gerechte Gott 508
9) Der Kult des Erzengels in Kolossai 515
10) Christen und Rache 518
11) Fazit 524

Zusammenfassung des dritten Teils 527



XIV Inhaltsverzeichnis

Fazit 529

Literaturverzeichnis 533

Indices 623

Tafeln 661
Bildnachweise 661
Abbildungen 665


