
Inhaltsverzeichnis

Vorwort.............................................................................................................. xiii

1 Einleitung...............................................................................................................1
1.1 Zum Einstieg.................................................................................................... 1
1.2 Psychologische und therapeutische Interessen................................................ 3
1.3 Menschen gerecht werden................................................................................6
1.4 Caritaswissenschaft als praktische Theologie.................................................. 7
1.5 Erkenntnisinteresse und Objektivität? Declaration o f interests..................... 13
1.6 Interdisziplinärst.......................................................................................... 18
1.7 Kontext Versorgungsforschung......................................................................23
1.8 Zum Vorgehen dieser Studie.......................................................................... 27

2 Anthropologische Aspekte: Inwiefern gehört eine religiöse bzw. spirituelle
Dimension zum Menschen?............................................................................. 31

2.1 Philosophische Gesichtspunkte......................................................................32
2.2 Theologische Stimmen...................................................................................37
2.3 Religionspsychologische Aspekte..................................................................42
2.4 Religiosität/Spiritualität in Gesundheit und Krankheit..................................45

2.4.1 Medizinische Perspektiven....................................................................45
2.4.2 Im Forschungsfeld Religiosität/Spiritualität und Gesundheit............... 50
2.4.3 Schlaglichter aus der Psychiatrie und Psychotherapie.......................... 54

2.5 Religionssoziologische Aspekte.....................................................................58
2.5.1 Religiosität und Spiritualität allgemein.................................................58
2.5.2 Empirische Sinnforschung.................................................................... 61

2.6 Kritik am Konzept Spiritualität..................................................................... 63
2.6.1 Zu breite und unklare Verwendung des Begriffs...................................64
2.6.2 In der Bevölkerung kein einheitliches Verständnis von Spiritualität... 66
2.6.3 Kritisches zum Konzept Spiritualität im Gesundheitsbereich.............. 68

2.7 Antworten auf die Kritik................................................................................ 70
2.7.1 Das Konzept Spiritualität im Gesundheitsbereich................................ 70
2.7.2 Religiöse/spirituelle Bedürfnisse...........................................................73
2.7.3 Atheistisch spirituell?............................................................................ 75

3 Medizinethik: Zum korrekten Umgang mit einer religiösen bzw. spirituellen
Dimension......................................................................................................... 78

3.1 Allgemeines zur Medizinethik u. zur Ethik in Psychiatrie/Psychotherapie .. .78
3.2 Grundlegende Konzepte u. die Beachtung der relig./spirituellen Dimension 80

3.2.1 Patienten als Personen behandeln......................................................... 80
3.2.2 Die Menschenwürde achten.................................................................. 83

http://d-nb.info/1156869013


3.2.3 Eine ganzheitliche Patientenversorgung anstreben............................... 85
3.2.4 Kultursensibel behandeln -  nicht nur bei Migrationshintergrund....... 86
3.2.5 Ressourcenorientiert behandeln -  Empowerment.................................91
3.2.6 Genesung jenseits von Heilung: Der Recovery-Ansatz........................ 93
3.2.7 Patienten als Partner in die Behandlung einbeziehen............................94

3.3 Offizielle Leitlinien zum Umgang mit Religiosität bzw. Spiritualtät............ 95
3.3.1 Deutschsprachiger Raum.......................................................................96
3.3.2 Europäische Ebene................................................................................ 99
3.3.3 Englischsprachiger Raum (GB und USA).............................................99
3.3.4 Weltweite Ebene.................................................................................. 104

3.4 Expertenaussagen zum Umgang mit Religiosität bzw. Spiritualität
im Bereich Psychiatrie/Psychotherapie....................................................... 105

3.4.1 Ethische Grundlagen............................................................................105
3.4.2 Neutralität und Respekt vor Werten.....................................................107
3.4.3 Selbstwahrnehmung und -reflexion.....................................................109
3.4.4 Kritische Einwendungen und ethische Bedenken................................111
3.4.5 Religiosität bzw. Spiritualität als nicht zu ignorierendes Thema....... 113
3.4.6 Exploration / Assessment.....................................................................114
3.4.7 Spirituelle Themen oder „spirituelle Interventionen“? ........................ 115
3.4.8 Schaden vermeiden: Problematische Glaubensformen explorieren

und angehen....................................................................................... 120
3.4.9 Zusammenarbeit mit religiösen/spirituellen Fachleuten......................123
3.4.10 Kompetenz und Ausbildung.............................................................. 125

4 Religiosität/Spiritualität in Psychiatrie und Psychotherapie: zum
Forschungsstand............................................................................................. 127

4.1 Empirische Erhebungen zu Patienteneinstellungen und -erwartungen
bzgl. Religiosität/Spiritualität in der Psychiatrie.........................................127

4.2 Forschungsstand international......................................................................128
4.3 Forschungsstand im deutschsprachigen Raum.............................................132
4.4 Zusammenhänge von Relig./Spirit. und Gesundheit: Empirische Studien . 138

4.4.1 Allgemeiner Überblick........................................................................ 139
4.4.2 Depressive Störungen.......................................................................... 140
4.4.3 Schizophrene Störungen......................................................................141
4.4.4 Suizidalität...........................................................................................142

4.5 Theorien und Wirkhypothesen zum Zusammenhang von Religiosität/
Spiritualität und Gesundheit........................................................................144

4.5.1 Religiöses bzw. spirituelles Coping..................................................... 146
4.5.2 Achtsamkeit / Mindfulness / Meditation..............................................149
4.5.3 Placebo-Effekt..................................................................................... 149
4.5.4 Positive Emotionen..............................................................................150
4.5.5 Psychotherapieforschung.....................................................................151
4.5.6 Attachment Theory / Bindungstheorie.................................................152

4.6 Auswirkungen von Psychopathologie auf Religiosität/Spiritualität........... 153



4.7 Kritische Stimmen zur Forschung über Religiosität/Spiritualität
und Gesundheit............................................................................................155

5 Patientenbefragung an der Klinik für Psychiatrie und Psychotherapie der 
Universitätsklinik Freiburg/Br...................................................................... 163

5.1 Methode........................................................................................................163
5.1.1 Untersuchungsdesign und Registrierung............................................. 163
5.1.2 Stichprobenkonstruktion und Durchführung der Erhebung................ 163
5.1.3 Untersuchungsinstrumente.................................................................. 165
5.1.4 Datenanalyse und statistische Verfahren..............................................169

5.2 Ergebnisse.................................................................................................... 172
5.2.1 Beschreibung der Stichproben.............................................................172

5.2.1.1 Rücklauf...................................................................................... 172
5.2.1.2 Umgang mit fehlenden Werten....................................................173
5.2.1.3 Fragebogen für Nichtteilnehmer..................................................174
5.2.1.4 Soziodemographische und klinische Daten. Zur Repräsentativität:

Vergleich mit Referenz-Klinikpopulation.....................................175
5.2.1.4.1 Sample „Aufnahme“ ............................................................179
5.2.1.4.2 Sample „Entlassung“ ...........................................................182
5.2.1.4.3 Sample „matches“ (vollständige Fälle)............................... 184

5.2.1.5 Überprüfung der Fragebogen-Instrumente von A. Büssing
in der Stichprobe...........................................................................185

5.2.2 Sample „Aufnahme“ ............................................................................187
5.2.2.1 Selbsteinschätzung als religiös bzw. spirituell (R±S±)...............187
5.2.2.2 SpREUK: Spirituelle/religiöse Einstellungen und Umgang

mit Krankheit................................................................................189
5.2.2.3 Zusatzitems FR1 bis FR3............................................................ 193
5.2.2.4 Benefit-Modul............................................................................. 195
5.2.2.5 SpREUK-P: Praxis-Modul..........................................................199
5.2.2.6 SpNQ: Spiritual Needs Questionnaire........................................ 205
52.2.1 EgG: Empfindungen gegenüber Gott („Gottesbild“) .................. 211
5.2.2.8 Erwartungen an die Klinik.......................................................... 217
5.2.2.9 Weitere Detailanalysen von Subgruppen.................................... 226

5.2.2.9.1 Selbsteinschätzung R-S- (weder religiös noch spirituell).. 226
5.2.2.9.2 Zusatz-Item FR3: Durch Religiosität/Spiritualität besonders

Belastete................................................................................ 227
5.2.2.9.3 Gruppe mit starken negativen Empfindungen gg. Gott.....229
5.2.2.9.4 ErwAl: Gruppe mit hohen Erwartungen an die Klinik.....230

5.2.3 Sample „Entlassung“: Erwartungen an die Klinik und Zufriedenheit 233
5.2.4 Sample „matches“ ...............................................................................239

5.2.4.1 Überblick.................................................................................... 239
5.2.4.2 „Erwartungen an die Klinik“ u. Zufriedenheit mit d. Angebot... 239



5.2.5 Outcome-Maße: Veränderungen in Lebenszufriedenheit und
Belastungswerten zwischen Aufnahme und Entlassung...................244

5.2.5.1 Gruppenunterschiede für BDI, WHOQOL-BREF und BMLSS 244
5.2.5.1.1 Sample „Aufnahme“ .......................................................... 244
5.2.5.1.2 Sample „Entlassung“ ..........................................................245
5.2.5.1.3 Sample „matches“ .............................................................. 246

5.2.5.2 BDI-II: Veränderungen und Einflussfaktoren............................246
5.2.5.2.1 Untersuchung auf Gruppenunterschiede........................... 247
5.2.5.2.2 Untersuchung der religiösen/spirituellen Faktoren............248

5.2.5.3 WHOQOL-BREF: Veränderungen und Einflussfaktoren..........252
5.2.5.3.1 Untersuchung auf Gruppenunterschiede.............................252
5.2.5.3.2 Untersuchung der relig./spirituellen Faktoren (LQpSych).....253

5.2.5.4 BMLSS: Veränderungen und Einflussfaktoren...........................255
5.3 Diskussion.................................................................................................. 258

5.3.1 Zur Repräsentativität: Religiöse und konfessionelle Variablen......... 258
5.3.2 Überblick zu den Fragebogen-Dimensionen.......................................260
5.3.3 Welche speziellen Gruppen zeigen sich in der Studie?......................266

5.3.3.1 Altersgruppen.............................................................................. 266
5.3.3.2 Geschlecht und Schulabschluss...................................................266
5.3.3.3 Konfessions-ZReligionszugehörigkeit......................................... 267
5.3.3.4 Diagnosegruppen........................................................................ 267
5.3.3.5 Selbsteinschätzung als religiös bzw. spirituell............................ 268

5.3.4 Erwartungen an die Klinik: Wer ist gefragt?......................................270
5.3.5 Vergleich mit Studien von Arndt Büssing et al....................................271

5.3.5.1 Selbsteinschätzung als religiös/spirituell und SpREUK-Werte .. 271
5J.5.2 SpREUK-P: Praxis-Modul......................................................... 272
5.3.5.3 Benefit-Modul.............................................................................272
5.3.5.4 SpNQ: Spiritual Needs Questionnaire.........................................273
5.3.5.5 EgG: Empfindungen gegenüber Gott („Gottesbild“) ..................273

5.3.6 Diskussion einzelner Aspekte und Ergebnisse.................................... 274
5.3.6.1 Religiosität und Spiritualität allgemein.......................................274
5.3.6.2 Ehrfurcht und Dankbarkeit..........................................................275
5.3.6.3 Positives und negatives Gottesbild, „negatives Coping“ ...........278
5.3.6.4 Schuld und Vergebung................................................................ 281
5.3.6.5 Outcome-Maße: Gruppenunterschiede und religiös-spirituelle

Faktoren........................................................................................283

6 Konsequenzen -  Menschen mit psychischen Störungen helfend
gerecht werden............................................................................................... 285

6.1 Spiritual Care oder ... und Seelsorge!........................................................ 286
6.1.1 Das Modell „Spiritual Care“ ............................................................... 286
6.1.2 Kritische Anmerkungen zum Konzept Spiritual Care.........................289



6.1.3 ... und Seelsorge!................................................................................293
6.1.4 Vorschlag zur Güte -  Versuch einer zusammenfassenden Synthese .. 298

6.2 Praktische Handlungsorientierungen........................................................... 300
6.2.1 Kompetenz, Aus- und Weiterbildung, Lehrbücher..............................300
6.2.2 Religiös-spirituelle Anamnese.............................................................301

6.2.2.1 Allgemeine Hinweise.................................................................. 301
6.2.2.2 Konkrete Anregungen / Leitfaden für die Anamnese................ 304
6.2.2.3 Implicit Assessment.................................................................... 306
6.2.2.4 Erfahrungen mit der Implementierung einer spirit. Anamnese .. 307

6.2.3 Im Leiden begleiten -  auch religiöse bzw. spirituelle Themen..........308
6.2.3.1 Mit-sein -  zwischen Widerstand und Ergebung..........................308
6.2.3.2 Einzelne Aspekte.........................................................................310

6.2.4 Die Sinnfrage im Leiden..................................................................... 311
6.2.4.1 Fragen nach Sinn, Warum und Wozu.......................................... 311
6.2.4.2 Kritisches zur Sinnfrage..............................................................312
6.2.4.3 Unerkennbarer Sinn -  und Vertrauen in d. größere Geheimnis .313

6.3 Theologischer Ertrag....................................................................................316
6.4 Fazit, Grenzen und Ausblick........................................................................318

7 Literaturverzeichnis.........................................................................................321

8 Anhang................................................................................................................... I
8.1 Anhang 1: Patienteninformation.......................................................................I
8.2 Anhang 2: Fragebogen zur Aufnahme mit Item-Nummern und Skalen.......III
8.3 Anhang 3: Fragebogen zur Entlassung mit Item-Nummern....................... VIII
8.4 Anhang 4: Fragebogen für Nichtteilnehmer................................................... X


