
Inhaltsverzeichnis

1 Erfahrung und Sinn: Methodische Ansätze mit
neuzeitlich-westlichen Philosophen.................................................  11

1.1 Emst Cassirers Interpretation von Mythos als symbolischer Form 
universellen Weltverstehens, von religiöser Zukunftsidee und
von Mystik als Dynamik...................................................................  12

1.2 Michel Foucaults „Archäologie des Wissens“ .................................  15
1.3 Mystik als Heterotopie-Erfahrung in ihrem Verhältnis

zur Religion ......................................................................................  18

2 Religion und Globalisierung im heutigen westeuropäischen
Diskurs...............................................................................................  23

2.1 Religiöse Pluralität und Toleranz....................................................  23
2.1.1 Säkularstaatliche Kontexte...................................................  25
2.1.2 Evangelisch-theologische Reflexion im Rückblick auf

Verhalten im Namen der Kirche seit der Renaissance........ 29
2.1.3 Aufgaben aus geschichtlichen Entwicklungen zwischen

„Heiden“, Juden und Christen..............................................  33
2.1.4 Aufgaben aus geschichtlichen Begegnungen der

abendländischen Synthese Athen-Jerusalem-Rom mit 
Muslimen und mittel- und fernöstlicher Religionskultur .... 37

2.1.5 Heutige Chancen für religiöse Anerkennung und
Konvergenz.............................................................................  39

2.2 Atheismus, Polytheismus und Monotheismus ................................  42
2.2.1 Zugang am Beispiel der Entwicklung bis zum biblischen

Monotheismus........................................................................ 43
2.2.2 Die religionswissenschaftlichen Begriffe .............................  45
2.2.3 Heutige Herausforderungen .................................................  56

2.3 Dualismus in der Religionsgeschichte.............................................  67
2.3.1 Das neuzeitliche Westeuropa als Kontext der

Fragestellung.......................................................................... 67
2.3.2 Religiöse Ausdrucksformen dualer Erfahrungen ................  70
2.3.3 Iran als Beispiel eschatologisch-monotheistischer

Gewichtung dualistischer Tradition ....................................  74
2.3.4 Imperialistischer Dualismus und religiös 

antiimperialistischer Dualismus in Mesopotamien
und Iran ..................................................................................  85

http://d-nb.info/1140655876


2.3.5 Die dialektisch polytheistische Tendenz von Dualismus
in griechischer Tradition....................................................... 95

2.4 Migration und Religion in Europa ..................................................  103
2.4.1 Religion und Migration in relationaler Perspektive ...........  103
2.4.2 Religiöse Tradition und interkulturelle Translation

in antiker Religion.................................................................. 104
2.4.3 Römisches Recht als Rahmen für europäische

Interpretationen biblischer Traditionen -  bis hin zum 
Beispiel des türkischen Islam in Deutschland.....................  107

2.4.4 Zur Hermeneutik interkulturell-interreligiöser
Begegnungen..........................................................................  114

2.4.5 Vergleich moderner und antiker zoroastrischer
Diasporen ...............................................................................  119

2.5 Religionsgeschichtliche Überlegungen zu Synkretismus,
Assimilation und Integration ...........................................................  120
2.5.1 Fragen nach Funktionen von Synkretismus......................... 121
2.5.2 Stabilisierende und revoltierende Funktionen von

Synkretismus am Beispiel Iran und Spätantike ..................  124
2.5.3 Funktionen von Synkretismus für die Entwicklung nicht

synkretistischer Integration................................................... 131
2.5.4 Sicherheitsorientierte Assimilation und

gerechtigkeitsorientierte Integration als zwei Arten des 
Umgangs zwischen Bevölkerungsgruppen........................... 132

3 Vorfragen an die Chaldäischen Orakel............................................  141
3.1 Religionsgeschichtlicher Forschungsstand im Blick auf

möglichen griechisch-iranischen Synkretismus in den 
Chaldäischen Orakeln ....................................................................... 141

3.2 Dekonstruktion der Rezeption der Chaldäischen Orakel als
zoroastrische Schrift bis zu Voltaires Christentumskritik neben 
christlich-apologetischen Programmen...........................................  146

4 Brückenschlag durch byzantinisch-christliche Erläuterung im
11. Jh.: Kommentierung der Orakel-Fragmente durch den 
Universalgelehrten Michael Psellos in deutscher Übersetzung ....  151

5 Zur Zwischenzeit in Neuplatonismus und Christentum seit der 
Abfassung der Orakel im Austausch mit der Philosophie des
Syrers Numenios Ende 2. Jh. n. Chr.................................................  205



5.1 Die kosmische Mystik Plotins als Basis für Interpretationen
gegen Gnosis und Kirche.................................................................  208
5.1.1 Platonisches Philosophieren und die Wertschätzung

uralter Weisheiten.................................................................  211
5.1.2 Mystik als Ausgangspunkt von Plotins Philosophieren......  214
5.1.3 Abgeleitete Wertung des politisch-ethischen Teils der

Philosophie.............................................................................  219
5.1.4 Integrationsvermögen zur Abgrenzung vom

gnostisch-synkretistischen Systemdenken ........................... 221
5.1.5 Der andersartige mystische Bezugspunkt bei Plotin und 

seine Verbindung mit den Lehren von der Mobilisierung
der natürlichen Kräfte für das G ute.....................................  224

5.1.6 Verbindung der Mystik mit Orakeln und Mysterien in
Plotins Schule......................................................................... 229

5.1.7 Chaldäische Orakel und Theurgie von Jamblich bis zu
Kaiser Julian „dem Abtrünnigen“ und zum Metropoliten 
Synesios von Kyrene..............................................................  235

5.1.8 Erlösungspraktische und negativ-theologische
Interpretationen der Neuplatoniker Proklos und 
Damaskios ..............................................................................  241

5.2 Augustins Integration von chaldäisch-iranischer Manichäer-Gnosis 
und Neuplatonismus zur großkirchlichen Verbindung von Natur
und Übematur ..................................................................................  246
5.2.1 Aussonderung der Civitas Dei innerhalb des Weltganzen... 246
5.2.2 Antimanichäische Verwendung des philosophischen

Universalismus als Waffe des Katholiken............................  247
5.2.3 Antiplatonisch-manichäische Begründung abendländischer

Gnaden-Theologie..................................................................  249

6 Kontexte der Orakel in den Fragmenten des pythagoreisierenden 
Platonikers Numenios von Apameia in deutscher Übersetzung .... 253

7 Einungs-Potentiale der kosmischen Mystik der
Chaldäischen Orakel ......................................................................... 275

7.1 Aufschlüsse aus Nähen zwischen Numenios und Chaldäischen
Orakeln für deren Verständnis vor den Neuplatonikem ...............  279

7.2 Hekate und vergleichbare weibliche Gottheiten griechischer und
orientalischer Herkunft....................................................................  289



7.2.1 Funktionen und Identifikationen der Hekate zu Zeiten der
Interpretation der Chaldäischen Orakel ..............................  289

7.2.2 Hekate in den Chaldäischen Orakeln ..................................  292
7.2.3 Hekates früheres Wesen ........................................................  296
7.2.4 Für den syrisch-kleinasiatischen Raum zu veranschlagende

vergleichbare Traditionen..................................................... 297
7.3 Interkulturelle Vermittlungsprozesse heiligen Wissens: Von der

assyrischen Prophetie der Ishtar von Arbela im 7. Jh. v. Chr. 
zu den griechischen Chaldäischen Orakeln im 2. Jh. n. Chr..........  303
7.3.1 Im Perserreich aufgenommene mesopotamische Traditionen 

von Himmelszeichen, Götterbefragung und Astralmagie.... 303
7.3.2 Die Orakelgottheiten Shamash, Adad und Ishtar ...............  305
7.3.3 Altiranische Anähitä-Traditionen vom Fluss zwischen

Himmels- und Erdenwelt....................................................... 308
7.3.4 Besonderheiten mesopotamischer, griechischer und

römischer Divination.............................................................  310
7.3.5 Hekate als Gottheit von Magie und

Erleuchtungs-Orakeln............................................................  312
7.3.6 Einung von Mensch, Umwelt und religiösen Traditionen

durch innere Erfahrung.........................................................  313

8 Potentiale von Mystik in heutigen Religionskontakten..................  317
8.1 Traditionsstränge ..............................................................................  317
8.2 Die Tradition der tanzenden Derwische: Rumis Mystik -  ein für

friedliche Religionskontakte interessanter Ausschnitt einer 
Phänomenologie des Islam ...............................................................  318
8.2.1 Gottes Zeichen in Natur und Kultur, Raum,

Zeit und Z ahl..........................................................................  321
8.2.2 Entsprechungen zu via purgativa, illuminativa

und un itiva .............................................................................  327
8.2.3 Der Mensch als Teil der Schöpfung Gottes und die

Besonderheiten islamischer und christlicher Mystik .......... 334
8.3 Traditionen der Gelassenheit nach Art der für alle Wissenschaft 

offenen Mystik Meister Eckharts und Koranauslegung
Said Nursis -  ein multireligiöser und interreligiöser Ansatz
der Konfliktlösung.............................................................................  339
8.3.1 Philosophische Aspekte im Anschluss an jüdisches Ich-Du,

antike Ideale und das altindische Yoga-Sutra...................... 339



8.3.2 Gelassenheit -  christlich bei Meister Eckhart aus dem
Geschenk der Gottesgeburt im Menschen begründet ......... 341

8.3.3 Seelenruhe (rahat-i rüh) -  als islamische Entsprechung
bei Bediüzzaman Said Nursi aus dem Geschenk der 
Gottesgegenwart in der Meditation der Offenbarung 
begründet...............................................................................  349

8.3.4 Konvergenzen für Antworten auf gesellschaftliche
Herausforderungen................................................................  354

8.3.5 Ausblick auf Entsprechungen im Daoismus und im
japanischen Buddhismus ......................................................  357

8.4 Kosmisch-mystisches Kritikpotenzial angesichts egoistischen
Missbrauchs von Mystik und Globalisierung..................................  360

Literaturverzeichnis..................................................................................  363

Register zur Ergänzung der Auskünfte des Inhaltsverzeichnisses......... 431

Umschriften ...............................................................................................  432


