
Inhalt

Danksagung— XI

1 Fragestellung und Zielsetzung der Untersuchung— 1
1.1 Der historische Zusammenhang —  1
1.2 Zielsetzung und Fragestellung der vorliegenden Arbeit —  4

2 Theorie und Grundlagenteil —  6
2.1 Begriffsklärungen —  6
2.1.1 Der Gottesname —  6
2.1.2 Bikkur Cholim (o'bin np'n) —  6
2.1.3 Chewra kaddischa (Kumrp tm n ) —  7
2.1.4 Goses (wwu) —  7
2.1.5 Kaddisch (tzmp)—  8
2.1.6 Mizwa (mxn)—  8
2.1.7 Tahara (rnnp) —  8
2.1.8 Liberal -  konservativ -  orthodox —  9
2.2 Aktueller Forschungsstand — 10
2.2.1 Die jüdische Einwanderung und die Situation der jüdischen 

Gemeinden — 10
2.2.2 Die Situation der jüdischen Einwanderer — 17
2.2.3 Konsequenzen für den Umgang mit jüdischen Migranten 

in der Gesundheitsfürsorge und Pflege —  24
2.2.4 Begleitung jüdischer Schwerkranker und Sterbender in

einführenden Darstellungen für Nichtjuden —  26 
Benjamin David Soussan (2004) —  27
Gisa Zeiß (2004) —  28
Andrea Zielke-Nadkarni (2009) —  31
Georg Schwikart (2010) —  33
Tom Kufera (2011) —  34
Birgit Heller (2012) —  35
Fazit —  37

2.3 Konzepte der jüdischen Theologie und Ethik —  38
2.3.1 Definitionen von Spiritualität im Umfeld von Palliative Care —
2.3.2 Jüdische Spiritualität des Handelns —  41
2.3.3 Jüdische Spiritual Care —  46
2.3.4 Das Ende des Lebens aus der Sicht der jüdischen 

Medizinethik —  48

http://d-nb.info/1127760750


2.4 Zusammenfassung —  53

3 Design und methodische Konzeption der Untersuchung —  55
3.1 Angaben zum Forscher —  55
3.2 Das Studiendesign —  55
3.2.1 Methodische Orientierung —  56
3.2.2 Auswahl der Interviewpartner und Beschreibung des 

Sampling —  58
3.2.3 Anonymität der Teilnehmer —  59
3.2.4 Die Datenerhebung —  60
3.2.5 Die Transkribierung der Interviews —  64
3.3 Das Auswertungsverfahren und die Qualität der Ergebnisse —  64
3.4 Gesamtübersicht über die Arbeitsschritte und den zeitlichen 

Ablauf— 72

4 Auswertung —  74
4.1 Die Bedürfnisse kranker Gemeindemitglieder —  74
4.1.1 Bedürfnis nach Beratung und organisatorischer 

Hilfestellung —  74
4.1.2 Bedürfnis nach Krankenbesuch und menschlicher 

Zuwendung —  76
4.1.3 Bedürfnis nach Religion/Spiritualität —  79
4.1.3.1 Das Bedürfnis nach spiritueller Betreuung und seelsorglicher 

Begleitung —  79
4.1.3.2 Kashrut —  82
4.1.3.3 Weitere Bedürfnisse in Bezug auf Religion und Spiritualität —  85
4.2 Angebote der Gemeinden —  87
4.2.1 Gemeindeleitung und Sozialabteilung —  90
4.2.1.1 Organisationsstrukturen und Zuständigkeiten —  91
4.2.1.2 Hilfsangebote der Sozialarbeiter —  92
4.2.1.2.1 Dolmetscher-Tätigkeit —  92
4.2.1.2.2 Begleitung----- 93
4.2.1.2.3 Notfallhilfe —  94
4.2.1.2.4 Sozialarbeit und Organisation —  94
4.2.1.3 Materielle Unterstützung —  94
4.2.1.4 Weitere Hilfsangebote —  95
4.2.1.5 Hilfsangebote beim Begräbnis und für die Hinterbliebenen —  97
4.2.2 Bikkur Cholim-Gruppe und Krankenbesuch —  99
4.2.3 Angebot Chewra kaddischa — 102
4.2.4 Angebote der Rabbiner — 105



4.2.4.1 Positionen der Rabbiner zum Krankenbesuch — 106
4.2.4.2 Weitere Angebote durch die Rabbiner — 117
4.2.5 Angebote zur Fortbildung — 119
4.2.5.1 Interne Mitarbeiterfortbildung — 119
4.2.5.2 Fortbildung/Beratung bei Partnerorganisationen — 121
4.3 Problemfelder — 122
4.3.1 Probleme im Bereich Religion — 122
4.3.1.1 Die Gemeindemitglieder und ihr Bezug zur Religion — 122
4.3.1.2 Das Problem der Anerkennung von Gemeindemitgliedern als 

Juden — 127
4.3.1.3 Religiöse Probleme im Krankenhaus und in 

Pflegeeinrichtungen — 128
4.3.1.4 Unterschiedliche Vorstellungen zum Begräbnis — 130
4.3.2 Probleme durch Antisemitismus und Angst vor 

Antisemitismus — 132
4.3.3 Probleme im Bereich Krankenhaus und medizinische

Betreuung — 135
4.3.3.1 Information der Gemeinden über jüdische Patienten — 135
4.3.3.2 Besondere gesundheitliche Belastung von Patienten aus der

GUS-----140
4.3.3.3 Probleme durch Einsparungen beim 

Krankenhausaufenthalt — 141
4.3.4 Probleme der Patienten — 143
4.3.4.I. Allgemeine Probleme jüdischer Patienten: Isolation, Fremdheit, 

Armut-----143
4.3.4.2 Spezielle Probleme von Holocaust-Überlebenden und Angehörigen 

der Second Generation — 145
4.3.5 Probleme der Betreuer— 149
4.3.5.1 Zeitmangel — 149
4.3.5.2 Psychische Belastung — 150
4.3.5.3 Sprachliche und interkulturelle Probleme — 151
4.3.5.4 Geringes berufliches Selbstbewusstsein — 152
4.3.6 Probleme der Gemeinden — 153
4.3.6.1 Probleme bei der Personalausstattung und bei Rekrutierung eh­

renamtlicher Helfer — 153
4.3.6.2 Probleme durch die Konkurrenzsituation mit privaten 

Pflegediensten — 155
4.3.6.3 Probleme in der Zusammenarbeit mit

Betreuungsorganisationen — 156



4.4 Umgang mit Problemen — 157
4.4.1 Idealbilder als Handlungsmotivation — 157
4.4.1.1 Idealstrukturen des Gemeindelebens — 158
4.4.1.2 Der „ideale Tod“ — 161
4.4.2 Theologische Erklärungsmodelle ultra-orthodoxer 

Rabbiner — 162
4.4.3 Das Konzept der Mizwa- die Religiosität des Handelns — 166
4.4.4 Jüdische Medizinethik — 167
4.4.4.1 Recht auf Grundversorgung und Analgetika — 168
4.4.4.2 Nahrungsverweigerung — 169
4.4.4.3 Unbedingte Wertschätzung des Lebens und lebensverlängernde 

Maßnahmen — 170
4.4.4.4 Sterbebegleitung — 171
4.4.5 Praktische Lösungsvorschläge — 172
4.4.5.1 Unterstützung der Angehörigen und soziale Vernetzung — 172
4.4.5.2 Verbesserungsvorschläge für die Zusammenarbeit mit 

den Kooperationspartnern — 174
4.4.5.3 Verbesserung der Mitarbeiterfortbildung bei den 

Kooperationspartnern — 179
4.4.5.4 Einrichtung von jüdischen Senioren- bzw. Pflegeheimen — 181
4.4.5.5 Ausbildung jüdischer Hospizhelfer — 183
4.4.5.6 Anregungen in Bezug auf die seelsorgliche Betreuung — 187

5 Diskussion — 193
5.1 Ergebnisse der Studie — 193
5.1.1 Bedürfnisse schwerkranker und sterbender 

Gemeindemitglieder — 194
5.1.2 Angebote für Schwerkranke und Sterbende in den 

Gemeinden — 195
5.1.3 Problemfelder — 196
5.1.4 Umgang mit Problemen — 198
5.2 Die Ergebnisse im Kontext bisheriger Forschung —  200
5.2.1 Zur Situation der Gemeinden —  200
5.2.2 Vergleich mit den einführenden Darstellungen —  201
5.2.3 Vergleich mit Konzepten der jüdischen Theologie und 

Ethik —  201
5.2.4 Das Verständnis der Interviewpartner von Spiritualität und 

Spiritual Care —  202
5.3 Schwächen der Studie —  203
5.4 Stärken der Studie —  205



5.5 Klinische und pflegerische Konsequenzen —  206
5.6 Fragestellung für künftige Forschung —  208
5.7 Konklusion —  209

Literaturverzeichnis —  211 
Weblinks: —  216

Abbildungsverzeichnis —  218

Sachregister—  219


