
Inhalt

Editorische Vorbemerkung IX

Einleitung

1. Der Anlass. Die Aufhebung des Edikts von N antes.........................................................  XI
2. Geschichtliche Hauptargumente des Staatskirchenrechts................................................ XII

a. Kaiserreich und Papstkirche im Mittelalter, b. Konfessionalisierung und 
Territorialisierung der Religion nach der Reformation, c. Katholischer Universalanspruch 
und protestantische Staatskirchen

3. Zum Kontext in Pufendorfs Leben und W erk..................................................................  XV
a. Die Verhaltnisse im Reich in Pufendorfs Jugend, b. Studium in Leipzig und Jena.
Hauslehrer in Kopenhagen. Das erste rechtsphilosophische Werk, c. Heidelberg.
Monzambano. Lund, d. Naturrechtliche Pflichtenlehre, e. Gesellschaft und Staat,
f. Souveranitat, g. Kontroversen mit Theologen, h. Hofhistoriograph in Stockholm, 
i. Wechsel nach Berlin

4. Das Verhaltnis der christlichen Religion zum biirgerlichen Leben.
Pufendorfs Hauptargumente des Staatskirchenrechts......................................................  XXIV
a. Frankreich ais kirchenrechtlicher Problemfall, b. Grenzen der politischen Gewalt, 
c. Die Frage des Katholizismus, d. Geistliche Herrschaft

5. Die Argumente im Einzelnen, mit kurzen eingeschobenen Kommentaren................... XXVI
Widmung an den Grofien Kurfiirsten. Die urspriingliche Familienbindung der Religion.
(§§ 1-5) Die Politik stiitzt sich zunachst auf die natiirliche Religion. (§§ 6-8) Judentum 
und Christentum im Vergleich. Der jxidische Staat des Alten Testaments ist kein Muster 
moderner Staatlichkeit. (§§ 9-17) Judentum ais Religion des Bundes eines Volkes mit Gott.
(§§ 9-11) Moses und Christus im Vergleich. (§§ 12-17) Die politische Theologie des Neuen 
Testaments. (§§ 18-21) Beichte und Siinde. (§§ 22-25) Gegen die Weltlichkeit der Kirche. 
Antiromische Argumente aus dem mittelalterlichen Armutsstreit. (§§ 26-30)
Verfassungslehre von Kirche und Staat. (§§ 31-36) Die Kirche ais selbstandige Rechts- 
institution. (§§ 37-39) Die Kirche im christlichen Staat. (§§ 40-43) Das Recht des Staates 
gegemiber der Kirche. (§§ 44^18) Protestantische Staatstoleranz und antiromische 
Konfessionspolemik. (§§ 49-54) Appendix: Bemerkungen zur Politica contracta generalis 
von Adrian Houtuyn.

6. Das Kirchenrecht in der Nachfolge Pufendorfs................................................................ XL
a. Pufendorfs Traktat uber die Religion im Staat und die weitere Entwicklung des 
Kirchenrechts, b. Christian Thomasius. Jugend. Studium in Leipzig. Jurist in Halle. 
Staatskirchenrecht nach Pufendorf, c. Thomasius’ Ubersetzung und Kommentierung 
von Pufendorfs Traktat. AuBerlichkeit des Kultus. Praktische Rationalitat der Religion.
Keine Staatsreligion. Haresie, Hexerei und Folter. Judentum und Neues Testament. Chris­
tentum. Die Rechtsstruktur der Kirche. Exegese. Konzilien. Eigenstandigkeit des Staates

http://d-nb.info/1077658958


Text

Vorrede an den GroBen Kurfiirsten......................................................................................... 3
De habitu religionis ad vitam civilem......................................................................................  7

Argumenti nobilitas. §. 1. De religione ante civitates 7 — §. 2. Cuique homini officium 
erga Deum per se exercendum 8 — §. 3. Id quomodo se habeat in libertate naturali 8 —
§. 4. Cura pro religione alterius originarie fuit penes parentes 9 — §. 5. Civitates non sunt 
institutae propter religionem 9 — §. 6. Cives non submiserunt suam voluntatem voluntati 
summorum imperantium circa sacra 10 — §. 7. Quid naturaliter summis imperantibus 
potestatis circa sacra competat? 11 — §. 8. De indole religionis revelata 12 — §. 9. Religio 
Judaica statui fuit innexa 12 — §. 10. Potestas circa sacra in Republica Iudaica penes 
quem? 13 — §. 11. Religionis Christianae diversus genius a Iudaica 14 — §. 12. Qualem se 
Moses gesserit, conditor status Iudaici? 14 — §. 13. Qualem contra Christus se gesserit 
Ecclesiae conditor? 15 — §. 14. Christus non fecit novum Populum 15 — §. 15. Christus 
nihil habuit territorii 16 — §. 16. Christus non gessit personam Principis 16 — §. 17. Sed 
Doctoris 17 — §. 18. Apostoli fuerunt propagatores doctrinae a Christo traditae 18 —
§. 19. Apostolis potestas docendi divinitus est collata, ab imperio humano haut 
dependens 19 — §. 20. Apostoli nihil exercuerant imperii 19 — §.21. An indirecte munus 
docendi habeat vim imperii? 20 — §. 22. An claves praebeant legitimam causam struendo 
imperio? 21 — §. 23. Quid sit remittere peccata? 21 — §. 24. Cujus vice Apostoli peccata 
remiserint? 22 — §. 25. Quo modo se habuerit illa facultas remittendi peccata? 23 —
§. 26. An Petro aliqua heic praerogativa concessa 24 — §. 27. An excommunicationi insit 
vis imperii? 24 — §. 28. Apostolorum instructio nihil imperii sapit 26 — §. 29. Regnum 
Christi non involvit imperium humanum 27 — §. 30. Num Ecclesia sit status? 28 —
§.31. Primitivae Ecclesiae non potuerant esse status 30 — §. 32. Diversa est structura 
interna Ecclesiae, atque status 31 — §.33. Doctores Ecclesiae multum differunt ab 
imperantibus civilibus 32 — §. 34. Num Ecclesia universalis sit status ? 33 — §. 35. Est 
inutile, omnes Christianos in unum statum coalescere 34 — §. 36. An in Ecclesia opus sit 
judice controversiorum? 34 — §. 37. Exemplum controversiae Apostolorum tempore 
compositae 37 — §. 38. De natura et usu Conciliorum quaedam observationes 38 —
§. 39. Quae natura fuerit Ecclesiarum sub imperio infidelium? 39 — §. 40. De conditione 
Ecclesiae sub Christianorum Summo imperio 41 — §.41. Ecclesiae ideo non exuunt 
naturam Collegii 41 — §. 42. Reges ideo non fiunt Episcopi 42 — §.43. De obligatione 
et jure Regum Christianorum ut talium, qua versatur circa Ecclesiae defensionem et 
sustentationem 42 — §. 44. De juribus Principum circa Ecclesiam; ubi primo de generali 
inspectione in acta Ecclesiae 43 — §.45. De jure Principum circa Ministros Ecclesiae 44 — 
§. 46. De jure convocandi Synodos 45 — §. 47. De jure circa disciplinam Ecclesiasticam 45 — 
§. 48. De potestate condendi statuta circa res Ecclesiasticas 46 — §. 49. Quid juris summis 
imperantibus det cura servandae tranquillitatis publicae? 47 — §. 50. De tolerantia 
diversarum Religionum 49 — §.51. Cavendum Principibus, ne fidem adhibeant hominibus 
obnoxiis 49 — §. 52. Alicubi jura Principum imminuntur obtentu religionis 51 — §. 53. De 
jure reformandi 52 — §. 54. Num civibus absque Principe competat jus reformandi 54

Appendix. Anmerkungen zu Adrian Houtuyn: Politica contracta (1681)........................... 56

Vom VerhaltniB der Religion gegen den Staat.........................................................................  67
Wichtigkeit dieser Abhandlung. §. 1. Zustand der Religion vor Erbauung der Stadte 67 — 
§. 2. Ein ieder Mensch muB fur sich GOtt dienen 68 — §. 3. Wie dieser Gottesdienst in der 
natiirlichen Freyheit beschaffen sey 68 — §. 4. Wie weit denen Eltern obliege fur ihrer 
Kinder Religion zu sorgen 69 -  §. 5. DaB man die Stadte nicht um der Religion willen 
angelegt habe 69 — §. 6. DaB die Unterthanen in Religionssachen sich ihren Obern nicht



unterworfen haben 70 — §. 7. Was denen Obrigkeiten aus der Natur des gemeinen Wesens 
fur Macht in Kirchensachen zustehe? 71 — §. 8. Beschaffenheit der geoffenbarten 
Religion 72 — §. 9. Dati die Jiidische Religion mit dem Staat verkniipfet gewesen 72 —
§. 10. Wem in der Jiidischen Republik die Gewalt in Kirchensachen zukomme? 73 —
§.11. Unterscheid der Christlichen Religion von der Jiidischen 74 — §. 12. Von Mosis 
Amt, und dessen Einrichtung des Jiidischen Staats 74 — §. 13. Von Christi Amt und dessen 
Stiftung der Kirchen 75 — §. 14. Dati Christus kein eignes Volck gesammlet hat 76 —
§. 15. Dati Christus kein eigen Land gehabt 76 — §. 16. Christus verwaltete nicht das Amt 
eines Fiirsten 76 — §. 17. Sondern eines Lehrers 77 — §. 18. Dati die Apostel die 
schriftliche Lehre fortgepflanzet 78 — §. 19. Dati sie von ihrem Lehramte von Gott 
beruffen worden, und selbiges unter keiner weltlichen Botmatiigkeit gestanden 79 —
§. 20. Dati die Apostel sich keiner weltlichen Gewalt angemasset 79 — §.21. Dati das 
Lehramt keine weltliche Gewalt brauche 80 — §. 22. Ob das Amt der Schliissel zum 
Vorwand weltlicher Gewalt diene, und worinnen es bestehe? 81 — §.23. Was das auf 
sich habe, Siinden vergeben? 81 — §. 24. An wessen Statt die Aposteln die Siinde 
vergeben? 82 — §. 25. Was die Gewalt Siinde zu vergeben sonst vor eine Beschaffenheit 
habe? 83 — §. 26. Ob Petrus darinne einen Vorzug vor andern Aposteln gehabt? 84 —
§. 27. Vom Kirchenbann, und ob darinne eine weltliche Gewalt stecke? 85 — §.28. Dati 
Christi den Aposteln gegebener Unterricht keine weltliche Macht begreife 86 — §. 29. Dati 
das Reich Christi solches noch weniger thue 87 — §. 30. Ob die Kirche ein Staat sey? 88 — 
§.31. Dati die erste Kirche kein Staat seyn konnen 90 — §. 32. Dati in der inerlichen 
Struetur der Kirche und eines Staats ein grosser Unterscheid sey 91 — §.33. Kirchenlehrer 
und Obrigkeit seyn sehr unterschieden 92 — §. 34. Ob die allgemeine Kirche ein Staat sey? 
94 — §. 35. Es ist unniitz, alie Christen in einen Staat zu vereinigen 94 — §. 36. Ob in der 
Kirche ein Richter der Streitigkeiten seyn miisse? 95 — §.37. Streit, den die Apostel 
entschieden haben 97 — §. 38. Von der Natur und Gebrauch der Concilien 98 —
§. 39. Beschaffenheit der Kirche unter denen heydnischen Kaysern 99 — §. 40. Gestalt der 
Kirche unter Christlicher Obrigkeit 101 — §.41. Dati die Kirche detiwegen die Natur 
eines Collegii nicht verliere 101 — §. 42. Die Konige werden detiwegen nicht Bischoffe 
102 — §.43. Pflicht Christlicher Fiirsten die Kirche zu vertheidigen und erhalten 102 —
§. 44. Recht der Fiirsten, die Handlungen der Kirchen zu untersuchen 103 — §.45. Recht 
der Fiirsten iiber die Kirchendiener 104 — §. 46. Recht Concilia zu beruffen 104 —
§. 47. Recht iiber die Kirchenzucht 105 — §. 48. Recht Kirchenordnungen zu 
machen 106 — §. 49. Recht der Fiirsten, die Ruhe in der Kirche und gemeinem Wesen zu 
erhalten 107 — §. 50. Von der Erduldung unterschiedlicher Religionen 108 — §.51. Ein 
Fiirst muti sich hiiten Parteyischen zu glauben 109 — §. 52. Zuweilen beschneidet man die 
Gerechtsame der Fiirsten unter dem Deckmantel der Religion 111 — §. 53. Vom Recht zu 
reformieren 112 — §.54. Ob das Recht zu reformieren den Unterthanen ohne den Fiirsten
zustehe? 113

Literaturverzeichnis..................................................................................................................  117
Namenverzeichnis..................................................................................................................... 123


