
Inhalt 

Vorwort und Danksagung 11 

Teil I 
Mystisch-philosophische Elemente im Schaffen Skrjabins 17 

1 Zwischen Sobornost-Idee und Theosophie 19 

1.1 Das mystische Erbe Skrjabins und 
seine historische Rezeption 19 

1.2 Die „religiöse Renaissance" in Russland 22 
1.3 Alexander Skrjabin und Helena Blavatsky 24 
1.3.1 Skrjabins Bekanntschaft mit der theosophischen Lehre 24 
1.3.2 „Ein Weg der Offenbarung" 27 
1.3.3 Große Eingeweihte, Auserwählte, Wächter 28 
1.3.4 „Die Doktrin der Sieben Rassen" 32 
1.4 Vorahnungen einer Apokalypse 34 
1.5 Das nicht-klassische wissenschaftliche Paradigma 

und das Einigkeitsprinzip 40 
1.6 „Wie oben, so unten": Das Gesetz der Analogie 42 
1.7 Der okkulte Sinn der Weltkriege und 

Skrjabins Mysterium 45 
1.8 Alexander Skrjabin und Wjatscheslaw Iwanow 50 
1.9 „Weltseele", „All-Einheit", „Sobornost", „Theurgie" 57 
1.9.1 Der russische Symbolismus, die Traditionen 

der Slawophilen und des Wladimir Solowjew 57 
1.9.2 Sergej Trubezkoj und seine „Hypothese 

des universalen Bewusstseins" 63 
1.9.3 „Die Metaphysik der All-Einheit" bei Sergej Bulgakow 65 
1.9.4 Skrjabins Mysterium: eine Synthese zwischen 

Theosophie und Sobornost-Idee 67 
1.10 Großer Atman als Gesamtheit aller Geistigkeit 68 
1.11 Kultur als Erinnerung 71 

http://d-nb.info/1049847415

http://d-nb.info/1049847415


2 „Das freie Schaffen" im System Skrjabins 74 

2.1 „Der Wille", „die schöpferische Begierde" und 
„der erste Drang" 74 

2.1 Das „Ich" und das „Nicht-Ich" im Konzept 
des „freien Schaffens" 76 

2.3 Die kosmogonischen und mystisch-erotischen 
Vorstellungen im Konzept des „freien Schaffens" 80 

2.4 Ein Zeugnis von Boris Focht 83 

3 Mystiker und Adepten 103 

3.1 „Der magische Idealismus" Novalis' 103 
3.2 Ein Drang zum „mystischen Realismus" und 

das Mythosschaffen Richard Wagners 104 
3.3 Imaginatio, Inspiratio, Intuitio als 

Initiationsstadien und Skrjabins Weg zum Mysterium 108 
3.4 Überwinden des individualistischen Ästhetizismus 113 
3.5 „Den magischen Zauberkreis zerreißen" 114 

4 Theurgische Kunst und Magie 119 

4.1 Skrjabins Klangmagie 119 
4.2 „Die Stimme des Nada" 126 
4.3 Konstantin Balmont über Alexander Skrjabin 127 
4.4 „Das Satanische" im Werk Skrjabins 131 
4.4.1 Musikkritiker und religiöse Philosophen über 

„das Satanische" im Werk Skrjabins 131 
4.4.2 Häretische Ansichten Skrjabins und 

seinerZeitgenossen 134 
4.4.3 Darstellungen des „Satanischen" bei Skrjabin 137 
4.4.4 Das Konzept des „Satanischen" bei Helena Blavatsky 141 
4.4.5 „Das schwarze Feuer" des Okkultismus und 

Skrjabins Flammes sombres 142 



5 „Die Sobornost-Handlung" 146 

5.1 Die All-Kunst und das synthetische Schaffen 146 
5.2 „Vorbereitende Stimmungen" 152 
5.3 Die Aufhebung der Rampe 154 
5.4 Skrjabins Mysterium und die Theaterexperimente 

seiner Zeit 157 
5.5 Ein Heldenopfer an der Schwelle zum 

theurgischen Reich 164 
5.6 Uberwinden des Leidens 166 

6 Ekstase und Wahnsinn 169 

6.1. „Erlöser, Zerstörer, Befreier" 169 
6.2 Nietzsches Übermensch und der Magier des Okkultismus 170 
6.3 Nietzsche und der Dionysos-Kult in Russland 173 
6.4 Zwischen Dionysos-Kult und Sobornost-Konzept 175 
6.5 Ekstatische Künstler, göttliche Raserei 178 
6.6 Der kosmogonische Sinn der Kreistänze 181 
6.7 Der okkulte Sinn der Ekstase bei Skrjabin 183 
6.8 „Ich bin Gott", die süfische Erleuchtung und 

Helena Blavatskys Begründung 186 
6.9 Bilder des „schöpferischen Wahnsinns" 190 
6.10 Der Genie-und-Irrsinn-Mythos 

und der dekadente Kanon 195 
6.11 „Der irrationale Grund der Welt" 199 
6.12 Im Meer des „kollektiven Unbewussten" 201 
6.13 „Dionysische Welterfahrung" 203 
6.14 „Mainomenos": Wütender oder Leidenschaftlicher 206 

7 Mystik und Panerotik 208 

7.1 Das Erotische bei Skrjabin 208 
7.2 Die theosophische Interpretation des Erotischen 

und die erotische Utopie von Wladimir Solowjew 212 



7.3 Eros und Androgyn 214 
7.4 Ein Russe als Allmensch: Skrjabins nationales 

Wesen im Licht der Sobornost-Ideen und 
der okkulten Vorstellungen 218 

Teil II 
Zur Poetik, Theorie und Kompositionstechnik Skrjabins 223 

1 Eine unbekannte Theorie 225 

1.1 Die Obertonharmonik Skrjabins und ihre Rezeption 225 
1.2 „Hier gibt es ein sehr strenges Prinzip... 

Es ist ein strenger Stil" 229 
1.3 Der Prometheus-Akkord als Konsonanz und 

die freie Auswahl der Intervallik 233 
1.4 Relativierung des Konsonanten bzw. des Dissonanten 235 
1.5 „Wie grob ist diese Temperatur, wie wünschenswert 

wäre es, etwas zwischen diesen Tönen zu haben!" 238 
1.6 Auf dem Weg zur Ultrachromatik 239 
1.6.1 Akustische, psychologische und historische Aspekte 239 
1.6.2 „Ein Blick in den ultrachromatischen Abgrund": 

das Spätwerk Skrjabins 242 
1.6.3 „Kurz vor der Übersiedlung in 

ultrachromatische Sphären" 244 
1.6.4 „Konsonante Grundharmonien" und 

eindimensionale Körper 245 
1.6.5 Bildung des Harmonie-Timbre-Komplexes: 

zweidimensionale bzw. dreidimensionale Körper 
und besondere Obertonreihen 246 

1.6.6 Eine Synthese zwischen Harmonie und Kolorit 247 
1.6.7 Ein Umbruch auf dem Gebiet der Tonkunst: 

neue Notation, neue Instrumente 248 



1.7 Eine Polemik zwischen Arseni Awraamow 
und Leonid Sabanejew 250 

1.8 Die Ultrachromatik und die Theosophie 252 
1.9 Die Notwendigkeit einer neuen Theorie: 

„logische Synthese" und eine „organische Harmonielehre" ... 254 
1.10 Probleme des Stils Skrjabins 257 
1.10.1 Hauptetappen der Stilentwicklung 257 
1.10.2 Vorformen des Prometheus-Akkordes 261 
1.10.3 Eigenschaften des Skrjabinschen Stils 262 
1.11 Skrjabin - Sabanejew - Roslawez: 

eine bahnbrechende Musiktradition 265 

2 Das musikalisch-symbolische Programm Skrjabins 274 

2.1 Programmatische Begriffe 
Skrjabins im Kontext seiner Zeit 274 

2.2 Vom Chaos zur Ekstase 279 
2.3 Zwischen Kristallgittern und offener Form 291 
2.4 Zwei Einheitskonzepte: das Mysterium 

Skrjabins und das Mythosschaffen Wagners 294 

3 Ton-Farbe-Licht in Vromethee 299 

3.1 Zur historischen Rezeption der Synästhetik Skrjabins 299 
3.2 Synästhedk und Kunstsynthese 

als Problem der Epoche Skrjabins 302 
3.3 Zur Bedeutung okkulter Vorstellungen 307 
3.4 Die „Lichtsymphonie" Skrjabins 

als Vorstufe seines Mysteriums 309 
3.4.1 Kontrapunkte in der synthetischen Handlung 309 
3.4.2 Farb-Ton-Entsprechungen bei Skrjabin, 

zusammengefasst von Leonid Sabanejew 310 
3.4.3 Die Promethee-Partitur mit den handschriftlichen Bemerkungen 

Skrjabins, aufgeschrieben am 16.(29.) März 1913 311 



3.5 Das Licht-Szenarium und das Programm des Promethee: 
Skrjabins Vorhaben und Blavatskys 
Kosmische Evolution aus den Strophen des D^yan 330 

3.6 Die Geheimnisse des „Eoahoaoho" 339 
3.7 Die strukturellen und theosophisch-symbolischen 

Funktionen der L^ce-Stimme 347 

4 Zahlen, Mystik, Magie 
(zum Schaffensprozess Alexander Skrjabins) 356 

4.1 „Es ist notwendig, dass eine Form wie eine Kugel, 
vollkommen wie ein Kristall entsteht..." 356 

4.2 Das Proportionsprogramm des Promethee 357 
4.3 Eine esoterische Formkorrektur: 

Prometheus-Lucifer-Symbolik 363 
4.4 Die Metrotektonik von Georgi Konjus 364 
4.5 Konjus' Analysen von Skrjabins Preludes op. 11 365 

Werkverzeichnis 377 

Literaturauswahl 391 

Namensregister 417 


