
Inhalt 

Einführung in dieses Buch 11 

1 Die Fremde als Erkenntnisort 11 
2 Das Forschungsprojekt 15 
3 Das Forschungskonzept 22 
3.1 Unser methodisches Vorgehen bei den Himba -

Gespräche in der Kleingruppe 25 
3.2 Die Angst vor dem Fremden 30 
3.3 Unsere Übersetzerinnen 32 
3.4 Meine Haltung als Psychoanalytikerin in den Gesprächen 35 
4 Wissenschaftliche Nachbearbeitung des Feldmaterials 39 
5 Dramatis personae 39 
6 Danksagung 41 

1 Ethnologischer Blick auf die Himbagesellschaft 
Ute Wordell 

Einleitung 47 
1 Nomadische Lebensweise und Haushaltsstruktur 49 
2 Zur Geschichte der Himba 52 
3 Traditionelle Gesellschaftsstrukturen 59 
4 Mythologie 60 
5 Übergangsriten zur Bewältigung 

von Schwellensituationen 62 
6 Erste Stadien der frühkindlichen Entwicklung 63 
7 Entwicklungsstadien des Mädchens zur Frau 65 
8 Entwicklungsstadien des Jungen zum Mann 67 

http://d-nb.info/107065714X

http://d-nb.info/107065714X


Inhalt 

9 Heirat 70 
10 Tod und Begräbnisrituale 71 
11 Krankheit und Unglück-Heiler und Hexer 73 
12 Die Himba im Wandel 76 

II Drei Frauengeschichten -
Uatikura, Makeeya, Vatara 

A Uatikura - eine Liebe auf den ersten Blick 81 

1 Erste Begegnung mit Uatikura (2000) 81 
2 Krise und Trennung vom Haushalt 

des Ehemanns (2002) 81 
3 Uatikura im eigenen Übergangshaushalt (2003) 181 
4 Abschied (2006) 238 
5 Uatikura im Haushalt des neuen Ehemanns (2010) 270 
6 Forschungsmethoden und Ergebnisse 276 
6.1 Der ethnopsychoanalytische Forschungsprozess -

persönliche Erfahrungen 276 
6.2 Der Beziehungsprozess mit Uatikura -

Überraschungen im Eigen- und Fremdverstehen 281 
6.3 Die Interpretation von Träumen 

als ethnopsychoanalytisches Erkenntnisinstrument 290 
6.4 Fremdes und eigenes Körpererleben -

Überlegungen zum vitalen Körper-Ich 293 
6.4.1 Sprachverwirrung zwischen Sexualisierung 

und Vitalisierung des Körpers 293 
6.4.2 Was ist körperliche Energie? Versuch einer Konzeptualisierung 296 
6.4.3 Uatikura und ihr Baby-Beobachtungen körperlichen Einsseins 298 
6.4.4 Paradiesische Glückseligkeit und kannibalische Aggressivität -

die Monade bei den Himba 301 
6.4.5 Das Schönheitsideal der Himba - sinnliche Körperinszenierungen 

als Merkmal individueller und kultureller Identität 304 
6.4.6 Das gestörte und das heile Haut-Ich -

Berührung, Anklammerung und Bemächtigung im Kulturvergleich 306 

6 



Inhalt 

B Makeeya - Adoleszenz bei den Himba heute 311 
Szenen einer Trennung 

Einleitung 311 
1 Auf der Suche nach der frühen Mutter (2002) 312 
2 Makeeya als Mutter ihres ersten Babys (2003) 370 
3 Vergebliche Hoffnung auf Heilung 

einer frühen Verlassenheitswunde (2006) 403 
4 Makeeya hält Ausschau nach einem Mann ihrer Wahl (2010) 423 
5 Forschungsergebnisse 427 
5.1 Der Beziehungsprozess zwischen Makeeya und der 

Psychoanalytikerin - Heilserwartung an die fremde »Heilerin«? 427 
5.2 Die Krankheit Makeeyas 429 
5.3 Exkurs zur Hexerei 431 
5.4 Monogame Sehnsüchte in einer polygamen Kultur 435 

C Vatara, die zu Unrecht Beschuldigte 441 

1 Tod der Kinder und der frühe Tod der Mutter (2002) 441 
2 Todesangst vor den Schrecken der Geburten (2003) 479 
3 Die Schrecken des Abschieds (2006) 508 
4 Reintegration in die Himbagemeinschaft (2010) 543 
5 Forschungsergebnisse 546 
5.1 Zur Psychodynamik des Gesprächsprozesses mit Vatara 546 
5.2 Vatara im Konflikt zwischen individuellen Bedürfnissen 

und traditioneller Himbakultur 548 
5.3 Die Folgen früher Trennungen 550 
5.4 Gefahren des Gebärens 551 
5.5 Hexereidiskurs versus Schuldgefühlsdiskurs 553 

III Das gesellschaftliche Unbewusste der Himba 

Eine Balance zwischen Bindung und Trennung 559 

1 Trennungsgewalt-Trennungswut 561 
2 Körperliche Einschreibungen 566 

7 



Inhalt 

3 Das Tabu der Menstruation 568 
4 Opferung der Individualität 569 
5 Aggressive Gefühle sind tabu 571 
6 Tieropfer als Therapeutikum 572 
7 Soziale und leibliche Vaterschaft 573 
8 Oer Glaube an Hexerei 574 

Rückblick 577 

Literatur 579 

Bildanhang 587 

8 


