
Inhalt 

Vorwort 13 

I. Einfuhrung in Fragestellung und Konzeption der Untersuchung . . 15 

II. Der Kontext der Untersuchung 21 
1. »Es waren zwei Königskinder« - die Diastase von Seelsorge und 

Ethik 21 
2. Die Neubelebung der Diskussion um das Verhältnis von 

Seelsorge und Ethik 25 
2.1 Die Konjunktur der Ethik als Kehrseite des postmodernen 

Wertepluralismus 25 
2.2 Die »Reanimation« der Ethik durch die Medizin 27 
2.3 »Aus alt mach neu« - die Wiederentdeckung ethischer 

Dimensionen der Seelsorge 28 

III. Probleme und Tendenzen der Verhältnisbestimmung von Seelsorge 
und Ethik 33 
1. Die Verhältnisbestimmung von Seelsorge und Ethik als 

kategoriales Problem 33 
2. Die Verhältnisbestimmung von Seelsorge und Ethik als 

methodisches Problem 34 
2.1 Die Pluralität seelsorglicher und ethischer Konzeptionen . . 34 
2.2 Die Zirkularität von Definition und Korrelation 37 

3. Neuere Modelle der Verhältnisbestimmung von Seelsorge und 
Ethik 38 
3.1 Polarität von Seelsorge und Ethik (Dietrich Stollberg).... 38 
3.2 Ethik als Theorie der Seelsorge (Eilert Herms) 41 
3.3 Ethik als Aspekt der Seelsorge (Jürgen Ziemer) 44 
3.4 Seelsorge als Strukturprinzip der Ethik (Michael Roth) ... 47 
3.5 Folgerungen 50 

http://d-nb.info/1071361139

http://d-nb.info/1071361139


6 Inhalt 

IV. Konfliktfelder im Bereich der Neonatologie als exemplarischer 
Schnittpunkt von Seelsorge und Ethik 53 
1. Definition und Abgrenzung des Begriffes »Neonatologie« .... 53 
2. Neonatologie und Ethik - ein »unvermeidliches 

Zusammentreffen« 54 
3. »Wie im Dampfkochtopf« - die Verdichtung ethischer 

Fragestellungen im Bereich der Neonatologie 58 
3.1 Senkung von Mortalität auf Kosten erhöhter Morbidität? -

Die Janusköpfigkeit moderner Hochleistungsmedizin .... 59 
3.2 Die Frage nach der Entscheidungsinstanz 62 
3.3 Die Frage nach den Entscheidungskriterien 64 
3.4 Die Frage nach der Entscheidungsgewissheit 66 

4. Die Konfrontation der Seelsorge mit ethischen 
Herausforderungen im Bereich der Neonatologie 69 

V. Methodologische und methodische Vorüberlegungen zur Gestalt 
und Durchführung der empirischen Untersuchung 71 
1. Wenn Brüche zu Brücken werden - die Relevanz partikularer 

Erfahrung für die Theoriebildung 71 
2. Erhebung der Daten 73 

2.1 Methode der Untersuchung 73 
2.2 Der Leitfaden 74 
2.3 Auswahl der Kliniken und befragten Personen 77 
2.4 Rahmenbedingungen der Interviews 78 
2.5 Forschungsethische Überlegungen 78 

3. Aufbereitung der Daten 79 
4. Auswertung der Daten 80 

VI. Darstellung der Ergebnisse der empirischen Untersuchung 83 
1. Wahrgenommene ethische Herausforderungen und Konflikte . . 83 

1.1 Die Frage nach Sinn und Grenze intensivmedizinischer 
Therapie 83 

1.2 Unterschiedliche Perspektiven von Eltern, Pflegekräften 
und Ärzten 100 

1.3 Unzureichende Aufklärung der Eltern 105 
1.4 Ablehnung eines behinderten Kindes 107 
1.5 Würdevoller Umgang mit Sterben und Tod 107 
1.6 Fragen der Verteilungsgerechtigkeit und Konflikte auf 

institutioneller Ebene 109 
1.7 Zusammenfassung 110 



Inhalt 7 

2. Einbezogenheit der Seelsorgerinnen und Seelsorger in Prozesse 
medizinethischer Entscheidungsfindung 112 
Zusammenfassung 131 

3. Spezifische Kompetenzen und Beiträge der Seelsorge in 
ethischen Konfliktsituationen 132 
3.1 Seelsorge als »weiter Raum« 132 
3.2 Förderung der Entscheidungsfähigkeit der Eltern 134 

3.2.1 Lösung von Fixierungen 134 
3.2.2 Reflexion unterschiedlicher Optionen 136 
3.2.3 Artikulierung von Gefühlen 137 
3.2.4 Hilfe zur Entscheidungsfindung als multipler Prozess 

von Einzelschritten 138 
3.2.5 Anknüpfung an die Ressourcen der Eltern 141 

3.3 Vertretung von Interessen 143 
3.3.1 Vertretung der elterlichen Interessen im ethischen 

Konsil und im Gespräch mit Ärzten 143 
3.3.2 Unterstützung der Eltern im Umgang mit ärztlicher 

Information 145 
3.3.3 Ermutigung der Pflegekräfte 146 
3.3.4 Wahrung der Interessen des Kindes 147 

3.4 Einbringen spezifisch christlicher Inhalte 147 
3.4.1 Eröffnung des Gotteshorizontes und Verweis auf das 

christliche Menschenbild 147 
3.4.2 Rituelle Angebote 149 
3.4.3 Im Spannungsfeld zwischen »advocatus mortui« und 

»advocatus vitae« 150 
3.5 Einbringen ergänzender, nichtempirischer Perspektiven . . 152 
3.6 Moderation ethischer Konsile 153 
3.7 Seelsorge als »Nachsorge« 154 
3.8 Zusammenfassung 154 

4. Grundsätzliche Überlegungen und materiale Gesichtspunkte im 
Blick auf die Vermittlung ethischer Orientierung 155 
4.1 Entscheidungsrahmen 155 

4.1.1 Fall-und Situationsbezogenheit 155 
4.1.2 Berücksichtigung systemischer Zusammenhänge . . . 157 
4.1.3 Vertrauen und Transparenz 160 
4.1.4 Spannung zwischen Abstinenz und Konfrontation . . . 161 
4.1.5 Keine »Bauchentscheidungen« 164 
4.1.6 Rechnen mit dem »Faktor Zeit« 165 

4.2 Entscheidungsgrundlagen 166 



8 Inhalt 

4.2.1 Die Achtung der Geschöpflichkeit, Würde und 
Autonomie des Menschen und die Ehrfurcht vor dem 
Leben 166 

4.2.2 »Kein Zuckerschlecken« - Akzeptanz von Leid 171 
4.2.3 Differenzierung zwischen Töten und Sterbenlassen . . 174 
4.2.4 Bioethische Prinzipien und medizinethische Leitlinien 176 

4.3 Entscheidungskriterien 177 
4.3.1 Vitalität und Lebenswille bzw. Interesse des Kindes . . 177 
4.3.2 Zur Relevanz der Lebensqualität 183 
4.3.3 Familiäre Situation und soziales Umfeld 185 
4.3.4 Die Bedeutung des Gewissens 189 
4.3.5 Der Wille Gottes 190 
4.3.6 In dubio pro vita 190 

4.4 Zur Frage der Entscheidungsinstanz 191 
4.5 Grenzen und Aporien 198 
4.6 Zusammenfassung 201 

5. Spannungsfelder zwischen Seelsorge und Ethik 203 
5.1 Spagat zwischen eigener ethischer Überzeugung und 

Respektierung der elterlichen Entscheidungsautonomie . . . 203 
5.2 Instrumentalisierung der seelsorgerlichen Funktion 

entgegen ethischer Überzeugung 208 
5.3 Konflikt zwischen kindlichen und elterlichen Interessen . . 210 
5.4 Spannung zwischen Nähe und Distanz 215 
5.5 Konflikt zwischen seelsorglicher Begleitung und 

Moderation ethischer Gespräche 215 
5.6 Zusammenfassung 218 

6. Auswirkungen der seelsorgerlich-praktischen Erfahrungen auf 
die ethische Reflexion 219 
6.1 »Zwischen Szylla und Charybdis« - Wahrnehmung 

ethischer Konflikte als Dilemmata 219 
6.2 Mehr Verständnis für Menschen in Konfliktsituationen ... 221 
6.3 Suche nach einem Weg zwischen apodiktischer und 

kasuistischer Ethik 223 
6.4 Schärfung des Blickes für die Einzigartigkeit und den Wert 

menschlichen Lebens 226 
6.5 Sensibilisierung des Gewissens 226 
6.6 Wahrnehmung von Brüchen zwischen Theorie und Praxis . 227 
6.7 Offenheit für die sich verändernde Situation und das 

Wirken Gottes 228 
6.8 Wahrnehmung von Grenzen und Chancen 229 
6.9 Mehr Verständnis für intensivmedizinischen Aufwand . . . 230 



Inhalt 9 

6.10 Zusammenfassung 230 
7. Vorbereitung auf ethische Herausforderungen der 

k l in iksee lsorgerlichen Arbeit durch Aus-und Fortbildung .... 231 
Zusammenfassung 239 

8. Konzeptionelle Überlegungen 240 
8.1 Zum Verständnis der Seelsorge 240 

8.1.1 Komplementarität therapeutischer und 
kerygmatischer Konzeptionen 240 

8.1.2 Seelsorge als Da-Sein und Wegbegleitung 241 
8.1.3 Seelsorge als Raum ganzheitlicher Wahrnehmung . . . 243 
8.1.4 Seelsorge als Gott-ins-Spiel-Bringen und Eintreten für 

den Menschen 244 
8.1.5 Seelsorge als multiples Angebot von Vernetzen, 

Begleiten, Deuten und rituellem Handeln 247 
8.2 Zum Verständnis der Ethik 248 

8.2.1 Forderung einer lebensnahen, situationsbezogenen 
und praktikablen Ethik 248 

8.2.2 Ethik als Reflexion des Handelns und seiner 
Beweggründe sowie als Erarbeitung 
handlungsleitender Kriterien 249 

8.2.3 Desiderat der Identifizierbarkeit christlicher Ethik . . 250 
8.3 Zum Verhältnis von Seelsorge und Ethik 251 

8.3.1 Gegenüber von »Prophet« und »Heiler« 251 
8.3.2 Unterscheidung von Begleiten und Bewerten, von 

Zweckfreiheit und Zielorientierung, von Nähe und 
Weite 252 

8.3.3 Ethik als Rahmen und Voraussetzung einer »guten« 
Seelsorge 253 

8.3.4 Seelsorge als Hilfe zur Wahrnehmung ethischer 
Verantwortung 255 

8.3.5 Gegenseitige Endastung und Befruchtung von 
Seelsorge und Ethik 255 

8.3.6 Aufwertung der Seelsorge durch ethische Kompetenz . 257 
8.4 Zusammenfassung 261 

VII. Analyse und Reflexion des empirischen Befundes 263 
1. Die Wahrnehmung von Handlungs- und 

Entscheidungskonflikten als Ausdruck von Güter- und 
Wertkonflikten 263 
1.1 Der Konflikt zwischen »Sanctity of Life« und »Quality of 

Life« 264 



10 Inhalt 

1.2 High Tech kontra High Care 269 
1.3 Der Konflikt zwischen Autonomie und Fürsorge 272 
1.4 Die Spannung zwischen Kindeswohl und Elternwohl und 

die ethische Relevanz von Visualität und Emotionen .... 276 
2. Spezifische Aspekte der Wahrnehmung ethischer 

Konfliktsituationen aus seelsorgerlicher Perspektive 279 
2.1 »Abenteuer in unbekanntem Terrain« - die Singularität des 

Einzelfalls als Anfrage an die universalistische Tendenz von 
Ethik 279 

2.2 Keine »Tabula rasa« - die Vielschichtigkeit ethischer 
Konflikte 286 

2.3 »Immer im Fluss« - der prozesshafte Charakter ethischer 
Konflikte 288 

2.4 »Zwischen Himmel und Erde« - der aporetische Charakter 
ethischer Konflikte 289 

3. Die Multidimensionalität des seelsorgerlichen Vorgehens im 
Kontext ethischer Konfliktsituationen 292 
3.1 Der Seelsorger als »Joker« (Seelsorge als »Spielraum«) . . . 292 
3.2 Der Seelsorger als Weggefährte (Seelsorge als Präsenz und 

Begleitung) 294 
3.3 Der Seelsorger als Klagemauer (Seelsorge als Ermutigung 

zu Parresia) 295 
3.4 Seelsorge als »sounding board« (die rezipierende, 

reflektierende und strukturierende Funktion der Seelsorge). 297 
3.5 Seelsorge als Befreiung und Geburtshilfe (die lösende und 

mäeutische Funktion der Seelsorge) 298 
3.6 Der Seelsorger als »Grenzgänger« und Dolmetscher (die 

vermittelnde und hermeneutische Funktion der Seelsorge) . 300 
3.7 Der Seelsorger als »Anwalt« (die 

parak le t i sch-advokatorische Funktion der Seelsorge) .... 300 
3.8 Seelsorge als Fragezeichen (die prophetisch-kritische 

Funktion der Seelsorge) 302 
3.9 Seelsorge als Wegweiser (die orientierende Funktion der 

Seelsorge) 305 
3.10 Der Seelsorger als Zeuge (die martyrologische Funktion der 

Seelsorge) 311 
3.11 Folgerungen 314 

4. »Da red ich dann anders« - der Klinikseelsorger in der 
Doppelrolle als Seelsorger und Ethiker 315 
4.1. Formen der Doppelfunktion Seelsorger/Ethiker 315 



Inhalt 11 

4.1.1 Konzentration auf die »klassischen« Kernkompetenzen 
der Seelsorge 316 

4.1.2 Übernahme moderierender Funktionen 317 
4.1.3 Einbeziehung der Ethik als »Hilfswissenschaft« .... 318 
4.1.4 Ethisches Engagement als Teil des Seelsorgeauftrages . 318 

4.2 Chancen ethischer Kompetenz 319 
4.2.1 Ethische Kompetenz als »Türöffher« für die Seelsorge . 319 
4.2.2 Einfluss auf die Rahmenbedingungen der Seelsorge 

durch Mitwirkung am ethischen Diskurs 319 
4.2.3 Entpersonalisierung ethischer Konflikte 321 

4.3 Probleme der Doppelfunktion Seelsorger/Ethiker 322 
4.3.1 Rollenwechsel (»Umschalten« vom Seelsorger auf den 

Ethiker) 322 
4.3.2 »Öl oder Sand im Getriebe«? - Die Frage nach der 

Unabhängigkeit der Seelsorge 322 
4.3.3 »Fackel- oder Schleppenträgerin«? - Die Frage nach 

dem Verhältnis von theologischer und philosophischer 
Ethik 324 

4.4 Seelsorge und Ethik zwischen Rivalität und 
Komplementarität 329 
4.4.1 Polarität von Empathie und Rigorismus, von 

Begleitung und Bewertung, von Lebensnähe und 
abstrakter Theorie, von Partikularismus und 
Universalismus 329 

4.4.2 Parallelität von emotionalem Involviertsein und 
rationaler Distanz, von therapeutischer Funktion 
(»Heiler«) und kritischer Funktion (»Prophet«) .... 331 

4.4.3 Integration der Ethik als »Rahmen«, »Entlastung« 
oder »prophetische« Dimension der Seelsorge 332 

5. Ungetrennt und unvermischt - Impulse für die Bestimmung des 
Verhältnisses von Seelsorge und Ethik 333 
5.1 Plädoyer für einen praxisgerechten Begriff von Seelsorge 

und Ethik 333 
5.2 Die Untrennbarkeit von Seelsorge und Ethik 335 

5.2.1 Ungetrennt - um ihrer gemeinsamen Bezugspunkte 
und Anliegen willen 335 

5.2.2 Ungetrennt - um ihrer Komplementarität willen .... 336 
5.2.3 Ungetrennt - um einer kompetenten Seelsorge willen . 337 
5.2.4 Ungetrennt - um einer inkarnatorischen Ethik willen . 339 

5.3 Die Notwendigkeit der Unterscheidung von Seelsorge und 
Ethik 341 



12 Inhalt 

5.3.1 Unvermischt - um ihrer gegenseitigen Befruchtung 
und Entlastung willen 341 

5.3.2 Unvermischt - um der orientierenden Funktion der 
Ethik willen 344 

5.3.3 Unvermischt - um des »Mehrwerts« der Seelsorge 
willen 345 

6. Schluss 347 

Abkürzungen 349 

Literaturverzeichnis 351 


