
Inhalt 

Danksagung 7 

I Einleitung 13 

II Theoretischer Bezugsrahmen: 
Aspekte des adoleszenten Möglichkeitsraums 21 
11.1 Adoleszenz im Modernisierungsprozess 26 

II. 1.1 Traditionalität und Moderne 27 
II.l.2 Individualisierung und Individuation 30 

11.2 Die psychosexuelle Entwicklung in der Adoleszenz 32 
11.2.1 Die Aneignung der Sexualität 33 
11.2.2 Der adoleszente Narzissmus 34 

11.3 Generativität und intergenerationelle Tradierung 38 
11.4 Männliche und weibliche Adoleszenz 42 
11.5 DiePeer Group 45 
11.6 Adoleszenz und moderne Bildungsinstitutionen 

im globalen Süden 47 
II. 7 Kollektive Identitäten, Narrative und politische Sozialisation 51 

III Die Methode der Ethnoanalyse und Ethnohermeneutik 55 
III.l Methodologischer Hintergrund: Gruppenanalyse 56 
III.2 Ethnoanalyse und Ethnohermeneutik 57 

111.2.1 Das ethnoanalytische Gruppengespräch 58 
111.2.2 Ethnohermeneutische Interpretation 60 
111.2.3 Ethnohermeneutik und Narrationsanalyse 62 

IV Forschungsstand und historischer Hintergrund 67 
IV.l Adoleszenz in mehrheitlich arabischen Gesellschaften 68 

http://d-nb.info/1055847324

http://d-nb.info/1055847324


10 Inhalt 

IV.1.1 Der arabische youth bulge: 
Ciashof Civilizations oder Ciashof Generationsl 70 

IV.1.2 Waithood: Adoleszenz im Wartestand 76 
IV.1.3 Rückbindung an die Adoleszenztheorie 79 

IV.2 Die Flüchtlingslager in der Westbank 84 
IV.2.1 Die Entstehung des palästinensischen 

Flüchtlingsproblems 86 
IV.2.1.1 Flucht und Vertreibung im Jahre 1948 88 
IV.2.1.2 Reaktionen arabischer Autoritäten 90 
IV.2.1.3 Das zionistische und das Nakba-Narrativ 91 

IV.2.2 Die historische Entwicklung der Adoleszenz 
in den Flüchtlingscamps 93 
IV.2.2.1 Die Rolle der UNRWA 96 
IV.2.2.2 UNRWA-Schulen: Katalysatoren des 

palästinensischen Nationalnarrativs 99 
IV.2.2.3 Repräsentationskrisen des palästinensischen 

Nationalismus 104 
IV.2.2.4 Intifada und Initiation 106 
IV.2.2.5 Von Oslo zur zweiten Intifada 117 

IV.2.3 Das Recht auf Rückkehr im palästinensischen 
Nationalnarrativ 121 

IV.3 Exkurs: LEOHN und das Konzept des Narrativs in 
Friedensprojekten 128 

V Empirischer Teil: Die Gruppengespräche mit den Jugendlichen 137 
V.l Kontaktaufnahme 138 
V.2 Transkriptionsregeln 141 
V.3 Das erste Gruppengespräch 143 

V.3.1 Initialszene: „Wir sind die fünfte Generation 
dieser Gruppe." 144 
V.3.1.1 Narrationsanalytische Rekonstruktion 147 
V.3.1.2 Ethnographische Interpretation 149 
V.3.1.3 Soziologische Interpretation 152 
V.3.1.4 Psychoanalytische Interpretation 154 

V.3.2 Der weitere Gesprächsverlauf 159 
V.3.3 Anerkennung durch den „Westen" 161 
V.3.4 Freiräume durch Reisen 163 
V.3.5 Über den Tod hinaus eingeschlossen 167 
V.3.6 Der weitere Gesprächsverlauf 178 



Inhalt 11 

V.3.7 „Wir wissen, wo wir hier sind." 180 
V.3.8 Der weitere Gesprächsverlauf 184 
V.3.9 Die Tradierung des Kampfes von Generation 

zu Generation 188 
V.3.10 Der weitere Gesprächsverlauf 195 
V.3.11 Ein Generationenkonflikt in der Gruppe 199 
V.3.12 Abschluss des Gesprächs 203 
V.3.13 Nach dem Gespräch 204 
V.3.14 Gruppenanalytische Interpretation des Gesprächs 

und Rückbindung an die Fragestellung 205 
V.4 Entwicklung der Forschungsstrategie 209 
V.5 Das zweite Gruppengespräch mit den Jugendlichen 218 

V.5.1 Initialszene 220 
V.5.2 Wer soll sprechen? 225 
V.5.3 Die Liebe zu Palästina oder die Liebe zu einer Person? ... 231 
V.5.4 Ein geheimes und verbotenes Thema 233 
V.5.5 Keine vorehelichen Liebesbeziehungen unter 

der Besatzung 238 
V.5.6 Abgleich von Lebens- und Partnerschaftsentwürfen 242 

V.6 Zwischenergebnisse und Rückbindung 
an die Fragestellung 245 

V.7 Das erste getrenntgeschlechtliche Gespräch 
mit den Mädchen 247 
V.7.1 Initialszene 247 
V.7.2 Zum ersten Mal in der Dabka-Gruppe 257 
V.7.3 Weibliche Perspektiven und Perspektiverweiterungen 

durch Reisen 260 
V.7.4 Das Gründungsnarrativ der Dabka-Gruppe: 

Tradierung, Wandel und Generativität 269 
V.7.5 Empörung über Ignoranz und mangelnde 

Anerkennung 279 
V.7.6 Tel Aviv als Ort der Sehnsucht und der Fremde 285 
V.7.7 Ein Tel Aviv ohne Israelis 292 

V.8 Das erste getrenntgeschlechtliche Gespräch 
mit den Jungen 298 
V.8.1 Initialszene 298 
V.8.2 Kontaktaufnahme, Eifersucht, soziale Kontrolle 303 
V.8.3 Protagonisten des Wandels 306 
V.8.4 Ein Ort, um Probleme zu besprechen 308 



12 Inhalt 

V.8.5 Vertrauen und Abhängigkeit 313 
V.8.6 Konflikt bis zum Tod oder Ein-Staaten-Lösung 323 
V.8.7 Keine Zukunft im Camp 327 

V.9 Zwischenbetrachtung und Rückbindung 
an die Fragestellung 329 
V.9.1 Herkunftsmatrix / Historische Matrix 330 
V.9.2 Institutionelle Matrix 334 
V.9.3 Dynamische Matrix 336 

V.10 Die weitere Entwicklung der Forschungsbeziehung 339 
V.ll Kontinuität und Wandel im Generationenverhältnis: 

Intergenerationale Tradierung, Geschlechtertrennung und das 
Narrativ der „Rückkehr" 349 
V.ll.l Die jungen Männer als Träger der Alten und Kinder 349 

V.ll.1.1 Karneval der Generationen 352 
V. 11.1.2 Geschlechterverhältnisse in der 

Forschungsbeziehung 355 
V.11.2 Die Dabka-Show „Our Mission" 360 
V.11.3 Die Inszenierung von Tradition 365 
V.11.4 Die Dörfer der Großeltern, die nakba und 

die Hoffnung auf Rückkehr 373 
V.12 Räume: Grenzüberschreitungen, Standhaftigkeit 

und Rückzugsmöglichkeiten 390 
V.12.1 Den Checkpoint passieren: Unauffällig sein, 

andernorts Präsenz beweisen 393 
V.12.2 Männlichkeitsstrategien auf engem Raum: 

Inszenierungen der Grenzüberschreitung und 
Standhaftigkeit 399 

V.12.3 Rückzugsmöglichkeiten und Begegnungsräume 418 
V.13 Kollektive Identität und Individuation im Konflikt: Israelis 

und Juden als Feinde und Vorbilder 424 
V.13.1 Antisemitismus und positive Bezüge zum 

Nationalsozialismus 426 
V.13.2 Was denken israelische Jugendliche über 

unser Narrativ? 440 
V.13.3 Die Siedler als Nachbarn 449 

VI Schlussbetrachtung 453 

Literaturverzeichnis 467 


