
INHALTSVERZEICHNIS 

I. Einleitung 

1.EINFÜHRUN G 13 
1.1 Überblick 15 

II. Religionspädagogische Problemanzeige 

2. GEDANKEN ZU GRUNDLAGEN RELIGIONSPÄDAGOGISCHER 
THEORIEBILDUNG 23 

2.1 Grundlegende Überlegungen 23 
2.2 Religionsdidaktik im Spannungsfeld 27 
2.3 Traditionelle Orte der Beheimatung 29 

2.3.1 Islamisch-rechtlich eingeteilte Lebensphasen 33 
2.4 Islamischer Religionsunterricht im Spannungsfeld 40 

2.4.1 Das Spannungsfeld Moschee 41 
2.4.2 Das Spannungsfeld Schule 43 

2.5 Ausblick 46 

III. Prophetie im Islam 

3. PROPHETIE-M/B{/WW4 UND RlSÄLA 51 
3.1 Propheten und Gesandte Gottes 52 
3.2 Charakteristika der Prophetenberufungen 59 
3.3 Die Mensch-Prophet-Beziehung 68 
3.4 Prophetenkriterien 70 

3.4.1 Persönliche Erkennungszeichen der Prophetie 76 
3.4.1.1 Verkündigung - TablTg 76 
3.4.1.2 Intelligenz - Fatana 78 
3.4.1.3 Ehrlichkeit-Sidq 78 
3.4.1.4 V ertrauenswürdigkeit - Amäna 79 
3.4.1.5 Sündlosigkeit - 'Isma 80 

3.4.1.5.1 Umfang der Sündlosigkeit 82 
3.4.1.5.2 Sünde oder Fehler? 83 

a) Eva und Adam 87 

http://d-nb.info/1060795035

http://d-nb.info/1060795035


8 INHALTSVERZECHNIS 

b) David 87 
c) Jona 88 

3.4.1.6 Zusammenfassung 90 
3.4.2 Wunder als Erkennungszeichen von Prophetie 92 

3.4.2.1 Wunder-Eine Terminologie 92 
3.4.2.2 Die Möglichkeit eines Wunders 94 
3.4.2.3 Eine andere Leseart der Wunder? 96 

3.5 Muhammad - der Gesandte und Prophet Gottes 99 
3.5.1 Die Entstehung einer besonderen HadTt-Gattung 100 

3.5.1.1 Muhammads Persönlichkeit als Prophetiekriterium 106 
3.5.1.1.1 Der sündenfreie Prophet 110 

3.5.2 Konstruktion eines qur'änischen Muhammadbildes 114 
3.5.3 Eine Zwischenreflexion 120 
3.5.4 Wunderhandlungen Muhammads als Prophetiekriterium 121 

3.5.4.1 Die Mondspaltung 122 
3.5.4.2 Die Herzwaschung 124 
3.5.4.3 Anderweitige wundersame Erscheinungen um 

Muhammad 125 
3.5.5 Zusammenfassung 127 
3.5.6 Der Qur'än - das Beglaubigungskriterium Muhammads 129 

IV. Theologie der Offenbarung 

4.,OFFENBARUNG' - EIN UNWORT IN DER ISLAMISCHEN THEOLOGIE? 141 
4.1 Göttliche Offenbarung 142 
4.2 Qur'änische Formen göttlichen Sprechens 148 

4.2.1 Gottes auditive Offenbarung 149 
4.2.2 Offenbarung mittels eines Offenbarungsengels 156 

4.2.2.1 Unterschiedliche Erscheinungsformen des Engels 160 
4.2.2.2 Unmittelbare Offenbarung 161 

4.2.3 Göttliches Sprechen durch Eingebung 163 
4.2.3.1 Authentische Träume 165 
4.2.3.2 HadTt qudsl 171 

4.2.4 Zwischenreflexion 173 
4.3 Hüseyin Atay 174 

4.3.1 Leben und Werke 174 
4.3.2 Das Offenbarungsverständnis bei Hüseyin Atay 176 
4.3.3 Der Gesandte Muhammad in Atays Qur'änverständnis 180 
4.3.4 Eigene Positionierung zu Atay 183 

4.4 Nasr Hamid Abu Zaid 186 
4.4.1 Leben und Werke 186 
4.4.2 Das Offenbarungsverständnis bei Abu Zaid 188 



INHALTSVERZEICHNIS 9 

4.4.3 Der Gesandte Muhammad in Abu Zaids Qur'änverständnis .. 193 
4.4.4 Eigene Positionierung zu Abu Zaid 194 
4.4.5 Zusammenfassung 197 

4.5 Qur'änische und philosophische Grundlegung 198 
4.5.1 Qur'änische Beweisführung 199 
4.5.2 Philosophische Plausibilisierung: Wittgensteins sprach­

philosophischer Ansatz als philosophische Begründung der 
Verbindung zwischen qur'änischem Auftrag und 
prophetischem Vollzug 201 

4.6 Muhammads Vorbildsein 205 
4.6.1 Sünna als bindender Imperativ - Islamische Orthopraxie 208 
4.6.2 Der barmherzige Gesandte 213 
4.6.3 Sünna als persönliche Maxime 215 
4.6.4 Zusammenfassung 217 

V. Perspektiven auf eine islamische Religionsdidaktik 

5. SICHERUNG DES THEOLOGISCHEN ERTRAGS 221 
5.1 Erste Überlegungen für eine islamische Religionsdidaktik 223 
5.2 Beheimatung - geglaubter Glaube 225 

5.2.1 Beheimatung islamisch-traditionell begründet 225 
5.2.2 Beheimatung durch Glauben lernen? 231 
5.2.3 Beheimatung durch Glaubensreflexion 234 
5.2.4 Beheimatung stiften durch Gemeinschaftlichkeit 236 
5.2.5 Beheimatung durch Erwerb religiöser Sprach- und 

Ausdrucksfähigkeit 239 
5.2.6 Beheimatung anhand von Wundererzählungen 241 
5.2.7 Beheimatung - erster Schritt zur Begegnung 246 
5.2.8 Möglichkeiten der Gottesbeziehung 250 

5.3 Vorbildfunktion Muhammads - gelebter Glaube 256 
5.3.1 Konzeptionelle Perspektiven 258 
5.3.2 Lernen an (außer-)gewöhnlichen Biographien 260 
5.3.3 Prophetische Didaktik 262 
5.3.4 Prophetisches Lernen mit Muhammad 263 

5.3.4.1 Orientierung an ausgewählten Lebenssituationen 265 
5.3.4.2 Bewunderung für Muhammad 267 
5.3.4.3 Narrative Segmente als Gegenstand ethischer Reflexion 270 
5.3.4.4 Musik und Singen 277 

5.4 Reflexionen und Ausblick 279 



INHALTSVERZECHNIS 

VI. Siglen- und Literaturverzeichnis 

6.1 Siglen Verzeichnis 
6.2 Literaturverzeichnis 


