
Inhaltsverzeichnis 

1. Einleitung: Kulturelle Diversität als Herausforderung 
für die Pädagogik 9 
1.1 Kulturelle Vielfalt als Herausforderung fUr das 

deutsche Bildungswesen 13 
1.2 Kulturelle Vielfalt als Herausforderung für die 

Wissenschaftliche Pädagogik 23 
1.3 Kulturelle Vielfalt als Herausforderung für Bildung 

und Erziehung 25 
1.4 Zusammenfassung der Problemlage 27 

2. Zur Methodologie der Forschungsarbeit 33 
2.1 Zum Anlass: Eine interkulturelle Waldorfschule 

als Antwort auf kulturelle Diversität? 35 
2.2 Zum Forschungsstand: Defizite der Waldorfschulforschung 

und der Interkulturellen Pädagogik 46 
2.3 Zur Methodik der vorliegenden Forschungsarbeit 54 

3. Systematisierung des Diskursraums um Interkulturelle Pädagogik 61 
3.1 Der Assimilationsdiskurs und die Ausländerpädagogik 64 

3.1.1 Idee der Assimilation als kulturanthropologischer 
Hintergrund 64 

3.1.2 Ausländerpädagogik als pädagogische Antwort 
auf kulturelle Vielfalt in der Diskussion 68 

3.2 Der Gleichheitsdiskurs und die Interkulturelle Pädagogik 74 
3.2.1 Idee der Gleichheit (Divergenz) als 

kulturanthropologischer Hintergrund 74 
3.2.2 Interkulturelle Pädagogik als pädagogische 

Antwort auf kulturelle Vielfalt in der Diskussion 79 
3.3 Transkulturalitätsdiskurs und die Transkulturelle Pädagogik 87 

3.3.1 Idee der Synergie als kulturanthropologischer 
Hintergrund 87 

3.3.2 Transkulturelle Pädagogik als pädagogische 
Antwort auf kulturelle Vielfalt in der Diskussion 94 

5 

http://d-nb.info/1048743764

http://d-nb.info/1048743764


4. Anthroposophische Grundlagen der Waldorfpädagogik 105 
4.1 Das Konzept der anthroposophischen Waldorfschule 106 

4.1.1 Zur Person und Bedeutung Rudolf STEINERs 108 
4.1.2 Waldorfpädagogik: Reformpädagogische oder 

anthroposophische Identität? 111 
4.2 Zur Systematik der Anthroposophie als Grundlage 

der Waldorfpädagogik 117 
4.2.1 Anthroposophie: eine (Geistes-)Wissenschaft? 119 

4.2.1.1 Pädagogische und kulturanthropologische 
Konsequenzen der anthroposophischen 
Geisteswissenschaft 126 

4.2.2 Anthroposophie: eine sozialpolitische Bewegung? 128 
4.2.2.1 Pädagogische und kulturanthropologische 

Konsequenzen: Die Gründung der Waldorfschule 
aus dem Impuls der,Freiheit im Geistesleben' 130 

4.2.3 Anthroposophie: eine Metareligion? 133 
4.2.3.1 Kulturanthropologische Bezüge 

anthroposophischer Christologie 138 
4.2.3.2 Pädagogische Konsequenzen 

theosophisch-christologischer Anthroposophie 141 
4.2.4 Anthroposophie: eine Kulturanthropologie? 146 

4.2.4.1 Die Rassismusdebatte: Rudolf STEINER, 
ein Rassist oder Philanthrop? 149 

4.2.4.2 Kulturanthropologische Bezüge: Das 
anthroposophische Kulturverständnis 
zwischen egalitärem Philanthropismus 
und Rassenideologie? 158 

4.2.4.3 Pädagogische Konsequenzen der 
anthroposophischen Kosmologie 164 

4.2.5 Anthroposophie: eine kulturübergreifende 
Anthropologie und Erziehungskunst 169 
4.2.5.1 Pädagogische Konsequenzen der 

Anthroposophie als praktische Anthropologie 178 
4.2.5.2 Kulturanthropologische Bezüge des 

anthroposophischen Menschenbildes 185 

5. Möglichkeiten und Grenzen der anthroposophischen 
Waldorfpädagogik 189 

6 



5.1 Konkludierende Thesen zur anthroposophischen 
Begründung der Waldorfpädagogik 190 

5.2 Möglichkeiten und Grenzen der anthroposophischen 
Bildungs- und Erziehungstheorie: Zwischen 
freiheitlicher Erziehungstheorie und disziplinarischer 
Erziehungspraxis 202 

5.3 Zur Würdigung der Waldorfpädagogik: Die Schule als 
Institution im Spannungsverhältnis zwischen Theorie 
(pädagogischer Anspruch) und Praxis (fürsorgliche Funktion) 214 
5.3.1 Die pädagogische Aufgabe der Schule in 

Abgrenzung zur Disziplinierung 217 
5.3.2 Die fürsorgliche Aufgabe der Schule und ihre 

Entlastungsfunktion 219 
5.3.3 Konklusion: Die Institution der Waldorfschule zwischen 

ihrer pädagogischen und fürsorglichen Aufgabe 223 
5.4 Möglichkeiten der anthroposophischen Pädagogik 

für interkulturelle Bildung und Erziehung 227 
5.4.1 Zur Anschlussfähigkeit der Waldorfpädagogik 

an die Konzepte Interkulturelle Pädagogik 231 
5.4.2 Generalisierungsmöglichkeiten waldorfpädagogischer 

Erfolgsprämissen? 247 

6. Grundzüge einer /rawskulturellen Bildungskonzeption 
in anthroposophisch-realistischer Perspektive 253 
6.1 Das transkulturelle Bildungskonzept in 

anthroposophisch realistischer Perspektive 253 
6.1.1 Zur Verhältnisbestimmung von Kultur und 

Pädagogik: Kultur als Aufgabe 257 
6.1.2 Erziehung als Wertenlernen: ,Erst binden, dann bilden' 264 
6.1.3 Bildung als dualer Prozess zwischen 

Sozialisation und Kultivierung 267 
6.1.4 Zur anthropologischen Grundlage: Der 

Mensch als ganzheitliche Person 271 
6.1.5 Zur Aufgabe der Schule im Prozess (transkultureller) 

Bildung: Individualisierung - Gemeinschaftsbildende 
Schulkultur - universelle Religiosität als 
bildungstheoretische Eckpfeiler 274 

7 



6.2 Das Handlungsfeld einer transkulturell orientierten Schule: 
Unterricht - Schulstruktur - pädagogische Professionalität 281 
6.2.1 Handlungsorientierung für die pädagogische Praxis: 

Realisierungsmöglichkeiten der Ziele transkultureller 
Bildung und Erziehung 
in der Schule 283 

6.2.1.1 Reflektierende transkulturelle Kompetenzen 286 
6.2.1.2 Werterziehung zwischen Wertebindung 

und Werturteilsfähigkeit 290 
6.2.1.3 Diversität als Normalfall und 

fächerübergreifendes Prinzip 292 
6.2.1.4 Partizipation als Integration 297 
6.2.1.5 Globale Verantwortungsethik durch 

einheitsstiftende Schulkultur 301 
6.2.2 Das Handlungsfeld Lehrerbildung: Pädagogische 

Professionalität im Kontext kultureller Vielfalt 306 

7. Zusammenfassung 311 

Literatur 317 

8 


