
Abbildungsverzeichnis 11

Vorwort, Dank und Widmung............................................................................13

Einleitung.............................................................................................................. 17

1. Einführende Bemerkungen zur Gliederung ...........................................17

2. Forschungsstand....................................................................................... 20
2.1 Menschenbild und Ganzheitlichkeit in der Religionspädagogik....20

2.1.1 Die Frage nach der Normativität von Menschenbildern
in der Pädagogik.........................................................................20

2.1.2 Menschbild in der Religionspädagogik.....................................23
2.2 Theologische Anthropologie und Islamische

Religionspädagogik ............................................................................. 25
2.2.1 Zwei Entwürfe zur Grundlegung der ganzheitlichen

Orientierung im Islamischen Religionsunterricht...................29
2.2.1.1 Ganzheitlichkeit als ein Wesensmerkmal des 

Islamischen Religionsunterrichts - Ein Entwurf
nach Klaus Gebauer.......................................................29

2.2.1.2 Ganzheitlichkeit als methodischer Zugang im 
Rahmen des ästhetischen Erlebens nach Harry
Harun Behr....................................................................37

2.2.2 Menschenbild in der christlichen
Religionspädagogischen Praxis................................................. 39

2.2.3 Ganzheitlichkeit und Sinnorientiertheit in der
Religionspädagogischen Praxis.................................................48

2.2.4 Ganzheitlichkeit als Methode im christlichen 
Religionsunterricht........................................................... 55

3. Forschungsmethode..................................................................................56

A Ganzheitlichkeit in der (Schul-)Pädagogik und in der
Religionspädagogik 61

https://d-nb.info/1348553162


1. Ursprung der Ganzheit in der antiken Philosophie und in der 
Entstehungsphase der Psychologie.......................................................61
1.1 Ursprung der Ganzheit in der Antike .................................................62
1.2 Implikationen von Ganzheit und Menschenbild in der 

Korrelation von Staatsbildung und Pädagogik bei Aristoteles. 65
1.3 Grundlagen der lerntheoretischen Ganzheitlichkeit in der 

Psychologie......................................................................................70
1.3.1 Gestaltpsychologie/-theorie und die Berliner Schule............. 73
1.3.2 Ganzheitspsychologie und die Leipziger Schule....................... 76

2. Ganzheitliche Ansätze in der schulpädagogischen Praxis .....................81
2.1 Wissenschaftstheoretische Verortung der Ganzheit in der 

Pädagogik....................................................................................... 81
2.2 Schulpädagogische Umsetzung der Idee der Ganzheit...................... 84
2.3 Konzentration und Gesamtunterricht.................................................85
2.4 Weitere ganzheitliche Konzepte in der Schulpädagogik ................... 92
2.5 Voraussetzungen und Notwendigkeit einer ganzheitlichen 

Schulpädagogik..............................................................................93

3. Prinzipien und Kategorien der pädagogischen Ganzheitlichkeit.......102
3.1 »Dreifaches Verständnis von Ganzheit« - Ganzheit des 

Subjekts, des Objekts (Welt) und der Werte (Erkenntnis, Wille 
und Handlung)............................................................................. 104
3.1.1 Subjektbezogene bzw. personale Ganzheit..............................105
3.1.2 Objektbezogene Ganzheit ........................................................ 109
3.1.3 Werte- und handlungsbezogene Ganzheit.............................. 114

B Theologisch-anthropologische und religionspädagogische 
Implikationen des Begriffs des Herzens im Koran................................. 117

1. Etymologischer Ursprung und lexikalische Bedeutung des 
Begriffs qalb........................................................................................... 117

2. Eigenschaften und Zustände des Herzens im Koran.............................121

3. Das versiegelte Herz..................................................................................121
3.1 Das versiegelte Herz in Beziehung zu den Sinnesorganen und 

-wahrnehmungen ....................................................................... 132



3.2 Theologisch-anthropologische und religionspädagogische 
Implikationen...............................................................................135

3.3 Die Zusammenfassung der Erkenntnisse aus den Versen zur 
Versiegelung des Herzens ............................................................138

4. Das kranke Herz....................................................................................... 140
4.1 Etymologischer Ursprung und koranlexikalische Bedeutung 

des Begriffs marad....................................................................... 140
4.2 Vers 2:10 - Das kranke Herz des Heuchlers ..................................... 145
4.3 Zusammenfassung der theologischen und 

religionspädagogischen Implikationen ......................................154
4.3.1 Allgemeine Definition des Krankseins des Herzens............ 154
4.3.2 Kranksein des Herzens als Hypokrisie aufgrund 

von Zwiespältigkeit und Eigennützigkeit - Ethisch- 
moralisch-glaubensbezogene Ebene.............................. 155

4.3.3 Kranksein des Herzens in Glaubensfragen - Erkenntnis- 
und glaubensbezogene Ebene.........................................156

4.3.4 Kranksein des Herzens als Charaktereigenschaft - 
Ethisch-moralische Ebene.............................................. 156

4.3.5 Kranksein des Herzens als Handlung - Ethisch- 
moralische Ebene............................................................ 156

4.3.6 Kranksein des Herzens als emotionaler Zustand..................157

5. Das gestillte Herz bzw. das Herz, das Ruhe gefunden hat....................157
5.1 Etymologischer Ursprung und lexikalische Bedeutung des 

Begriffs itminän............................................................................157
5.2 Vers 2:260 - Das Herz Ibrähims, das gestillt werden möchte........ 161
5.3 Zusammenfassung der theologischen und 

religionspädagogischen Implikationen ...................................... 173
5.4 Zusammenfassung der möglichen Erkenntnisse aus den 

Ausführungen Elmahhs .............................................................. 175
5.5 Zusammenfassung der möglichen Erkenntnisse aus den 

Ausführungen in Kuran Yolu.......................................................176

6. Mit dem Herzen denken, verstehen bzw. Lehren ziehen ...................... 176
6.1 'aqala bzw. ta'aqqul............................................................................. 176
6.2 dakara bzw. tadakkar......................................................................... 179



6.3 faqaha bzw. tafaqquh.......................................................................... 180
6.4 dabara bzw. tadabbur......................................................................... 184
6.5 Zusammenfassung der Erkenntnisse zur Beziehung zwischen 

dem Verstandesvermögen und dem Herzen...............................184

7. Das gesunde, heile Herz ........................................................................... 186

8. Mit dem Herzen zu Gott - Die Herz-Reise-Metapher ..........................188

C Kommentierte Analyse des Buchs Kitäb sarh 'agaib 
al-qalb hinsichtlich pädagogisch-anthropologischer und 

religionspädagogischer Implikationen ................................................... 191

1. Historische Bildungsforschung und die religionspädagogische 
Relevanz der Analyse des Kitäb sarh 'agä’ib al-qalb ......................... 191

2. Kitäb sarh 'agaib al-qalb - Das Buch über die Besonderheiten des 
Herzens (aus Ihya'ulüm ad-Din)....................................................... 198
2.1 Einleitung............................................................................................198
2.2 »Kapitel 1: Die Bedeutungen von nafs, rüh, qalb und aql und 

der Zweck dieser Bezeichnungen«............................................. 201
2.3 »Kapitel 2: Die Heere des Herzens«.................................................. 207
2.4 »Kapitel 3: Die inneren Armeen des Herzens und ihre 

Erläuterung«.................................................................................214
2.5 »Kapitel 4: Die Besonderheiten des Herzens des Menschen«........227
2.6 »Kapitel 5: Eine Darstellung der Sammlung der Eigenschaften 

des Herzens und ihrer Beispiele«...............................................242
2.7 »Kapitel 6: Die Beschaffenheit des Herzens in Relation zu den 

Wissensarten«............................................................................. 254
2.8 »Kapitel 7: Der Zustand des Herzens im Verhältnis zu den 

Wissenschaften: rational, religiös, weltlich und jenseitig« .......274
2.9 »Kapitel 8: Der Unterschied zwischen Inspiration (ilhärn) 

und Lernen (ta’allum) und zwischen dem Streben der Sufis 
zur Enthüllung der Wahrheit und dem Weg der spekulativen 
Wissenschaftler (an-nuzzär)«.....................................................285

2.10 »Kapitel 9: Eine Darstellung des Rangunterschieds zwischen 
den beiden Gruppen anhand eines konkreten Beispiels«..... 295



3. Erkenntnistheoretische Einordnung der zentralen Erkenntnisse 
der kommentierten Analyse des Kitäb sarh 'agaib al-qalb........... 303
3.1 Der Begriff des Herzens und seine epistemische Bedeutung in 

einer islamischen Epistemologie ................................................ 304
3.2 Die Symbiose unterschiedlicher Epistemologien als ein 

Kunstgriff al-Gazälis...................................................................306
3.3 Erworbenes Wissen und Gottesnähe - Epistemische und 

religionspädagogische Herausforderungen ..............................313
3.4 Über die Beziehung zwischen nafs-Erkenntnis und 

Gotteserkenntnis.......................................................................... 313
3.4.1 Eine komparative Analyse der beiden Epistemologien - 

‘ilm al-muämala und ‘ulüm al-mukäsafa ...................... 314
3.4.2 Komplementäre oder isolierte Epistemologien? - 'ilm 

al-muamala und 'ulüm al-mukäsafa..............................315
3.4.3 Ilm al-muämala: Epistemologische und inhaltliche

Zuordnungen im Ihyä’al-'ulüm ad-din................................... 317
3.4.4 Besonderheiten, Inhalte und Ziele der ulüm al-mukäsafa .... 318

4. Die beiden Epistemologien im Ihya-Kitäb al-’ilm und Kitäb 
'agä’ib al-qalb....................................................................................... 322

D Grundzüge der pädagogisch-anthropologischen Einheit des 
Menschen und die Prinzipien einer islamischen Religionspädagogik ... 325

1. Schulpädagogisch relevante Ganzheitsansätze im Kitäb ^gaib 
al-qalb....................................................................................................325

2. Wissenschaftstheoretische Verortung: rilm al-muamala 
(Wissenschaft des rechten Verhaltens) ...................................  329

3. Menschenbild-Implikationen im Begriff des Herzens und die 
Einheit des Menschen......................................................................... 335
3.1 Elemente der Einheit des Herzens..................................................... 335

3.1.1 Qalb............................................................................................335
3.1.2 Ruh.............................................................................................336
3.1.3 Nafs ............................................................................................337
3.1.4 Aql..............................................................................................338



3.2 Pädagogisch-anthropologische Grundlegung der Einheit des
Menschen ............................................................................................340
3.2.1 Synthese bzw. das synthetische (synthetisierende) Selbst.....340
3.2.2 Habitualität............................................................................... 344
3.2.3 Autopoiese .................................................................................345
3.2.4 Spiritualität................................................................................346
3.2.5 Reziprozität - Merkmal des Menschenbilds und ein

religionspädagogisches Prinzip............................................... 346
3.2.6 Dynamik....................................................................................347

4. Prinzipien/Grundzüge einer ganzheitlich orientierten
islamischen Religionspädagogik.............................................................348
4.1 Selbsterkenntnis, Selbstbewusstsein und Selbstreflexivität ............ 348
4.2 Sinnhaftigkeit..................................................................................... 349
4.3 Rationalität/Intellektualität................................................................350
4.4 Verantwortung und Gewissenhaftigkeit........................................... 351
4.5 Theologie ............................................................................................. 352
4.6 Gläubige Objektivität ......................................................................... 353
4.7 Integrität..............................................................................................354
4.8 Religiöse Mündigkeit/Urteilsfähigkeit..............................................355
4.9 Subjektivität/Individualität................................................................356

4.10 Symbolik............................................................................................. 356
4.11 Reziprozität - Merkmal des Menschenbilds und ein

religionspädagogisches Prinzip......................................................... 357
4.12 Performativität....................................................................................357
4.13 Anschauung - istibsär........................................................................ 358
4.14 Leiblichkeit/Körperlichkeit..............................................  358
4.15 Lebensweltbezug.................................................................................359

Ausblick.............................................................................................................. 361

Literatur............................................................................................................... 365


