
Inhaltsverzeichnis

11 Vorwort
15 Vorwort zur 5. Auflage

17 Einleitung -  Das gemeinsame geistige Erbe
17 Das verbreitete Verständnis der islamischen Geschichte

18 Zur Entwicklung der Islam-Forschung seit dem 19. Jahrhundert

24 Die Schwierigkeiten mit der historisch-kritischen Arbeit 
Zwei grundlegende Prämissen
Glauben und historisches Denken als Thema in allen Religionen

28 Historisch-kritischer Zugang zu den Quellen 
Quellen der islamischen Frühgeschichte 
Historische Probleme
Auseinandersetzung mit dem traditionellen Bild von den Anfängen des Islams 
Kontextuelle Spurensuche

35 Die syrischen Wurzeln des Christentums 
Vergessene „Kirche im Osten“
Neue Perspektiven für den Dialog

40 Das Verständnis von Gottes Geist prägt die Deutung der Welt

43 Keine Religion fällt vom Himmel 
Aufgabenstellung

49 Kapitel 1 -  Gesellschaftliche Bedingungen auf der arabischen Halbinsel 
und im Großraum Syrien und die Anfänge des Christentums

so Multikulturelle und multiethnische Situation 
Aramäisch als vorherrschende Umgangssprache ...
... bei sprachlicher Vielfalt

53 Die „Araber“
Die Leute aus der Wüste 
Ismaeliten und Sarazenen 
Hochkomplexe gesellschaftliche Situation

56 Zur Bedeutung von Mekka 
Handelsplatz, nicht Handelszentrum 
Christliche Einflüsse

http://d-nb.info/1152963112


Die Anfänge des Christentums im syrischen Raum 
Judenchristliche“ Grundhaltung und das Judenchristentum 
Spannungen zwischen Juden und Christen

63 Aramäisches Denken in der „Kirche des Ostens“

67 Zwei Hauptrichtungen der Christologie 
Betonung des wirklichen Menschseins Jesu 
Betonung der göttlichen Natur Jesu 
Hellenistischer Einfluss und aramäisches Denken 
Zwei Weisen, die Bibel auszulegen

71 Die Konfessionsfamilien im syrischen Raum

75 Kapitel 2 -  Die Theologie der „Kirche des Ostens“ 
und ihre Mission unter den Arabern

76 „Die Kirche des Ostens“ politisch zwischen den Großmächten

77 Das eigenständige Verständnis der Christologie in der „Kirche des Ostens“

so Aphrahats Namenschristologie

82 Nestorius und die Synode von Ephesus: Alles für die volle Menschwerdung

84 Theodor von Mopsuestia: Das „Mysterium der Einheit“ glauben 
Das „Wie“ ist egal
Christus als die weltzugewandte Seite Gottes

87 Ephraem: Die relational-existentielle Einheit im „Bekleidungsschema“
Die Bewährung aus der Kraft des Geistes in der Geschichte

90 Das Christentum unter den Arabern
Zwischen „Volksfrömmigkeit“ und „Heiligem-Mann-Kult“
Simeon auf der Säule: Nachahmer Christi 
Spirituelle Dichtkunst

95 Jüdische und christliche Einflüsse unter den Arabern 
Christentum auf der arabischen Halbinsel...
... und im Großraum Syrien

101 Kapitel 3 -  AI-HTra statt Mekka -  historisch-kritische Spurensuche

101 Historisch-kritische Voraussetzungen 
Späte islamische Quellen 

„Araber-Sein“ nicht identisch mit „Muslim-Sein“
Eine Ausrottung ohne literarische Wirkung 
Islamische Traditionsliteratur als Heilsgeschichte

109 Die Bedeutung von al-HTra
Lokales Machtzentrum und Zentrum der „Kirche des Ostens“
Die „Gottesknechte“ von al-Hira: Zentrum der Kultur und Sprache

113 Die Knecht-Gottes-Christologie nach Phil. 2 
Der leidende Gottesknecht als Messias 
Der Sohn Gottes als Diener aller 
Durch den Geist verbundene Einheit mit Gott

119 Vielfältige Anknüpfungspunkte unter den Arabern



120 Politische Veränderungen im 7. Jahrhundert 
Die Qurays zwischen Byzanz und Persien 
Das Jahr 622 als J ah r eins nach den Arabern“
Vorstoß in ein machtpolitisches Vakuum 
Vom Osten nach Zion 
Heilsgeschichte und Historie

135 Kapitel 4 -  Innerchristliche Auseinandersetzungen 
statt christlich-islamischer Religionskrieg

136 'Abd al-Maliks eschatologische Bewegung

138 Zentrale „Arabisierung“ als politischer Prozess

139 Die Entwicklung der arabischen Sprache 
Altarabische Schriftsprache?
Die arabische Dichtkunst als Zeugnis?
Entstehung der Grammatikschulen 
Interferenz als sprachgeschichtliches Phänomen

151 „Arabisierung“ ist nicht „Islamisierung“

155 Das „verbundene Einssein“ Gottes -  „tawhid“ als Grundfundament 
Zwei Säulen des Glaubens: Einheit und Nachfolge

158 Sure 112 („Surat al-lhläs“): Der Glaube an den einen Gott 
Jüdisch-christlicher Hintergrund 
Gott, der Verbundene 
Das biblische Paradox
Das Glaubensbekenntnis in der „Hagia Sophia“

164 Münzen als religionspolitische Zeugnisse
Die „Yegar Sähadütä“ -  Erinnerungs- und Wächterstein 
Der sogenannte „stehende Kalif“

169 Münzprägungen mit dem „muhammad(un)“-Motiv
„muhammad(un)“ = „gelobt sei“
Die christologische Bedeutung des „muhammad(un)“-Motivs 
Der „Knecht Gottes“ als der „muhammad(un)“

Der Felsendom als arabisch-christliches Bauwerk
Der Felsen in jüdischer Tradition
Der Felsen in jüdisch-christlicher Tradition
Der Felsen verankert in der „Volksfrömmigkeit“
Monument einer eschatologischen Bewegung 
Die Inschriften im Felsendom
Jesus als „muhammad(un)“: Fürsprecher der Gläubigen 

187 Aufruf zur Einheit: „dm“ und „isläm“

191 Weitere historische Hinweise



193 Kapitel 5 -  Von eschatologischer Erwartung zu apokalyptischem Denken
195 Wenn die Hoffnung auf Verwandlung der Welt schwindet

198 Der Einfluss des Parsismus und der Gnosis auf apokalyptisches Denken 
Schroffer Dualismus
Folgen der Eroberungen durch Alexander des Großen: Hellenismus 
Das Buch Daniel
Gnostische Gedanken und die jüdisch-christlich-islamische Tradition 
Verselbstständigung des „muhammad(un)“-Motivs

206 Der Beginn der Herrschaft der Abbäsiden 
Der Messias kommt aus dem Osten 
Die Bewegung „al-Muhammad“ und „'All", der „Erhabene“
Die „neue Welt“ selbst herbeiführen 
Aktives Martyrium

215 Persische Einflüsse auf die „neue arabische Religion“
Die Unterdrückung Andersgläubiger

219 Die Historisierung aus Legitimationsgründen 
Die Bibel als Glaubensgeschichte 
Die Entwicklung arabischer Identität 
Die vier Kalifen 
Neue Geschichtsschreibung
Medina, Mekka und die heilsgeschichtliche Chronologie
Abraham als erster Muslim
Erste polemische Auseinandersetzungen

235 Kapitel 6 -  Der Weg zu einer eigenständigen „neuen arabischen Religion“

235 Der Qur’än als heiliges Buch

235 Islamisches Grundverständnis zum Qur’än 
Innerislamische Diskussionen 
Diskussionen zur Textgestalt

241 Die Besonderheit der semitischen Sprachen 
Bedeutungsoffenes „Schriftbild“
Die Funde von $an 'ä ’

246 Religionspolitischer Vereinheitlichungsprozess

25i „Gehörte Überlieferung“
Überlieferung im jüdisch-christlichen Kontext 
Überlieferung im Qur’än

258 Die „dunklen Stellen“ im Qur’än 
Etymologie als wichtige Stütze 
Sure 24.31: „Dunkle Stellen“ sinnvoll deuten 
Weitere Hinweise auf Fehllesungen 
Die Rede vom Paradies und den Jungfrauen

268 Qur’än als verdichtete Sprache
Wiederkehrende Formulare und Redewendungen 
Leitmotive als Deutungshorizont



275 Grundlagen der Theologie des Qur’äns 
Religionsgeschichtliche Einordnung 
Das gemeinsame Erbe im Qur’än 
Ein innerqur’änischer Kommunikationsprozess?

262 Ein Buch der Weisheit und der Lehre 
Fünf zentrale Themen 
Apokalyptische Deutungsmuster 
Wie das „deuteronomistische Geschichtswerk“

292 Das gemeinsame Erbe der „Kirche des Ostens“ und des Islams 
Die BahTrä’-Legende 
Neuinterpretation des Glaubens

305 Muhammad als arabischer Prophet
306 Historische Einordnung

Die Historisierung des „mubammad(un)“-Motivs 
Von Jesus zu Muhammad

316 Die Prophetenbiographien über Muhammad

322 Traditionsfindung im 9. Jahrhundert am Beispiel eines Briefwechsels

325 Beziehungen zwischen STra und Qur’än
Was können wir von Muhammad wissen?
Zur Legitimierung der Schrift durch einen „muhammad(un)“
Der neue Mose
Das „muhammad(un)-Motiv“ im Qur’än

333 Mani und das „Siegel des Propheten“

337 Mit dem Gesetz die revolutionären Elemente eindämmen 

344 Der Geist wird Buch

347 Kapitel 7 -  Der Geist der Eschatologie oder der Apokalypse -  ein Ausblick

350 Herausforderung 1: Moderne 
Innerislamische Diskussion 
Kritik ist nicht gleich Kritik 
Möglicher Beitrag der Islamwissenschaft

362 Herausforderung 2: Sprache

365 Herausforderung 3: Geist
Apokalyptisches Weltgefühl überwinden
Leben aus dem Geist
Neubesinnung durch den spirituellen Weg

372 Herausforderung 4: Dialog
Zweifache Brückenfunktion des ostsyrisches Christentums 
Die spirituelle Dimension des Glaubens



381

381

393

394

401

405

406

406

407

409

419

467

475

478

479

465

467

469

Anhang

Zusammenfassung der einzelnen Kapitel 
Einleitung: Das gemeinsame Erbe
Kapitel 1: Gesellschaftliche Bedingungen auf der arabischen Halbinsel und im Großraum Syrien und die 
Anfänge des Christentums
Kapitel 2: Die Theologie der „Kirche des Ostens“ und ihre Mission unter den Arabern
Kapitel 3: Al-Hira statt Mekka -  historisch-kritische Spurensuche
Kapitel 4: Innerchristliche Auseinandersetzung statt christlich-islamischer Religionskrieg
Kapitel 5: Von eschatologischer Erwartung zu apokalyptischem Denken
Kapitel 6: Der Weg zu einer eigenständigen „neuen arabischen Religion“
Kapitel 7: Der Geist der Eschatologie oder der Apokalypse -  ein Ausblick

Karte vom Großraum Syrien und der arabischen Halbinsel

Vergleichende Chronologie

Abbildungen einiger Münzfunde

Die christlichen Konfessionsfamilien

Die Familie des Propheten nach islamischer Tradition

Die muslimischen „Konfessionsfamilien“ nach islamischer Tradition

Das arabische Alphabet

Literaturverzeichnis

Anmerkungen und Quellenangaben

Begriffslexikon -  Erklärung wichtiger und wiederkehrender Begriffe

Namensregister

Ortsregister

Sachregister

Bibelstellenregister

Surenregister

Nachwort von Prof. Dr. Dr. Paul Imhof


