
5 

INHALT 

Vorwort. 13 

1. Pastoral im Lebenszusammenhang. 15 

1.1 Eindrücke aus dem Seelsorgealltag. 15 
1.2 Zur Unterscheidung der Begriffe „Pastoral" und „Seelsorge" . 15 
1.3 Auf der Seite des Lebens. 16 
1.3.1 Sehnsucht nach authentischem Leben. 16 
1.3.2 Schlüsselwort „Leben". 18 
1.3.3 Philosophische und soziologische Anmerkungen. 19 
1.3.4 Der Ansatz einer „Lebenstheologie" . 21 
1.3.4.1 Die biblische Sichtweise. 21 
1.3.4.2 Systematisch- und praktisch-theologische Zugänge. 22 
1.4 Das Konzept einer lebensbezogenen Pastoral. 24 
1.4.1 Antworten auf Lebensfragen. 24 
1.4.1.1 Von einer bloßen „Angebotspastoral" zur „Pastoral im 

Lebenszusammenhang". 25 
1.4.1.2 Der Lebenszusammenhang als Maßgröße einer solchen Pastoral. 26 
1.4.2 Die Spannung zwischen Spiritualität und Professionalität. 27 
1.4.2.1 Professionalität und Kompetenz. 27 
1.4.2.2 Seelsorge - mehr als professionelles Handeln. 28 
1.5 Perspektiven und Konzeptionen der Pastoraltheologie. 29 
1.5.1 Begriff und Aufgabe der Pastoraltheologie. 29 
1.5.2 Vielfalt pastoraltheologischer Einzeldisziplinen. 30 
1.5.2.1 Wissenschaftsgeschichtliche Zusammenhänge. 31 
1.5.2.2 Der ökumenische Kontext. 31 
1.5.3 Die Konturen einer Pastoraltheologie im Lebenszusammenhang .... 32 

2. Die Kunst der Seelsorge in der Dimension der Beziehung ... 34 
(von Heribert W. Gärtner) 

2.1 Zwischen Freiheit und Methode. 34 
2.1.1 Zur Begriffsklärung. 34 
2.1.1.1 Zum wissenschaftsgeschichtlichen Hintergrund. 35 

Bibliografische Informationen
http://d-nb.info/930978277

http://d-nb.info/930978277


6 

2.1.1.2 „Kunst" als Paradigma für die Seelsorge. 36 
2.1.1.3 Elemente eines Kunstverständnisses im praktisch-theologischen 

Horizont. 37 
2.1.1.4 Pastoralhistorische Ansatzpunkte. 39 
2.1.2 Seelsorge als Kunst und Kunstlehre - Annäherungen. 40 
2.2 Liebhaber des Lebens und der Freiheit. 41 
2.2.1 Begleitung von Glaubens- und Lebensgeschichten. 41 
2.2.1.1 Die Zusammengehörigkeit von Leben und Glauben. 41 
2.2.1.2 Lebens- und Glaubensgeschichte im Alltag und in der Krise. 42 
2.2.1.3 Glaube als integrierende Kraft. 43 
2.2.2 Auseinandersetzung mit psychologisch-therapeutischen Ansätzen . 45 
2.2.2.1 Zur veränderten Auffassung von „Seelsorge" . 45 
2.2.2.2 Die Seelsorgelehre von Eduard Thurneysen. 45 
2.2.2.3 Tiefenpsychologisch orientierte Seelsorge. 46 
2.2.2.4 Das Modell der klinischen Seelsorgeausbildung (KSA) . 48 
2.2.2.5 Gesprächstherapeutisch orientierte Seelsorge. 50 
2.2.2.6 Gemeinsamkeiten und Unterschiede der einzelnen Ansätze. 53 
2.2.3 Zwischen Alltagssorge und Professionalisierung. 54 
2.3 Elemente seelsorglich-künstlerischen Handelns. 55 
2.3.1 Die Transformation der Methoden. 56 
2.3.2 Seelsorge als Kunstwerk. 56 
2.3.3 Erkenntnis und Umkehr als Prinzip der Seelsorge. 57 
2.3.4 Vom Klischee zur Originalität. 57 
2.3.5 „Epiphanie" des Neuen. 57 

3. Stationen und Konzeptionen der Pastoraltheologie. 59 

3.1 Beziehungszusammenhänge und Fragestellungen . 59 
3.2 Zum geschichtlichen Weg der Pastoraltheologie. 61 
3.2.1 Pastoraltheologie als Universitätsdisziplin. 61 
3.2.2 Befähigung zur Praxis. 62 
3.2.3 Konzeptionelle Entwicklungen. 63 
3.2.3.1 Pastoraltheologie als Berufs- und Handlungstheorie. 63 
3.2.3.1.1 Beruf und Person des Pfarrers. 64 
3.2.3.1.2 Amtshandlungen oder Kasualien als Hilfe zur religiösen 

Sinnstiftung. 64 
3.2.3.2 Pastoraltheologie als theologische Theorie der christlichen 

und kirchlichen Heilssendung. 66 
3.2.3.2.1 Die sich selbst erbauende Kirche. 66 
3.2.3.2.2 Die Praxis der Kirchenleitung. 67 
3.2.3.2.3 Gemeinde als Prinzip des christlichen Handelns. 68 
3.2.3.2.4 Dienst an der Menschheit durch die Vereinigung mit Gott. 69 
3.2.3.3 An der christlichen Lebenspraxis orientierte 

pastoraltheologische Theorien. 69 



7 

3.233.1 Das ungeteilte Leben als Ausgangs- und Zielpunkt. 69 
3.2.3.3.2 Lebenswissen und Lebensstil aus dem Evangelium. 70 
3.2.33.3 Pastorale Diakonie als Weiterführung der dienenden 

Liebe Gottes. 71 
3.2.33.4 Schöpferische Wahrnehmung als Grundlage des 

pastoralen Handelns. 72 
3.233.5 Vergleichende Pastoral-Theologie als Lem-Hilfe. 73 
3.23.4 Pastoraltheologie als eher sozialwissenschaftlich 

orientierte Theorie. 74 
3.23.4.1 Probleme der handlungswissenschaftlichen Theoriebildung. 74 
3.23.4.2 Ansätze einer empirisch funktionalen Handlungstheorie. 77 
3.23.43 Das Konzept der kritischen Theorie. 78 
3.23.4.4 Zur Würdigung des handlungswissenschaftlichen Ansatzes. 79 
3.3 Zur Stellung der Pastoraltheologie im Ganzen der Theologie. 80 

4. Die Lebenswirklichkeit im Licht des Evangeliums. 82 

4.1 Ein zukunftsweisendes Programm. 82 
4.1.1 Evangelisierung, Re-Evangelisierung oder Neuevangelisierung? ... 82 
4.1.2 Zur Geschichte des Evangelisierungsbegriffs. 83 
4.1.3 Theologische Perspektiven des Evangelisierungskonzepts. 83 
4.13.1 Die Gottesfrage als zentrales Thema. 83 
4.13.2 Das Evangelium von Jesus Christus. 84 
4.1.3.3 Ein vom Heiligen Geist gewirkter Vorgang . 85 
4.13.4 Sendung und Identität der Kirche. 85 
4.13.5 Menschheit und Welt als Horizont. 85 
4.1.4 Herausforderungen durch Kontexte. 86 
4.1.4.1 Die „Zeitmelodie" . 87 
4.1.4.2 Eine multikulturelle Gesellschaft. 88 
4.1.43 Politische und wirtschaftliche Umbrüche. 88 
4.1.4.4 Marginalisierte Kulturen und Gruppen. 89 
4.1.4.5 Religiöser Pluralismus. 89 
4.1.4.6 Der neue Fundamentalismus. 90 
4.1.4.7 Die veränderte Rolle der Frau. 90 
4.1.4.8 Der ökumenische Kontext. 91 
4.2 Prioritäten einer evangelisierenden Pastoral. 91 
4.2.1 Evangelisierung als Konzentrationsprinzip. 91 
4.2.1.1 Der Lebensbezug. 91 
4.2.1.2 Der missionarische Auftrag. 92 
4.2.13 Subjekt der Evangelisierung. 92 
4.2.13.1 Gemeinden als Zentren der Evangelisierung. 93 
4.2.13.2 Gruppierungen, Verbände und geistliche Bewegungen. 93 
4.2.1.4 Ein methodischer Dreischritt. 94 
4.2.2 Zielkriterien. 94 



8 

4.2.2.1 Schwerpunkte im Evangelisierungsvorgang. 94 
4.2.2.2 Evangelisierung als dialogischer Prozeß. 95 
4.2.2.3 Die diakonische Dimension der Evangelisierung. 96 
4.2.3 Eine elementare Christianisierung . 96 
4.3 Stufen des Glaubens . 97 
4.3.1 Gelebtes Zeugnis.. 97 
4.3.2 Ausdrückliche Verkündigung. 98 
4.3.3 Zustimmung des Herzens. 98 
4.3.4 Anschluß an die Gemeinschaft. 98 
4.3.5 Feier der Sakramente. 98 
4.3.6 Anstöße zum Apostolat. 99 
4.4 Prophetische Dimensionen einer evangelisierenden Pastoral. 99 

5. Leben aus der Fülle: 
Communio als Denk- und Lebensweise . 100 

5.1 Beziehung und Einheit in Gott. 100 
5.1.1 Der Gott und Vater Jesu Christi. 100 
5.1.2 Begegnung mit dem göttlichen Du. 101 
5.1.3 Der Heilige Geist - unser Leben. 102 
5.2 Einladende Heilsgemeinschaft. 104 
5.2.1 Christsein in Begegnung. 104 
5.2.2 Das universale Gottesvolk. 105 
5.2.3 Einheit und Vielfalt in der Communio. 106 
5.3 Teilhabe am Heiligen. 106 
5.3.1 Geistliche und tätige Teilnahme. 107 
5.3.2 Der Menschwerdung folgen. 107 
5.3.3 Die stellvertretende Berufung des Christen. 108 
5.4 Communio und Kommunikation. 108 
5.4.1 Eine geschwisterliche Gemeinschaft. 108 
5.4.2 Eine mündigmachende Gemeinschaft. 110 
5.4.3 Eine charismatisch-missionarische Gemeinschaft. 110 
5.4.4 Dimensionen und Ebenen einer kommunikativen Praxis. 111 
5.4.4.1 Die Region - eine wichtige pastorale Ebene. 111 
5.4.4.2 Das Dekanat als Handlungsraum für eine gemeinsame Pastoral .. 112 

6. Gemeinde - Lebensraum des Glaubens . 113 

6.1 Kirche in den Gemeinden. 113 
6.1.1 Geschichte des Begriffs „Gemeinde" . 113 
6.1.2 Ansätze einer Gemeindetheologie. 116 
6.1.2.1 Biblisch orientierte Leitbilder. 116 
6.1.2.1.1 Christsein verwirklicht sich in Gemeinden. 116 



9 

6.1.2.1.2 Gemeinde als Vorposten des Reiches Gottes. 117 
6.1.2.1.3 Nachfolge als entscheidendes Motiv. 117 
6.1.2.1.4 Sammlung des Gottesvolkes als Ausgangspunkt. 118 
6.1.2.1.5 Geschwisterlichkeit als grundlegende Idee. 119 
6.1.2.1.6 Das Ideal der Gxodusgemeinde. 120 
6.1.2.1.7 Gemeinde als Kontrastgemeinde. 120 
6.1.2.1.8 Die „kleine Herde". 121 
6.1.2.2 Systematische Aspekte. 121 
6.1.2.2.1 Gemeinde als Kirche am Ort. 121 
6.1.2.2.2 Gemeinde als Sakrament des Heils und der Einheit. 122 
6.1.2.2.3 Gemeinde als „offene" Gemeinde. 122 
6.1.2.2.4 Gemeinde ab Sammlung entschiedener Christen. 122 
6.1.2.2.5 Lebendiger Organismus der von Gott geschenkten Charismen ... 123 
6.1.2.3 Zusammenfassung. 124 
6.2 Lebensvollzüge der Kirche in der Gemeinde. 124 
6.2.1 Ein breites Spektrum. 125 
6.2.2 Bau aus lebendigen Steinen. 126 
6.2.2.1 Die Erfahrung des gemeinsam gelebten Glaubens. 126 
6.2.2.2 Gemeindeentwicklung und -emeuerung. 126 
6.2.3 Grundsätzliche Weichenstellungen. 127 
6.2.3.1 Das wahre Leben aus der Heilsbotschaft. 127 
6.2.3.2 Lebensstiftender Gottesdienst. 128 
6.2.3.3 Gemeinschaftliche Diakonie. 129 
6.3 Eine Pastoral des Austausches. 130 
6.3.1 Lebendige Circulation des Geistes . 130 
6.3.2 Gemeinde als Erzähl- und Weggemeinschaft. 131 
6.3.3 Kooperative Pastoral. 132 
6.3.3.1 Versuche und Konzeptionen. 133 
6.33.2 Gemeinden ohne Priester am Ort. 134 
6.33.2.1 Die Situation als Aufgabe. 134 
63.3.2.2 Perspektiven für die Gemeinden. 135 
6.33.23 Zusammenarbeit der Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter. 136 

7. Pastoral und Seelsorge im sozialen Lebensgeflecht . 138 

7.1 Konturen der Jugendpastoral. 138 
7.1.1 Auf der Suche nach einem sinnerfüllten Leben. 138 
7.1.2 Voraussetzungen, Ziele und Optionen. 139 
7.1.2.1 Wegbegleiter zur Mitte des Lebens. 141 
7.1.2.2 Die prophetische Dynamik der Jugend. 141 
7.2 Ehe und Familie begleiten . 142 
7.2.1 Ein neues Verständnis von Ehe und Familie. 142 
7.2.1.1 Zu hohe Erwartungen?. 142 



10 

7.2.1.2 Verschiedene Familienformen. 143 
7.2.1.3 Pluralisierung und Individualisierung der Lebensformen. 144 
7.2.1.4 Leistungsressourcen der Familie. 144 
7.2.1.5 Zerbrechende und gescheiterte Ehen. 144 
7.2.2 Die Notwendigkeit einer aktivierenden Praxis. 146 
7.2.2.1 Gemeinde als Ort gemeinsamen Lernens. 146 
7.2.2.2 Die Kompetenz der Eheleute. 147 
7.2.2.3 Eine Kultur der kreativen Treue. 147 
7.3 Ein differenziertes Erscheinungsbild der Altenpastoral. 149 
7.3.1 Älterwerden als mehrdimensionaler Prozeß . 149 
7.3.2 Religion und Sinnfindung im Alter. 151 
7.3.2.1 Zum Erscheinungsbild der Religiosität alter Menschen. 152 
7.3.2.2 Antworten auf Lebensfragen. 152 
7.3.3 Ein verstärktes Engagement der „neuen Alten"?. 154 
7.3.3.1 Eine unterschiedliche Ausgangslage. 154 
7.3.3.2 Der Beitrag einer lebensdienlichen Pastoral. 155 
7.3.3.3 Der Platz in der Gemeinde. 156 
7.4 Seelsorge am Kranken. 157 
7.4.1 Kranksein in einer krankmachenden Gesellschaft. 157 
7.4.2 Helfende Begegnungen als Grundperspektive. 159 
7.4.3 Begleitung der Kranken in der Gemeinde. 160 
7.4.4 Sakramente der Kranken. 161 

8. Quellen und Zeichen eines heilen Lebens. 163 

8.1 Begegnung mit dem Heilswirken Gottes. 163 
8.1.1 Zeichen des Handelns Gottes. 163 
8.1.2 Jesus Christus: Ursakrament der göttlichen Zuwendung. 164 
8.1.3 Die Kirche: Grundsakrament des geheiligten Lebens. 164 
8.2 Sakramente im Lebenszusammenhang. 165 
8.2.1 Krise der Sakramentenpastoral. 165 
8.2.2 Der Wunsch nach Sakramenten und Sakramentalien. 165 
8.2.3 Sakramente als Wegmarkierungen. 166 
8.2.4 Gelebte und geglaubte Sakramente. 167 
8.2.5 Rechtliche Bestimmungen. 168 
8.2.6 Offene und verdeckte Ängste. 168 
8.2.7 Religiöse Sprachlosigkeit. 169 
8.3 Heilbringende Sakramente als Grundsymbole des Lebens. 169 
8.3.1 Grundsituationen des Lebens. 169 
8.3.2 Angemessene Wege der Sakramentenpastoral. 170 
8.3.3 Eingehen auf Lebens- und Glaubensgeschichten. 171 
8.3.4 Glauben entdecken helfen. 173 
8.3.5 Einweisen in das Geheimnis Gottes. 173 



11 

8.3.6 Verbindung von Leben und Liturgie. 175 
8.3.6.1 Die fehlende Brücke zum Leben. 176 
8.3.6.2 Der Dreischritt: leben - deuten - feiern. 176 
8.3.6.3 Eine ganzheitliche Sichtweise. 177 
8.3.6.4 Entsprechende Ausdrucksformen. 177 
8.3.7 Bereitschaft zum Teilen des Lebens. 178 

9. Wege zum Leben . 179 

9.1 Eine entdeckende Pastoral. 179 
9.1.1 Zu wenig Strahlkraft. 181 
9.1.2 Ermutigen und Befähigen. 183 
9.1.3 Die Logik der Liebe. 184 
9.2 Berufen zum Dienen. 185 
9.2.1 Ermächtigung zum Leben. 185 
9.2.2 Erwählung zum Glauben. 187 
9.2.3 Kompetenz zum Dienen. 187 
9.3 Die Gesinnung der Fußwaschung. 188 
9.3.1 Der Ruf in die Nachfolge. 188 
9.3.2 Kundschafter gelingenden Lebens. 188 
9.3.3 Gemeinsam statt allein. 189 
9.4 Kernfrage „Erneuerung" . 189 
9.4.1 Gemeinde-und Gemeinschaftsstrukturen. 189 
9.4.2 Lern- und Erfahrungsorte . 190 
9.5 Der geschenkte oder versäumte Kairos. 190 
9.5.1 Der Zeitbezug. 190 
9.5.2 Hoffnungsperspektiven. 191 

Anmerkungen. 193 

Personenregister. 209 

Sachregister. 211 

Literaturverzeichnis. 215 


