
Inhaltsverzeichnis 

Einleitung 13 

ERSTER TEIL 
Hobbes’ politische Philosophie 
im Vergleich mit der Theorie Girards 23 

I Hobbes’ politische Philosophie 24 

1.1 Der Naturzustand als Kriegszustand 24 
1.1.1 Der Naturzustand 24 
1.1.2 Gleichheit der Menschen 25 
1.1.3 Kriegszustand als Folge der Gleichheit 25 
1.2 Der Gesellschaftsvertrag: Überwindung des Naturzustandes 26 
1.3 Der absolute Souverän als Garant des Friedens 28 
1.3.1 Die Rechte des Souveräns 28 
1.3.2 Der Souverän als Herr über Kirche und Staat 29 
1.3.3 »Grenzen der Gehorsamsverpflichtung« 30 

2 Girards Mimesis und die Ursache 
des Kriegszustandes bei Hobbes 34 

2.1 Die Mimesis bei Girard 34 
2.2 Nachahmung bei Hobbes 35 
2.3 Die Struktur des Begehrens bei Hobbes 40 
2.4 Die neutestamentliche Ethik und Hobbes’ Anthropologie 45 

3 Naturzustand als »sakrifizielle Krise« 47 

3.1 Die Englische Revolution als »sakrifizielle Krise« 49 
3.2 Hobbes’ Naturzustand eine »sakrifizielle Krise«? 51 
3.3 Hobbes’ Naturzustand und die Marktgesellschaft 56 

Bibliografische Informationen
http://d-nb.info/910277192

http://d-nb.info/910277192


Inhaltsverzeichnis 

4 Sündenhockmechanismus bei Girard 
und Hohbes' Gesellschaftsvertrag 59 

4.1 Der Sündenbockmechanismus bei Girard 59 
4.2 Strukturelle Verwandtschaft von Gesellschaftsvertrag 

und Sündenbockmechanismus 61 
4.2.1 »Lichtfunke der Ratio« - »blitzartiger« Sünden¬ 

bockmechanismus 62 
4.2.2 Der »Bund der Verfolger« als Voraussetzung 

des Gesellschaftsvertrags 64 
4.2.3 Der sterbliche Gott 76 
4.2.4 Das Prinzip der Stellvertretung in Hobbes’ Personbegriff 77 
4.2.5 Hobbes’ Souverän: ein Sündenbock 78 
4.2.6 Gleiche Wirkung von Gesellschaftsvertrag 

und Sündenbockmechanismus 83 
4.3 Unterschied zwischen Sündenbockmechanismus 

und Gesellschaftsvertrag 84 
4.3.1 Hobbes’ Verkennung des Religiösen 84 
4.3.2 Die Religion der Heiden: Erfindung der Herrschenden 86 
4.3.3 Der Priestertrug der Kirchen 89 
4.3.4 Der Vorbehalt der Gedanken- und Glaubensfreiheit 91 
4.3.5 Die praktische Unmöglichkeit des Gesell Schaftsvertrags 96 

5 Hobbes’ politische Philosophie 
zwischen Mythos und Entmythologisierung 98 

5.1 Mythos bei Girard 98 
5.2 Das Mythische in Hobbes’ politischer Philosophie 100 
5.3 Hobbes’ teilweise Überwindung des Mythos am Beispiel 

des Dämonen-, Teufels- und Hexenglaubens 101 
5.4 In seiner Überwindung des mythologischen Denkens 

erreicht Hobbes nicht die Tiefe der Evangelien 107 
5.4.1 Hobbes verwischt den Unterschied zwischen Christentum 

und anderen Religionen 107 
5.4.2 Hobbes’ Verwendung der Bergpredigt beraubt 

diese ihrer eigentlichen Aussage 111 
5.4.3 Hobbes formalisiert das Staatsrecht 

und privatisiert die Religion 127 
5.4.4 Hobbes verkennt das Wesentliche 

am christlichen Martyrium 132 
5.4.5 Hobbes’ Entmythologisierung des Dämonenglaubens bleibt 

letztlich dem mythologischen Denken verhaftet 136 



Inhaltsverzeichnis 9 

ZWEITER TEIL 
Eine Kritik der biblischen Theologie von Hobbes 142 

Hobbes’ Mose-Bild 142 

1.1 Überblick: Hobbes’ Mose-Bild 
1.2 Hobbes’ Mose-Bild als Antwort 

auf die religiös-politische Krise seiner Zeit 
1.3 Hobbes’ Mose-Bild im Vergleich mit der Bibel 
1.3.1 Verkürzung der Schrift 
1.3.2 Inhaltliche Deutung des verkürzten Mose-Bildes 
1.3.3 Formalisierte Mose-Jesus-Typologie 
1.4 Der Gesellschaftsvertrag in Ex 20,19 

142 

146 
147 
147 
153 
166 
171 

2 Hobbes’ Prophetenverständnis 175 

2.1 Überblick: Hobbes’ Prophetenverständnis 
2.2 Hobbes’ Prophetenverständnis als Antwort 

auf die prophetische Krise seiner Zeit 
2.2.1 Der Prophetismus während der Englischen Revolution 
2.2.2 Hobbes’ Antwort auf die prophetische Krise 
2.3 Hobbes’ Propheten Verständnis im Vergleich mit der Bibel 
2.3.1 Verfälschung königskritischer Texte 
2.3.2 Verkürzung des Verhältnisses König - Prophet 
2.3.2.1 Königskritik im Buch Richter 
2.3.2.2 Königtum und Prophetie in den Saul-, David- 

und Salomogeschichten 
2.3.2.3 Königtum und Prophetie in weiteren Königsgeschichten 

des deuteronomistischen Geschichtswerks 
2.3.2.4 Königskritik bei Arnos, Hosea, Jesaja 
2.3.2.5 Königtum und Prophetie im Ämtergesetz 

des Deuteronomiums 
2.3.2.6 Königskritik bei Jeremia, Ezechiel, Deuterojesaja, 

Sacharja, Deuterosacharja 
2.3.3 Verharmlosung der prophetischen Königskritik 
2.3.4 Königsideologische Interpretation des Alten Testaments 
2.3.5 Inhaltliche Deutung des alttestamentlichen Prophetenbildes 
2.3.5.1 Zur Frage des sakralen Königtums 
2.3.5.2 Zur Frage der sakrifiziellen Krise 
2.3.5.3 Zusammenfassung 
2.3.6 Formalisierung von Erlöser-, Propheten- 

und Königsamt Jesu 
2.4 Hobbes’ Verhältnis zum Gottesgnadentum 

175 

181 
181 
184 
186 
187 
191 
191 

192 

197 
200 

204 

206 
212 
216 
217 
217 
223 
228 

229 
234 



10 Inhaltsverzeichnis 

3 Hobbes’ Gottesbild 242 

3.1 Überblick: Hobbes’ Gottesbild 242 
3.1.1 Der unbegreifliche und allmächtige Gott 242 
3.1.2 Determination und Prädestination 247 
3.1.3 Trinitätslehre und Christologie 251 
3.1.4 Analogie von Gottesbild und Staatslehre 261 
3.2 Hobbes’ Gottesbild als Antwort 

auf die religiös-politische Krise seiner Zeit 268 
3.3 Hobbes’ Gottesbild im Vergleich mit der Bibel 273 
3.3.1 Verkürzung der Aussage des Ijob-Buches 273 
3.3.2 Inhaltliche Deutung des verkürzten Ijob-Buches 274 
3.3.3 Verwandlung des neutestamentlichen Gottes der Liebe 

in einen despotischen Gott der Macht 283 
3.3.3.1 Interpretation neutestamentlicher Schriftstellen 

im Sinne des despotischen Gottes der Macht 284 
3.3.3.2 Formalisierte Trinitätslehre und Christologie 

als Stütze des despotischen Machtgottes 287 
3.3.3.3 Zusammenfassung 288 
3.4 Die rationale Nachkonstruktion des mythologischen Gottes 

im Staat als säkularisierter Mythos 289 

4 Hobbes’ Reich-Gottes-lnterpretation 290 

4.1 Überblick: Hobbes’ Reich-Gottes-lnterpretation 290 
4.1.1 Das natürliche Reich Gottes 292 
4.1.2 Die politische Interpretation des prophetischen 

und des zukünftigen Reiches Gottes 293 
4.1.3 Eschatologische Interpretation der neutestamentlichen 

Reich-Gottes-Botschaft 297 
4.1.4 Reich-Gottes-lnterpretation als Lösung 

des Dilemmas von Religion und Politik 305 
4.2 Hobbes’ Reich-Gottes-lnterpretation als Antwort 

auf die religiös-politische Krise seiner Zeit 306 
4.2.1 Vorreformatorische Identifikationen von Reich Gottes 

und Kirche bzw. Christenheit 306 
4.2.2 Die Identifikation von Reich Gottes und Kirche 

als eine Ursache der Religionskriege 308 
4.2.3 Die Identifikation von Reich Gottes und Kirche 

als eine Ursache des »Reiches der Finsternis« 312 



Inhaltsverzeichnis 11 

4.3 Hobbes’ Reich-Gottes-Interpretation im Vergleich 
mit der Bibel 317 

4.3.1 Politische Reich-Gottes-Interpretation: 
dem Mythos verhaftet 317 

4.3.2 Eschatologische Reich-Gottes-Interpretation: 
eine unbiblische Privatisierung des christlichen Glaubens 326 

4.4 Hobbes’ Reich-Gottes-Interpretation: 
keine Überwindung des mythologischen Denkens 334 

Schluß 
Hobbes’ sakrifizielle politische Philosophie 338 

Literaturverzeichnis 348 
Bibelstellenregister für die Werke von Thomas Hobbes 363 
Personenregister 377 
Sachregister 384 
Abstract (deutsch/englisch) 387 


