
INHALT 

Zu dieser Ausgabe.12 

I. Das Ewige und das Vergängliche im Menschen 
Berlin, 6. September 1903 . 13 
Unsterblichkeit in der modernen Wissenschaft (Feuerbach, 
Haeckel, Strauß) und in den alten Mysterien. Sichtbares und 
Unsichtbares in der Welt. Physische Vererbung im Organi¬ 
schen, Seelische Vererbung und Veredelung im Geistigen. 
Die Lehre der Reinkamation. Der Körper als Werkzeug der 
Seele. Macht Theosophie lebensuntüchtig? 

II. Der Ursprung der Seele 
Berlin, 3. Oktober 1903 . 27 
Seelenkunde ohne Seele. Wissenschaft und Religion, Theoso¬ 
phie als Vermittlerin zwischen beiden. Seelisches entsteht nur 
aus Seelischem. Das Seelische steht uns unendlich nahe. Tol- 
stojs Kampf aus dieser Anschauung. Die vegetative Seele, die 
animalische Seele, die Verstandesseele, die Geistseele. Aristo¬ 
teles' Seelenbegriff. Allseele und Einzelseele. Lemurien. Die 
Erweckung der- Seelenkräfte als Beginn aller Erziehung. Die 
großen Lehrer der Menschheit. Die Aufgabe der Theosophi- 
schen Gesellschaft. 

III. Das Wesen der Gottheit vom theosophischen Stand¬ 
punkt 
Berlin, 7. November 1903 . 41 
Der abendländische Gottesbegriff. Ägyptische, griechische 
und indische Mysterienweisheit. Das Nebeneinander, nicht 
Gegeneinander, der verschiedenen Religionen. Die menschli¬ 
chen Meinungen und die götdiche Weisheit. D.F. Strauß' 
«Der alte und der neue Glaube». Der Materialismus als Athe¬ 
ismus und Fetischanbeterei. Feuerbachs «phantastischer 
Gott»: Der Mensch schafft sich Gott nach seinem Ebenbild. 
Die abgeschlossene abendländische Kritik und die sich ent¬ 
wickelnde theosophische Weisheit. Nicolaus Cusanus: Gott 
kommt das Übersein zu. Spinozas erkennende Liebe zu Gott. 
Theosophie ist Suchen eines Weges zu Gott. 

Bibliografische Informationen
http://d-nb.info/910277931

http://d-nb.info/910277931


IV. Theosophie und Christentum 

Berlin, 4. Januar 1904 .62 
Theosophie als Dienerin des Christentums. Die historisch¬ 
kritische Theologie des 19. Jahrhunderts. D.F. Strauß ver¬ 
flüchtigter Gottesbegriff. Der schlichte Mann aus Nazareth. 
Das Christentum wird zur ethischen Sittenlehre. Die Evange¬ 
lien nach Matthäus, Lukas und Markus und das Johannes- 
Evangelium. Der Fleisch gewordene Gott. Die Christus- 
Erkenntnis des Paulus. Der Grund der Gleichnisreden 
Christi. Die Verklärung Christi. Christus über Johannes den 
Täufer und Elias. Das Abendmahl. Schuld und Sühne im 
Physischen und im Geistigen. Dionysios Areopagita und 
Scotus Erigena. Die Gegenwart Christi. 

II 

V. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theo¬ 
sophie I 
Berlin, 27. November 1903 .88 
Der Einfluß der Kantschen Philosophie. Erkenntnisquelle 
der Theosophie ist eine höhere Erfahrung. Kantianismus: Die 
Welt ist meine Vorstellung. Christian Wolff und Kant. Kant 
und Hume: Erfahrung könne keine sichere Erkenntnis geben. 
Mathematische Urteile seien sichere Erkenntnisse. Nach 
Kant schreibt der Menschengeist der Natur die Gesetze vor. 
Johannes Müllers Physiologie. Das «Ding an sich» sei uner¬ 
kennbar. 

VI. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theo¬ 
sophie II 

Berlin, 4. Dezember 1903 . 104 
Der Kantianismus. Kants «Träume eines Geistersehers». 
Nach der Physik des 19. Jahrhunderts sind Färb- und Schall- 
empfindungen nichts als subjektiv wahrgenommene Schwin¬ 
gungen. Müllers Gesetz der spezifischen Sinnesenergien. 
Fichte. Die Außenwelt als Summe von Trugbildern, die In¬ 
nenwelt als Gebilde von Träumen. Die Konsequenz des Kan¬ 
tianismus ist Illusionismus. Kants Wissen und Glauben. Her¬ 
bart und die widerspruchslose Welt. Die Trennung der 
scheinbaren Welt vom Moralischen. 



VII. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theo¬ 
sophie III 
Berlin, 17. Dezember 1903 .. 121 
Die erkenntnistheoretische Toleranz der Theosophie: Theo¬ 
sophie widerlegt nicht die verschiedenen Standpunkte, sie 
sucht den Wahrheitskern aller. Schopenhauers Philosophie 
führt in ihren Konsequenzen ad absurdum. Voraussetzung 
für jede Erkenntnis: in den Dingen sein. Keplers Erkenntnis 
war solcher Art. Robert Hameriing. Die Versuche, aus dem 
Absurden der Kantschen Philosophie herauszukommen. 
Eine Aussage über unsere Erkenntnis verlangt etwas Über- 
uns-Hinausgehendes. Giordano Bruno und Leibniz dachten 
monadologisch. Die Erkenntnis aus dem Geist. Die Erkennt¬ 
nisaufgabe der Theosophie. 

III 

VIII. Theosophische Seelenlehre I 
Berlin, 16. März 1904 . 138 
Gotteserkenntnis durch Selbsterkenntnis. Sokrates. Gliede¬ 
rung des Wesens des Menschen in Leib, Seele und Geist. Die 
Konzilsdogmen über den Menschen als Leib und Seele. 
Haeckel: die Seele im Gehirn. Der Mensch als Maschine. Eine 
Antwort des buddhistischen Weisen Nagasena. Aristoteles’ 
Seelenlehre. Mathematik als Voraussetzung für Platos Philo¬ 
sophenschule. Tier und Mensch: Entwicklung und Ge¬ 
schichte, Tierseele und Weltengeist. Der Bruch in Aristoteles’ 
Seelenlehre: Das Verhängnis der Seelenwissenschaft des 
Abendlandes. Die Seelenlehre des Thomas von Aquino. 
Seelenlehre muß auf Selbstbeobachtung gründen. 

IX. Theosophische Seelenlehre II 

Berlin, 23. März 1904 . 163 
Materialistische Anschauung der Seele. Leibniz’ Gegenargu¬ 
ment. Lust und Schmerz als Grundtatsache des Seelenlebens. 
Das Schicksal. Das Artmäßige beim Tier, das Individuelle 
beim Menschen. Lebendiges entsteht nur aus Lebendigem, 
Seelisches nur aus Seelischem. Spencers Theorie. Das Re- 
inkarnationsgesetz. Der Schmerz als Lektion zu einer höhe- 



ren Entwicklungsstufe. Die Ansicht der Naturwissenschaft 
der Seelenerscheinungen als bloße Funktionen mineralischer 
Vorgänge. 

X. Theosophische Seelenlehre III 

Berlin, 30. März 1904 . 191 
Sokrates’ Abschiedsgespräch über die Unsterblichkeit. Ma¬ 
thematik als Schule für vorurteilslose Erkenntnis, für Denken 
jenseits von Lust und Leid. Das Vernehmen des Fleisch ge¬ 
wordenen Wortes. Die Ausschaltung der Seele in der Hyp¬ 
nose. Die Seele als Vermittlerin zwischen Körper und Geist. 
Das Verhältnis des Hypnotisierten zum Geist des Hypnoti¬ 
seurs und das Verhältnis des wachen Menschen zum Geist 
der Welt. Hellsehen heißt lust- und leidfreies Wahrnehmen 
der Welt. Hellsehen und geistiges Heilen. Die Ausschaltung 
der Persönlichkeit. Theosophie und Erziehung. 

IV 

XI. Theosophie und Spiritismus 

Berlin, 1. Februar 1904 . 218 
Der Gegensatz der Naturwissenschaften und der Geisteswis¬ 
senschaften seit dem 16. Jahrhundert. Seelenlehre ohne Seele. 
Spiritismus als notwendige Gegenströmung zum Materialis¬ 
mus. Die Entstehung der Theosophischen Gesellschaft aus 
dem Spiritismus. Große Seelen als Führer in der geistigen 
Entwicklung. Der Erkenntnisweg des Spiritismus und der 
Theosophie: Rückschritt zu medialem Bewußtsein und 
Höherentwicklung des Bewußtseins. Das frühere astrale Hell¬ 
sehen. Das heutige bewußte Hellsehen der Theosophie. För¬ 
derung der Menschheit durch Theosophie und Spiritismus. 

XII. Theosophie und Somnambulismus 
Berlin, 7. März 1904 .. 242 
Die unterschiedliche Bewertung des Somnambulismus in der 
Antike, im ausgehenden Mittelalter und im 19. Jahrhundert. 
Magnetiseur und magnetischer Schlafzustand. Traumbe¬ 
wußtsein und Traumerlebnisse. Traumhandlungen. Physi¬ 
scher Körper, Ätherdoppelkörper, astralischer Leib und Ich. 



Ihre Beziehungen beim wachen und beim schlafenden Men¬ 
schen. Die Weisheit im menschlichen Ich und in der Welt. 
Die Verläßlichkeit somnambuler Erscheinungen. Die Be¬ 
wußtseinsstufen in der Menschheitsentwicklung. Die Gefahr 
der somnambulen Wahrnehmung. Die Beurteilung des Som¬ 
nambulismus durch die Theosophie. 

XIII. Die Geschichte des Spiritismus 

Berlin, 30. Mai 1904 . 274 
Der Spiritismus als Ausgangspunkt für Blavatsky und Olcott. 
Der moderne Spiritismus und die Mysterien des Altertums. 
Die Kirche und die Mysterienwahrheit im Mittelalter. Chri¬ 
stian Rosenkreutz. Robert Fludd. Moralische und intellektu¬ 
elle Entwicklung. Das mittelalterliche und das kopemikani- 
sche Weltbild. Die Geburtsstunde des modernen Spiritismus. 
Swedenborg. Was der Mensch in spiritistischen Erfahrungen 
sieht, ist begründet in seinen eigenen Anschauungen. Oetin- 
ger. Jung-Stilling. Ennemoser. Kerner. D.F. Strauß. Natur¬ 
wissenschaft und Spiritismus. Der Sieg des Spiritismus in 
Amerika: Andrew Jackson Davis. Die Zuwendung hervorra¬ 
gender Gelehrter zum Spiritismus. Entlarvungen von Me¬ 
dien. Die Gründung der Theosophischen Gesellschaft. Gei¬ 
steswissenschaft als Ziel aller geistigen Bewegungen. Meister 
Eckhart über Gotterkenntnis. 

XIV. Die Geschichte des Hypnotismus und des Somnambu¬ 
lismus 

Berlin, 6. Juni 1904 •.. 305 
Athanasius Kirchers Bericht über Hypnose bei Tieren. Expe¬ 
rimente mit Hypnose. Die Befähigung zum Hypnotiseur. 
Franz Anton Mesmer. Wilhelm Preyer. Der tierische Magne¬ 
tismus. Ein Gutachten über den Mesmerismus. Betrug und 
Schwindel bei Schausteller-Hypnotiseuren. Die Technik der 
Hypnose. Hypnose als Schmerzstillung. Die Auseinander¬ 
setzung des Materialismus mit der Tatsache der Hypnose. 
Wilhelm Wundt. Gefahren der Hypnose. Moralische, spiri¬ 
tuelle und intellektuelle Höherentwicklung. Wissen ist 
Macht. . 



V 

XV. Was findet der heutige Mensch in der Theosophie? 
Berlin, 8. März 1904 .. 

Die Forschung nach dem Ursprung der Religionen. Entste¬ 
hen und Vergehen aller äußeren Erscheinung. Die Natur des 
Lebendigen. Wiedergeburt als Eigenschaft des Lebens. Die 
Kräfte der Seele: Sympathie und Antipathie. Wiedergeburt 
im Seelischen. Goethes Naturwissenschaft. Die Lehre von 
der Wiederverkörperung bei Giordano Bruno, Lessing, Her- 
der, Goethe und Jean Paul. Die Erhöhung des seelischen We¬ 
sens durch Tätigkeit. Der Aufstieg der Seele zum Geist. Vom 
Verlangen zur Liebe. Das Licht der Seele, das Licht des Gei- 
stes. Karma als Tätigkeit des Geistes. Die drei Grundgesetze 
tv c 5°soP*“e- Erziehung der Seele durch den Geist. 
Die Ethik der Theosophie. Das Gewissen als Sprechen des 
Geistes zur Seele. 

XVI. Was wissen unsere Gelehrten von Theosophie? 
Berlin, 28. April 1904 . 356 

Das Stichwort «Theosophie» in zeitgenössischen Lexika. Wie 
Hartmann gegen seine «Philosophie des Unbewußten», so 
onnte auch die Theosophie leicht eine Streitschrift gegen 

sich selbst schreiben. Der Tatsachenfanatismus der Gelehr¬ 
ten. 1 hysische und geistige Sinneswerkzeuge. Beweise in der 
ineosophie. Zwei grundverschiedene Betrachtungsweisen. 
Der Atomismus. Goethes Farbenlehre. Das Unfehlbarkeits- 
dogma m Kirche und Wissenschaft. Materialistische Gelehr¬ 
samkeit über Geisteskrankheiten bei großen Geistern. Atlan¬ 
tis in der Theosophie und in der Naturwissenschaft. Die Har¬ 
monie der körperlichen und geistigen Wahrnehmungsorgane. 

XVII. Ist die Theosophie unwissenschaftlich? 
Berlin, 6. Oktober 1904 . 385 

Die Autorität der Wissenschaft. Haeckels «Welträtsel» und 
«Lebenswunder». Huxleys Einwand der Höherentwicklung. 
Preyers Vorstellung der Erde als großes lebendiges Wesen. 

ie ntwic lung des Lebendigen aus dem Geistigen und des 



Leblosen aus dem Lebendigen. Das Wahrnehmungsvermö¬ 
gen für die seelische und die geistige Welt. Die Logik des 
Theosophen und die Logik des Naturforschers. Die Entwick¬ 
lung der Menschheit. Atlantis. Unsere Wurzelrasse und die 
sieben Unterrassen. Die Trennung der ursprünglichen Ein¬ 
heit von Wissenschaft, Kunst, Philosophie, Religion und 
Ethik. Goethes und Wagners Versuche zur Wiedervereini¬ 
gung. Die große Einheit der Mysterien. Theosophie. Das 
Entweder-Oder der Naturwissenschaft und die Toleranz der 
Theosophie. 

XVIII. Ist die Theosophie buddhistische Propaganda? 
Berlin, 8. Dezember 1904 . 404 
Der Unterschied zwischen Buddhismus und Budhismus. 
Exoterisch und esoterisch. Vorgerückte Individualitäten als 
wichtige Führer der Menschheit. Die Einflüsse derselben auf 
die Theosophie. Theosophie und Christentum. Die Rosen¬ 
kreuzer. Chakravarti. Esoterik im Buddhismus. Angebliche 
Lebensflucht im Buddhismus. Nirwana. Die lebendige Gei¬ 
stesströmung in der Theosophie. Im wahren Theosophen 
leben nicht Worte und nicht Begriffe, in ihm lebt der Geist. 
Theosophie hat kein Dogma. Theosophie als Selbst¬ 
erkenntnis. 

Hinweise.425 

Personenregister.445 

Übersicht über die Rudolf Steiner Gesamtausgabe . . 449 


