
Inhalt

1 Hinführung — 1
1.1 Glaube, Gesundheit und Seelsorge — 2
1.2 Religionspsychologie und neuere Psychotherapien — 4
1.3 Ziele und Relevanz der Arbeit-----7
1.4 Methodik und Aufbau der Arbeit —13

Teil A Praktisch-theologische Orientierungen

2 Praktisch-theologische Verortung —17
2.1 Aufgabe der Praktischen Theologie —17
2.2 Gegenstand der Praktischen Theologie — 20
2.2.1 , Religion’ und „Spiritualität in der Praktischen Theologie — 21
2.2.2 ,Glaube’ in der Praktischen Theologie — 28
2.2.3 Prämissen der Arbeit: Theologie als Interpretationspraxis — 33
2.2.4 Ansatz der Arbeit: Praktische Theologie als Religions- und 

Glaubenshermeneutik — 38
2.2.5 Grundmodell der Arbeit: Verhältnis von Religiosität, Spiritualität und 

Glaube------39

3 Praktische Theologie im Dialog mit der Religionspsychologie — 42
3.1 Wie geht interdisziplinäres Lernen? — 42
3.2 Weder Herrin noch Magd - Praktisch-theologische Dialogmodelle — 45
3.3 Interdisziplinärer Ansatz der Arbeit: Dialog mit Eigenperspektivität — 49

4 Glaube und Gesundheit in Seelsorgeansätzen — 52
4.1 Seelsorge als Glaubenshilfe - Impulse der kerygmatischen 

Seelsorge — 54
4.2 Seelsorge als Krisenbegleitung - Pastoralpsychologische Impulse — 58 

Kritik an der Religionspsychologie bei Michael Klessmann — 61
4.3 Seelsorge als Beziehungssorge - Systemische Impulse — 63 

Positive Aufnahme der Religionspsychologie bei Christoph 
Morgenthaler — 63

4.4 Seelsorge als Alltagskompetenz - Leerstelle in der Alltagsseelsorge — 66
4.5 Seelsorge als Wachstumshilfe und Lebenskunst - Ressourcenorientierte und 

weisheitlich-philosophische Impulse — 68
Ressourcenorientierte Rezeption der Religionspsychologie — 69

https://d-nb.info/1322759782


X — Inhalt

4.6 Seelsorge als Spiritual Care - Impulse eines interdisziplinären
Konzepts----- 72
Der Heilungsauftrag von Seelsorge bei Simon Peng-Keller----- 74

4.7 Neuere Tendenzen: Seelsorge und empirische Religionsforschung bei 
Annette Haußmann — 76

4.8 Schlussfolgerungen für diese Arbeit: Integrative Seelsorge — 80

Teil B Psychologische Perspektiven auf Religion, Spiritualität 
und Gesundheit

5 Einführung in eine unbekannte Disziplin - Religionspsychologie — 87
5.1 Das Selbstverständnis der Religionspsychologie in historischer 

Perspektive — 88
5.2 Religionspsychologische Perspektiven auf R/S und Gesundheit----- 96
5.2.1 Psychodynamische Perspektiven — 97
5.2.2 Verhaltensbezogene und kognitive Perspektiven — 99
5.2.3 Perspektiven der Humanistischen und Positiven Psychologie —101
5.2.4 Differenzielle Perspektiven----- 102
5.2.5 Entwicklungspsychologische Perspektiven —105
5.2.6 Kultursensible Perspektiven----- 107
5.3 Begriffsklärungen: Religion, Religiosität und Spiritualität —109
5.3.1 Kontextsensible, funktional-substanzielle und multidimensionale

Operationalisierung----- 110
5.3.2 Verhältnissetzungen von Religion, Religiosität und Spiritualität —112
5.3.3 Stefan Hubers Modell von Religiosität —114
5.3.4 Begriffsgrundlagen dieser Arbeit —116
5.4 Begriffsklärungen: Gesundheit und Krankheit----- 117
5.4.1 Gesundheitsdiskurs infolge der WHO-Definition —118
5.4.2 Kontextualität und Normativität von Gesundheits- und 

Krankheitsbegriffen —121
5.4.3 Multidimensionale und multikausale Modelle von Gesundheit und 

Krankheit —126
5.4.4 Kennzeichen von psychischer Gesundheit und Krankheit —129
5.4.5 Begriffsgrundlagen dieser Arbeit —131
5.5 Zwischenergebnis------132



Inhalt — XI

6 Was sagt die Empirie? - Studien zu R/S und Gesundheit —133
6.1 Ein erster Überblick über Gesundheitseffekte von R/S —133
6.1.1 Mehr positive oder negative Befunde? - Metaanalysen aus den USA und 

Deutschland —133
6.1.2 , Positive’, aber auch „negative’ Gottesbilder —138
6.1.3 Sinnstiftung, aber auch Sinnkrisen —142
6.1.4 Hoffnung, aber auch Enttäuschung —144
6.1.5 Heilsame Praktiken und Gemeinschaft, aber auch moralischer

Druck----- 146
6.1.6 Religiöse und spirituelle Konflikte, aber auch Wachstum —151
6.2 Statistische Methoden und Auswahl der Studien —152
6.2.1 Wie empirische Studien arbeiten —152
6.2.2 Limitationen empirischer Studien----- 155
6.2.3 Warum die Befunde dennoch aussagekräftig sind —158
6.2.4 Auswahl der Studien anhand von Kriterien —159
6.2.5 Darstellung der Studien anhand von Effektgruppen —162
6.3 Analyse von 20 relevanten Studien —163
6.3.1 Emotionale Effekte von R/S----- 164
6.3.2 Kognitive Effekte von R/S----- 182
6.3.3 Verhaltensbezogene und moralische Effekte —199
6.3.4 Soziale und kulturelle Effekte — 216
6.4 Zentrale Ergebnisse — 233
6.4.1 Multivalenz, Reziprozität und Multikausalität — 234
6.4.2 Intrinsische Orientierung oder Zentralität der R/S — 236
6.4.3 Konsistenz, aber auch Dynamik — 241
6.4.4 Die Befunde auf einen Blick------244
6.5 Zwischenergebnis — 249

7 Theoretische Erklärungsmodelle der Befunde — 250
7.1 R/S im Umgang mit Krisen - Die Coping-Theorie----- 250
7.2 R/S als Stresspuffer - Die Terror-Management-Theorie — 255
7.3 Salutogenetische Perspektiven — 258
7.3.1 R/S als Unterstützung von Resilienz — 259
7.3.2 R/S als Präventivfaktor------ 263
7.4 Zusammenfassendes Wirkmodell — 267
7.5 Zwischenergebnis — 273



XII — Inhalt

8 Psychotherapeutische Integration von R/S — 274
8.1
8.1.1
8.1.2
8.2
8.3

R/S in der Psychotherapie? — 274
Herausforderungen einer therapeutischen Integration von R/S — 276
Richtlinien für die therapeutische Praxis — 281
Spiritually integrated psychotherapy nach Kenneth Pargament — 286
Religions- und kultursensible Psychotherapie nach Michael Utsch et 
al.----- 291

8.4
8.4.1
8.4.2

R/S in der Kognitiven Verhaltenstherapie und in der Dritten Welle — 296
Entwicklungen in der Kognitiven Verhaltenstherapie — 297
Christian Religiously Integrated Cognitive Behavioral Therapy
(CRCBT)----- 300

8.4.3
8.5

Mindfulness-based cognitive therapy (MBCT) — 304
Zwischenergebnis — 308

TEIL C Theologische Perspektiven auf Glauben und 
Gesundheit

9 Glaube aus theologischer Perspektive — 313
9.1 Biblische Orientierungen — 314
9.2 Theologische Perspektiven und Anfragen — 318
9.2.1 Glaubensinhalt oder Glaubensakt? — 319
9.2.2 Unverfügbarkeit als Entlastung — 324
9.2.3 Grundunterscheidung der Arbeit: Erfahrungs- und Gestaltungsdimension 

des Glaubens — 329
9.2.4 Messbarkeit des Glaubens? — 332
9.2.5 Funktionalisierung des Glaubens? — 335
9.2.6 Zwischenergebnis — 340

10 Gesundheit und Krankheit aus theologischer Perspektive — 342
10.1 Biblische Orientierungen — 343
10.2 Theologische Perspektiven und Anfragen — 348
10.2.1 Wert, Utopie und Machbarkeit von Gesundheit — 348
10.2.2 (Un-)Unterscheidbarkeit von Heil und Wohl----- 353
10.2.3 Krankheit als nichtige Erfahrung von Desintegration — 356
10.2.4 Gesundheit als Leidensfähigkeit und Hoffnung auf Integration — 361
10.2.5 Heilungsauftrag der Kirche? — 365
10.2.6 Zwischenergebnis — 370



Inhalt - XIII

11 Ergebnis: Gesundheitsförderliche und -hinderliche Dimensionen des 
Glaubens — 371

11.1 Glauben deuten als - Anmerkungen zur Methodologie — 371
11.2 Glaube als Beziehung zu Gott------376
11.3 Glaube als Selbsterkenntnis — 385
11.4 Glaube als Beziehungsstiftung — 394
11.5 Glaube als gemeinschaftliche Erfahrung — 403
11.6 Glaube als Gefühl------415
11.7 Glaube als Verstehen------424
11.8 Glaube als Verhaltensorientierung------436
11.9 Glaube als Sinnsuche im Leiden------446
11.10 Glaube als Hoffnung------457
11.11 Zwischenergebnis: Glaube als Unterscheidungskunst — 466

12 Rückblick und Ausblick — 471
12.1 Rückblick: Die Gesundheitsrelevanz des Glaubens — 471
12.2 Konsequenzen für die Seelsorge: Lebensdienlichen Glauben integrativ 

stärken------479
12.2.1 Integrative Seelsorge----- 480
12.2.2 ... als annehmende Begleitung----- 482
12.2.3 ... als nüchterne Beziehungssorge----- 483
12.2.4 ... als freisetzende Lebensdeutung und Sinnhilfe — 485
12.2.5 ... als hoffnungsvolle Gesundheitsförderung — 486
12.2.6 ... im Horizont des christlichen Glaubens — 489
12.2.7 Ergebnis: Integrative Seelsorge als Unterscheidungskunst — 492
12.3 Ausblick----- 494

Abbildungsverzeichnis — 497

Literaturverzeichnis — 498

Internetquellen — 537

Register — 539


