Inhalt

1 Hinfihrung — 1

1.1 Glaube, Gesundheit und Seelsorge — 2

1.2 Religionspsychologie und neuere Psychotherapien — 4
13 Ziele und Relevanz der Arbeit — 7

14 Methodik und Aufbau der Arbeit — 13

Teil A Praktisch-theologische Orientierungen

2 Praktisch-theologische Verortung — 17

2.1 Aufgabe der Praktischen Theologie — 17

2.2 Gegenstand der Praktischen Theologie — 20

221  ,Religion‘ und ,Spiritualitdt‘ in der Praktischen Theologie — 21

222  ,Glaube‘ in der Praktischen Theologie — 28

223  Pramissen der Arbeit: Theologie als Interpretationspraxis — 33

224  Ansatz der Arbeit: Praktische Theologie als Religions- und
Glaubenshermeneutik — 38

225 Grundmodell der Arbeit: Verhéltnis von Religiositat, Spiritualitdt und
Glaube — 39

3 Praktische Theologie im Dialog mit der Religionspsychologie — 42

3.1 Wie geht interdisziplindres Lernen? — 42

3.2 Weder Herrin noch Magd - Praktisch-theologische Dialogmodelle — 45
33 Interdisziplindrer Ansatz der Arbeit: Dialog mit Eigenperspektivitdt —— 49

4 Glaube und Gesundheit in Seelsorgeansitzen — 52

4.1 Seelsorge als Glaubenshilfe - Impulse der kerygmatischen
Seelsorge — 54

4.2 Seelsorge als Krisenbegleitung - Pastoralpsychologische Impulse — 58
Kritik an der Religionspsychologie bei Michael Klessmann — 61

43 Seelsorge als Beziehungssorge - Systemische Impulse — 63

Positive Aufnahme der Religionspsychologie bei Christoph
Morgenthaler — 63
4.4 Seelsorge als Alltagskompetenz - Leerstelle in der Alltagsseelsorge —— 66
45 Seelsorge als Wachstumshilfe und Lebenskunst - Ressourcenorientierte und
weisheitlich-philosophische Impulse — 68
Ressourcenorientierte Rezeption der Religionspsychologie — 69

Bibliografische Informationen E
https://d-nb.info/1322759782 digitalisiert durch 3 |I THLE


https://d-nb.info/1322759782

X === Inhalt

4.6 Seelsorge als Spiritual Care - Impulse eines interdisziplindren
Konzepts — 72
Der Heilungsauftrag von Seelsorge bei Simon Peng-Keller — 74

47 Neuere Tendenzen: Seelsorge und empirische Religionsforschung bei
Annette HauBmann — 76

4.8 Schlussfolgerungen fiir diese Arbeit: Integrative Seelsorge — 80

Teil B Psychologische Perspektiven auf Religion, Spiritualitat
und Gesundheit

5 Einfiihrung in eine unbekannte Disziplin - Religionspsychologie — 87

5.1 Das Selbstverstandnis der Religionspsychologie in historischer
Perspektive — 88

5.2 Religionspsychologische Perspektiven auf R/S und Gesundheit — 96

5.2.1  Psychodynamische Perspektiven —— 97

5.2.2  Verhaltensbezogene und kognitive Perspektiven —— 99

5.23  Perspektiven der Humanistischen und Positiven Psychologie — 101

5.2.4  Differenzielle Perspektiven — 102

5.2.5  Entwicklungspsychologische Perspektiven — 105

5.2.6  Kultursensible Perspektiven — 107

53 Begriffsklarungen: Religion, Religiositdt und Spiritualitdt — 109

5.3.1  Kontextsensible, funktional-substanzielle und multidimensionale
Operationalisierung — 110

5.3.2  Verhdltnissetzungen von Religion, Religiositdt und Spiritualitdt — 112

533  Stefan Hubers Modell von Religiositat — 114

5.3.4  Begriffsgrundlagen dieser Arbeit — 116

5.4 Begriffskldarungen: Gesundheit und Krankheit — 117

5.4.1  Gesundheitsdiskurs infolge der WHO-Definition — 118

5.4.2  Kontextualitdt und Normativitdt von Gesundheits- und
Krankheitsbegriffen — 121

5.43  Multidimensionale und multikausale Modelle von Gesundheit und
Krankheit — 126

5.4.4  Kennzeichen von psychischer Gesundheit und Krankheit — 129

5.45  Begriffsgrundlagen dieser Arbeit — 131

5.5 Zwischenergebnis — 132



Inhalt === XI

6 Was sagt die Empirie? - Studien zu R/S und Gesundheit — 133

6.1 Ein erster Uberblick iber Gesundheitseffekte von R/S — 133

6.1.1  Mehr positive oder negative Befunde? - Metaanalysen aus den USA und
Deutschland — 133

6.1.2  ,Positive, aber auch ,negative‘ Gottesbilder — 138

6.1.3  Sinnstiftung, aber auch Sinnkrisen —— 142

6.1.4  Hoffnung, aber auch Enttduschung — 144

6.1.5  Heilsame Praktiken und Gemeinschaft, aber auch moralischer
Druck — 146

6.1.6  Religidse und spirituelle Konflikte, aber auch Wachstum — 151

6.2 Statistische Methoden und Auswahl der Studien — 152

6.2.1  Wie empirische Studien arbeiten — 152

6.2.2  Limitationen empirischer Studien — 155

6.2.3  Warum die Befunde dennoch aussagekréftig sind — 158

6.2.4  Auswahl der Studien anhand von Kriterien —— 159

6.2.5 Darstellung der Studien anhand von Effektgruppen — 162

6.3 Analyse von 20 relevanten Studien — 163 .

6.3.1  Emotionale Effekte von R/S — 164

6.3.2  Kognitive Effekte von R/S — 182

6.3.3  Verhaltensbezogene und moralische Effekte —— 199

6.3.4  Soziale und kulturelle Effekte —— 216

6.4 Zentrale Ergebnisse — 233

6.4.1  Multivalenz, Reziprozitat und Multikausalitat —— 234

6.4.2  Intrinsische Orientierung oder Zentralitdt der R/S — 236

6.43  Konsistenz, aber auch Dynamik — 241

6.4.4  Die Befunde auf einen Blick — 244

6.5 Zwischenergebnis — 249

7 Theoretische Erklirungsmodelle der Befunde — 250

71 R/S im Umgang mit Krisen - Die Coping-Theorie — 250

7.2 R/S als Stresspuffer - Die Terror-Management-Theorie —— 255
73 Salutogenetische Perspektiven — 258

73.1  R/S als Unterstutzung von Resilienz — 259

73.2  R/S als Praventivfaktor — 263

74 Zusammenfassendes Wirkmodell — 267

7.5 Zwischenergebnis — 273



XII = Inhalt

8 Psychotherapeutische Integration von R/S — 274

8.1
8.1.1
8.1.2
8.2
8.3

8.4
8.4.1
8.4.2

8.4.3
85

R/S in der Psychotherapie? — 274

Herausforderungen einer therapeutischen Integration von R/S — 276
Richtlinien fur die therapeutische Praxis — 281

Spiritually integrated psychotherapy nach Kenneth Pargament — 286
Religions- und kultursensible Psychotherapie nach Michael Utsch et

al. — 291

R/S in der Kognitiven Verhaltenstherapie und in der Dritten Welle — 296
Entwicklungen in der Kognitiven Verhaltenstherapie —— 297

Christian Religiously Integrated Cognitive Behavioral Therapy

(CRCBT) — 300

Mindfulness-based cognitive therapy (MBCT) — 304
Zwischenergebnis — 308

TEIL C Theologische Perspektiven auf Glauben und

Gesundheit

9 Glaube aus theologischer Perspektive — 313

9.1
9.2
9.2.1
9.2.2
9.23

9.24
9.25
9.2.6

Biblische Orientierungen — 314

Theologische Perspektiven und Anfragen — 318

Glaubensinhalt oder Glaubensakt? — 319

Unverfligbarkeit als Entlastung — 324

Grundunterscheidung der Arbeit: Erfahrungs- und Gestaltungsdimension
des Glaubens — 329

Messbarkeit des Glaubens? — 332

Funktionalisierung des Glaubens? — 335

Zwischenergebnis — 340

10 Gesundheit und Krankheit aus theologischer Perspektive — 342

10.1

10.2

10.2.1
10.2.2
10.2.3
10.2.4
10.2.5
10.2.6

Biblische Orientierungen — 343

Theologische Perspektiven und Anfragen — 348

Wert, Utopie und Machbarkeit von Gesundheit — 348
(Un-)Unterscheidbarkeit von Heil und Woh| — 353

Krankheit als nichtige Erfahrung von Desintegration — 356
Gesundheit als Leidensfahigkeit und Hoffnung auf Integration — 361
Heilungsauftrag der Kirche? — 365

Zwischenergebnis — 370



Inhalt === XIII

11 Ergebnis: Gesundheitsforderliche und -hinderliche Dimensionen des
Glaubens — 371

1.1
11.2
11.3
1.4
11.5
11.6
1.7
11.8
11.9
11.10
1.1

Glauben deuten als - Anmerkungen zur Methodologie — 371
Glaube als Beziehung zu Gott — 376

Glaube als Selbsterkenntnis — 385

Glaube als Beziehungsstiftung — 394

Glaube als gemeinschaftliche Erfahrung — 403

Glaube als Gefiihl — 415

Glaube als Verstehen — 424

Glaube als Verhaltensorientierung — 436

Glaube als Sinnsuche im Leiden — 446

Glaube als Hoffnung — 457

Zwischenergebnis: Glaube als Unterscheidungskunst — 466

12 Riickblick und Ausblick — 471

121
12.2

12.2.1
12.2.2
12.2.3
1224
12.2.5
12.2.6
12.2.7
12.3

Rlckblick: Die Gesundheitsrelevanz des Glaubens — 471
Konsequenzen fiir die Seelsorge: Lebensdienlichen Glauben integrativ
starken — 479

Integrative Seelsorge — 480

... als annehmende Begleitung — 482

... als nuchterne Beziehungssorge — 483

... als freisetzende Lebensdeutung und Sinnhilfe — 485

... als hoffnungsvolle Gesundheitsférderung — 486

... im Horizont des christlichen Glaubens — 489

Ergebnis: Integrative Seelsorge als Unterscheidungskunst — 492
Ausblick — 494

Abbildungsverzeichnis — 497

Literaturverzeichnis — 498

Internetquellen — 537

Register — 539



