
5

Inhaltsverzeichnis

Einleitung 9

1. Thematische Einführung 9

2. Forschungslage 10

3.Die Todesproblematik im biographischen Kontext 13

4. Geistesgeschichtlicher Hintergrund 19
4.1. Die Todesproblematik im philosophischen

und literaturgeschichtlichen Kontext 19
4.2. Der Paradigmenwechsel im 19. Jahrhundert

und die Konsequenzen für das russische Denken 25
5. Vorgehensweise und Konkretisierung der Aufgabenstellung 28

Erster Teil: Das Todesproblem im Frühwerk 33

1 .Die poetologischen Voraussetzungen für Dostoevskijs Erstlingswerke 35

2.Reflexe und Rudimente romantischer Todesproblematik 36

2 .1. Der Modus der Innerlichkeit im Vergleich
zwischen Weither und DevuSkin 36

2.2. Der Nexus von Zeitempfinden und Todesbewußtsein in Bednye ljudi 38
2.2.1. DevuSkins Todesbewußtsein im Spiegel der Prätexte 42

2.3. Die Entfremdungsmomente des romantischen Selbstgefühls 44
2.3.1. Varvaras Hypochondrie und Melancholie 44
2.3.2. Langeweile und Distanz 49

2.4. Der Kommunikationsaspekt im Wirkungsinteresse des erzählten Todes 57
3. Der Dualismus Mensch-Materie 61

3.1. Vorbemerkung 61
3.2. Devuskins Wunsch nach Integration durch materielles Glück 62
3.3. Procharßins Selbsterhaltung im Solipsismus 65
3.4. Der Nexus von Selbsterhaltung und Todesbewußtsein 69

Zweiter Teil: Tod und Weiblichkeit 75

1. Thematische Einführung 77
1.1. Kultur- und literarhistorischer Rückblick auf den weiblichen Tod 77

http://d-nb.info/95825897X


6

1.2. Dostoevskijs Poetizität des weiblichen Todes 84
1.3. Todesmotivische Konstanten in Handlung und Figur 87

1.3.1. Asexualität als Todesmotiv: 
Die anamnestische Verbindung Nastas'ja-Myäkin 93

2. Tod und Individualität 99
2.1. Vorbemerkung 99
2.2. Tod und Individualität in der Figurentrias Myäkin-Nastas'ja-Rogozin 105
2.3. Die todesmotivische Verbindung im Figurenpaar Nastas'ja-Rogozin 107

2.3.1. Rogozin als Personifikation des Todes 115

3. Ästhetisierung des weiblichen Todes 117
3.1. Vorbemerkung zu Dostoevskijs Ästhetisierung von Leichnamen 117
3.2. Initialisierung und Ästhetisierung der Leiche Nastas'jas 119

3.2.1. Die Initiationssemantik von Schweigen und Finsternis 
im „letzten Zimmer“ 123

3.2.2. Die Allegorisierung von Auferstehung und Rückkehr 126
3.2.3. Das Verhalten zum Tod bei der Totenwache 128

3.3. Madame Bovary und Nastas'ja Filippovna im intertextuellen Vergleich 132
3.4. Krotkaja und die Ikonizität des weiblichen Todes 139

4. Die Auseinandersetzung um Mythos und Logos im weiblichen Tod 145

4.1. Die Poetizität von Mythos und Logos in Krotkaja 145
4.2. TodessemantikdesSchweigens 152
4.3. Die Wirkung des weiblichen Leichnams 156
4.4. Das Todesproblem im Spiegel des Marienmythos in Besy 158

4.4.1. Mar'jas freudvolle Sehnsucht nach präexistenter Einheit 162
4.4.2. Usurpation als Angriff auf Weiblichkeit 166

4.5. Geburt und Tod als Sinnfrage an die Schöpfung 171
4.5.1. Die Ankunft Marie Satovas 174
4.5.2. Maries Niederkunft und innere Verwandlung 

im Filippovschen Haus 175
4.5.3. Maries Aufbruch und Tod 180

4.6. Die Verschränkung von Ehebruch und Gottesverrat 181
4.7. Todesthematische Zusammenschau im Spiegel des Naturbildes 183
4.8. Der Todesbegriff in weiblich-männlicher Dualität in Besy 186



7

Dritter Teil: Die Versöhnung mit dem Tod durch Bindung an das 
TRANSZENDENTALE ZENTRUM DES SEINS 189

1 Vorbemerkung 191

2.Erste Annäherung an eine Todesversöhnung
in Marmeladovs Willen zum Leiden 191

2.1. Marmeladovs Berufung auf die individuelle Eschatologie 195
2.2. Marmeladovs ‘consolatio’ im Angesicht des Todes 198

3. Stepan Trofimoviö 203
3.1. Stepan Trofimoviös unreflektierte Entfremdung 203
3.2. Stepan Trofimoviös präfinale Existenzerhellung 205

4.Die unerschütterliche Glaubenstiefe der Heiligengestalten Makar und Zosima 210
4.1. Makars Weltauslegung 210

4.1.1. Makars Todesbegriff in seiner ontologischen Struktur 213
4.2. Vorbemerkung zur Weltauslegung Zosimas 218

4.2.1. Die Todesversöhnung durch die Idee der All-Einheit 221
4.2.2. Zosimas gelebte Todesintegration 224
4.2.3. Zosimas Todesbewältigung und das Individualitätsproblem 226
4.2.4. Zosimas Tod in seiner ontisch-phänomenalen Darstellungsweise 232

Viertel Teil: Die Poetisierung des Selbstmords 237

1. Vorbemerkung 239

2.Smerdjakov 240
2.1. Die Todesverkündungsmotivik in Geburt und Abstammung 240
2.2. Universalhaß als figurenkonzeptionelles Prinzip 242
2.3. Smerdjakovs Freiheit zum Tod 248

3.Svidrigajlov 251
3.1. Die grundlegenden Komplementär- und Kontrastrelationen zwischen 

Raskol'nikov und Svidrigajlov 251
3.2. Svidrigajlovs Todesbewußtsein 253
3.3. Svidrigajlovs Selbstmord in seiner ästhetischen Darbietung 258

4. Kirillovs suizidaler Anthropotheismus 263



4.1. Die apriorische Grunddisposition der Angst in

8

Kirillovs Figurenbewußtsein
4.2. Kirillovs Hybris
4.3. Kirillovs Wahnsinn im Verhältnis zur Ästhetik des Selbstmords

263
267
272

Schlussbetrachtung 277

Literaturverzeichnis 
Primärliteratur 
Sekundärliteratur

285
285
287


