
Ursula Nothelle-Wildfeuer/Jochen Sautermeister (Hg.)  
Immer noch Kirche in der Welt von heute?



KATHOLIZISMUS IM UMBRUCH

Herausgegeben von  
Stefan Goertz  

  
Band 17  

Immer noch Kirche in der Welt von heute?



Immer noch Kirche  
in der Welt von heute?

60 Jahre Pastoralkonstitution  
Gaudium et spes

Herausgegeben von  
Ursula Nothelle-Wildfeuer und  

Jochen Sautermeister



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025  
Alle Rechte vorbehalten  

www.herder.de  
Umschlaggestaltung: Verlag Herder  
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg  

Herstellung: CPI books GmbH, Leck  
Printed in Germany  

ISBN Print 978-3-451-02517-4  
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82978-9



5

Inhalt

Vorwort .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 7

I  
Grundlegendes

Historische Einordnung der Pastoralkonstitution 
Gaudium et spes  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 13
Peter Neuner

Die Rezeptionsphasen von Gaudium et spes oder wie schwer 
Befremdliches vertraut wird  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 29
Hans-Joachim Sander

Handlung und Gegenwart  
Gaudium et spes als ekklesiologischer Interpretations
schlüssel des Konzils  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 49
Rainer Bucher

Eine Kirche für die Würde und Freiheit des Menschen  
Dignitatis humanae als Bedingung und Konsequenz von 
Gaudium et spes .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 66
Jochen Sautermeister

II  
Ausgewählte Schlüsselthemen

Kirche und ihre Relevanz in der Welt des 21. Jahrhunderts – 
wider die Rückabwicklung der Pastoralkonstitution .  .  .  .  .  .  	 95
Ursula Nothelle-Wildfeuer

In guter Gesellschaft?  
Sozialanalyse als Zeitdiagnose .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	125
Hans-Joachim Höhn

Menschliches Schaffen, irdischer Fortschritt und das Reich 
Gottes  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	142
Ottmar Fuchs



Inhalt

6

Die theologische Interpretation anerkannter Werte .  .  .  .  .  .  	161
Konrad Hilpert

„Es geht um die Rettung der menschlichen Person“ (GS 3)  
Gaudium et spes und die Neubestimmung des konstitutiven 
Verhältnisses von Theologie und Anthropologie .  .  .  .  .  .  .  .  	185
Aaron Langenfeld

Weltlich glauben  
Vernunft und Weisheit, Geschichte und Dialog in Gaudium 
et spes .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	205
Holger Zaborowski

Kompass im neuen Koordinatensystem der Kirche  
Gaudium et spes als Paradigmenwechsel hin zur universalen 
Bedeutung christlicher Botschaft  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	223
Lukas Schmitt

III  
Konsequenzen

„Die Ohren im Wind …“  
Lehramtliche Verkündigung nach Gaudium et spes .  .  .  .  .  .  	241
Johanna Rahner

Liturgie als Wegbegleiterin der Menschen  
Zu theologischen Grundlagen und praktischen Perspektiven 	270
Stefan Kopp

Pastoral der Konstitution: Reich-Gottes-Praxis in der Welt 
von heute .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	285
Christian Bauer

Kirchenrechtliche und staatskirchenrechtliche Anmerkungen 
zur Bedeutung der Pastoralkonstitution  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	313
Ansgar Hense

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	334



7

Vorwort

Vor sechzig Jahren, am 7. Dezember 1965, wurde die Pastoral-
konstitution Gaudium et spes „Über die Kirche in der Welt von 
heute“ des Zweiten Vatikanischen Konzils von Papst Paul VI. 
feierlich promulgiert. Dass dies erst einen Tag vor dem Konzils-
ende am 8. Dezember geschah, deutet bereits an, wie sehr um 
dieses Dokument gerungen wurde. Darin zeigt sich bereits, dass 
die Grundfrage von Gaudium et spes, wie im Heute der Glaube 
gelebt werden soll und welchen Beitrag dazu die Kirche in ihrer 
jeweiligen Zeit leisten kann, den Kern des katholischen Selbst-
verständnisses betrifft. Bekanntermaßen dauert es Jahrzehnte, ja 
sogar Jahrhunderte, bis sich die ganze Bedeutung und die Aus-
wirkungen eines Konzils angemessen erfassen lassen. Dies gilt 
erst recht für das Zweite Vatikanum, dessen zentrales Anliegen 
das aggiornamento, die Öffnung der Kirche zur Welt, war. Und 
so verwundert es nicht, dass Papst Franziskus (2013–2025), der 
am 21. April 2025 verstorben ist, in seinem Pontifikat das Zweite 
Vatikanische Konzil weiter umsetzen wollte. Zeugnis davon gibt 
die Weltsynode zu Synodalität (2021–2024, mit Erweiterung bis 
2028). Auch auf der Weltsynode geht es darum, wie die katho-
lische Kirche – als synodal verfasste Kirche – Kirche in der Welt 
unserer Zeit sein kann. Angesichts einer gewachsenen Sensibili-
tät für die unterschied lichen kulturellen Kontexte und einer Dy-
namik kirchlicher Dezentralisierung, die auch das Ende der Do-
minanz der europäischen Theologie betrifft, stellt sich verstärkt 
die Frage, wie es der Weltkirche gelingen kann, das Anliegen des 
aggiorna mento in unserer Gegenwart zu verwirklichen? Wie steht 
es um den Anspruch von Gaudium et spes, „Kirche in der Welt 
von heute“ zu sein. Lässt sich dieser Anspruch gegenwärtig immer 
noch aufrechterhalten bzw. was müsste heute bedacht werden?



Vorwort

8

Bis heute, sechs Jahrzehnte nach Konzilsende, lässt sich beob-
achten, wie die Auseinandersetzung um eine angemessene Inter-
pretation der Texte des Zweiten Vatikanischen Konzils anhält. Bei 
den Debatten geht es weniger um Aspekte einer angemessenen 
Philologie. Vielmehr spiegeln die teils konträr laufenden Inter-
pretationen der Texte in einer rezeptionsästhetischen Perspektive 
das Ringen um die Zukunftsgestalt von Kirche wider. Umstritten 
ist bei der Auslegungsdebatte um das Zweite Vatikanische Kon-
zil vor allem die Pastoralkonstitution Gaudium et spes. Einige 
wollten und wollen die Bedeutung der Konstitution dadurch ab-
schwächen, dass sie den Text lediglich als „pastorale“ Öffnung 
der Kirche auf die Welt verstanden wissen wollen, während die 
dogmatische Konstitution Lumen gentium die eigentlichen Aus-
sagen über die Kirche treffe. Allerdings wird dabei übersehen 
oder vielleicht sogar bewusst unterschlagen, dass Gaudium et spes 
die Öffnung der Kirche auf die Welt, „gestützt auf Prinzipien der 
Lehre, das Verhältnis der Kirche zur Welt und zu den Menschen 
von heute darzustellen beabsichtigt“ (GS, Anmerkung zum Titel) 
und somit ein grundsätzliches Verständnis von „pastoral“ vertritt. 
Zudem haben beide Dokumente als Konstitutionen schon formal 
den gleichen Status.

Im Hintergrund der Debatten um eine angemessene Inter-
pretation von Gaudium et spes stehen also die grundlegenden Fra-
gen, wie stark sich die Kirche auf die Systemlogiken in der Gesell-
schaft, auf die Erkenntnisse der verschiedenen Wissenschaften, 
auf die neuen Möglichkeiten der technologischen Entwicklungen 
sowie auf die unterschiedlichen Kulturen und Erfahrungen von 
Menschen in ihren Lebensformen und Lebenswelten einlassen 
kann, und was das für das Verständnis von Kirche und Glauben 
in Welt und Gesellschaften von heute bedeutet. Diese Fragen 
haben auch Konsequenzen für das theologische Nachdenken: 
Denn wenn sich die Theologie zwar den konfessionellen Über-
lieferungssträngen verbunden weiß und sich in diesem Sinne als 
kirchliche Wissenschaft und Glaubenswissenschaft versteht, sie 



Vorwort

9

sich aber zugleich des Methodenspektrums akademischer Wis-
sensgenerierung innerhalb der (global sich allerdings sehr unter-
schiedlich vollziehenden) Wissenschaftssysteme bedient, kommt 
es zu Umbrüchen dessen, was innerhalb der Kirche gedacht und 
geglaubt wird. Und vor allem, wie sie als Kirche in der Welt ihre 
praktischen normativen Ansprüche verantwortet.

Die einzelnen Beiträge des Bandes wollen in grundlegender 
Weise Gaudium et spes historisch einordnen, die Rezeptionsge-
schichte in einer historischen Perspektive nachzeichnen sowie 
systematische und hermeneutische Fragen diskutieren. Welche 
Konsequenzen ergeben sich, wenn Gaudium et spes als Interpreta-
tionsfolie für das Verständnis von Lumen gentium herangezogen 
wird, wenn Gaudium et spes mit Dignitatis humanae ins Gespräch 
gebracht wird, wenn die Pastoralkonstitution in ihrer Relevanz 
für die Liturgiewissenschaft und das Kirchenrecht befragt wird? 
Ferner werden unterschiedliche Interpretationsansätze beleuch-
tet sowie ausgewählte Schlüsselthemen der Pastoralkonstitution 
einer aktualisierenden Relecture unterzogen. Dabei läuft im Hin-
tergrund die Frage mit, wie sich die theologische Reflexion ver-
ändert, wenn die Theologie kein konkret-spezifisches Sonderwis-
sen bezogen auf Fragen beansprucht, über die es in der Welt von 
heute nachzudenken gilt, und somit der Einsicht Rechnung trägt, 
dass weder mit der Bibel in der Hand noch mit der Tradition im 
Rücken unmittelbare Lösungsstrategien gefunden werden können 
für Probleme, die die Welt von gestern noch nicht kannte. 

Besonderer Dank gilt dem Lektor des Herder-Verlags, Herrn 
Dr. Stephan Weber, der auf bewährte Weise das Publikationspro-
jekt begleitet und unterstützt hat, ebenso dem Reihenherausgeber, 
Herrn Professor Dr. Stephan Goertz, für die Aufnahme in „Katho-
lizismus im Umbruch“. Ohne die wertvolle und zielstrebige Arbeit 
derjenigen, die am Entstehen des Bandes mitgewirkt haben, wäre 
dieses Buch nicht möglich gewesen. Allen voran danken wir herz-
lich den Autorinnen und Autoren dafür, dass sie sich auf dieses 
Projekt eingelassen haben, sowie dem Team des Lehrstuhls für 



Vorwort

10

Christliche Gesellschaftslehre, namentlich Vera Fath, Victoria 
Greiner, Leonie Herlan, Daria Ronellenfitsch und Kathrin Wett-
mann für die formal-redaktionelle Bearbeitung der Beiträge und 
Herrn Dr. Lukas Schmitt für die Erstellung des Gesamtmanu-
skripts. Wenn das Buch den einen oder anderen Anstoß geben 
kann, die drängende Frage nach der Kirche in der Welt von heute 
wachzuhalten und zeitgemäß zu erörtern, hätte es seinen Zweck 
mehr als erfüllt.

Freiburg i. Br./Bonn im Juni 2025
Ursula Nothelle-Wildfeuer und Jochen Sautermeister



I  
Grundlegendes





13

Historische Einordnung der Pastoralkonstitution 
Gaudium et spes

Peter Neuner

1. Der geistige Hintergrund

An der Schwelle vom 18. zum 19. Jahrhundert stand die Kirche 
vor Herausforderungen wie kaum einmal in ihrer langen Ge-
schichte. Die Französische Revolution (1789) hatte zu einem Blut-
rausch der Massen geführt. Den Septembermorden 1792 fielen in 
Pariser Kerkern mehr als 1200 Gefangene, darunter 300 Priester 
zum Opfer. Das Streben nach Freiheit und Menschlichkeit war 
blutigem Terror gewichen. 1793 beschloss das französische Parla-
ment die Abschaffung des Christentums. 1799 schleppten franzö-
sische Soldaten, die den Kirchenstaat besetzt hatten, den todkran-
ken Papst Pius VI. über die Alpen nach Grenoble und Valence, 
wo sein Tod diesem unwürdigen Schauspiel ein Ende setzte. Das 
Papsttum und mit ihm die Kirche schienen vernichtet, man hielt 
ihnen Leichenreden und errichtete Grabsteine. Auch die geisti-
ge Landschaft hatte sich verändert, religionskritische Tendenzen 
wurden im Gefolge von Feuerbach, Comte und Marx dominie-
rend, Historie in der Rezeption von Darwin zur Leitwissenschaft. 
Sie stellte die biblischen Berichte infrage, erschütterte den Glau-
ben an Wunder und an gottgewollte Autoritäten. Alles erschien als 
einmal entstanden und folglich als veränderlich, wandelbar und 
damit als unsicher. Und das Industrieproletariat, das im Rahmen 
der industriellen Revolution entstand, fühlte sich von der Kirche 
im Stich gelassen und beschimpfte sie weithin als Stütze der alten, 
ausbeuterischen Gesellschaftsordnung. 

Angesichts dieser Herausforderungen kann es nicht ver-
wundern, dass die Kirche nicht allein konkrete Angriffe auf ihre 



Peter Neuner

14

Freiheit und ihre Existenz verurteilte, sondern auch die geistigen 
Grundlagen zurückwies, die sie trugen und die nach ihrer Über-
zeugung zu den Katastrophen der jüngeren Geschichte geführt 
hatten. Das Streben nach Freiheit und Gleichheit hatte nach ver-
breiteter Überzeugung nicht allein in der Kirche die gottgewollte 
Ordnung zerstört und die Menschheit ins Chaos gestürzt. 

Gewiss teilten nicht alle Katholiken und auch nicht alle Theo-
logen diese Sicht, die Tübinger Schule etwa oder Anton Günther 
in Wien, Georg Hermes in Bonn, Ignaz Döllinger in München 
suchten Wege, die christliche Botschaft mit den Mitteln der Philo-
sophie und der Geschichtswissenschaften ihrer Zeit auszusagen 
und so den Anschluss an die geistige Welt zu gewährleisten. Die 
wichtigen Repräsentanten der katholischen Kirche erblickten in 
diesen Bemühungen allerdings nur Abfall von der ewigen Wahr-
heit.1 Papst Gregor XVI. verurteilte in der Enzyklika Mirari vos 
(1832) pauschal die Entwicklungen der Moderne, das Streben 
nach Freiheit, und den daraus folgenden Indifferentismus. Aus 
ihm fließt demnach 

„jene widersinnige und irrige Auffassung bzw. vielmehr 
Wahn, einem jeden müsse die Freiheit des Gewissens zuge-
sprochen und sichergestellt werden. Diesem geradezu pest-
haften Irrtum bahnt freilich jene vollständige und ungezügel-
te Meinungsfreiheit den Weg, die zum Sturz des heiligen und 
bürgerlichen Gemeinwesens weit und breit grassiert“2.

Papst Pius IX. fiel nach der Revolution von 1848 ganz in die Denk-
formen seines Vorgängers zurück. In der Enzyklika Quanta cura 
(1864) verurteilte er die Überzeugung als Wahnwitz, „die Freiheit 

1  Vgl. Peter Neuner, Der lange Schatten des I. Vatikanums, Freiburg/Basel/Wien 
2019, 13–19.
2  Peter Hünermann (Hg.), Enchiridion Symbolorum Definitionum et Declara-
tionum de Rebus Fidei et Morum, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und 
kirchlichen Lehrentscheidungen, Freiburg/Basel/Wien 452017, 706.



Historische Einordnung der Pastoralkonstitution Gaudium et spes

15

des Gewissens und des Kultus ist das eigene Recht eines jeden 
Menschen, ein Recht, welches durch das Gesetz in jedem wohl-
konstituierten Staate verkündigt und geschützt werden muss“3. 
Gewissens-, Meinungs- und Pressefreiheit erschienen als mit der 
katholischen Lehre unvereinbar. Der Enzyklika war eine Liste von 
80 Sätzen beigegeben, der Syllabus errorum, in dem der Papst die 
„Irrtümer“ der Zeit verurteilte. Zusammenfassend wies er darin 
die Auffassung zurück: „Der Römische Bischof kann und soll sich 
mit dem Fortschritt, mit dem Liberalismus und mit der moder-
nen Kultur versöhnen und anfreunden“4.

Eine theoretische Fundierung dieser Position bot die Lehre 
von der societas perfecta. Ihr zufolge hat ihr göttlicher Stifter die 
Kirche mit allem ausgestattet, was sie zu ihrer Existenz in dieser 
Welt und zur Erfüllung ihrer Aufgabe braucht. Sie ist unabhängig 
von äußeren Mächten und Kräften, vom Staat, der keinen Ein-
fluss auf ihr Leben und ihr Wirken haben darf, von sozialen Ord-
nungen, von den Veränderungen der Geschichte und von allen 
Herausforderungen, vor die sie den Menschen stellt. Und sie ist 
unabhängig von den Fragestellungen, mit denen sich die Philo-
sophie befasst. Als societas perfecta hat sie ihr Stifter mit allem 
versehen, dessen sie bedarf. 

Dies gilt auch für ihre Lehre. In der Neuscholastik entwickel-
te die katholische Kirche ein eigenes Denkgebäude, geprägt von 
der Überzeugung, dass in den großen Summen des Mittelalters, 
insbesondere bei Thomas von Aquin, alle Fragen explizit oder im-
plizit beantwortet sind, die der menschliche Geist stellen kann. 
Die Wahrheit, so die zentrale Auffassung, ist jeder geschichtlichen 
Veränderung enthoben. Was wahr ist, ist immer wahr. Dagegen 
ist die Philosophie der Neuzeit, so die Überzeugung der Neuscho-

3  Zit. nach Hubert Wolf, Der ‚Syllabus errorum‘ (1864). Oder: Sind katholische 
Kirche und Moderne unvereinbar?, in: Manfred Weitlauff (Hg.), Kirche im 19. 
Jahrhundert, Regensburg 1998, 115–139, 118.
4  Hünermann, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehr-
entscheidungen, 758.



Peter Neuner

16

lastik, von der Freiheitsidee des Protestantismus geprägt, sie stellt 
die gottgewollte Ordnung in Frage, zweifelt an bleibender Wahr-
heit und ist damit prinzipiell dem Irrtum verfallen. Wenn sich die 
katholische Theologie auf sie einließe, würde sie sich der Häre-
sie öffnen. Diese Vorstellung ging bis zu der Überzeugung, dass 
sich jedes menschliche Wissen nach dem Dogma der Kirche zu 
richten habe, denn die Philosophie müsse ancilla theologiae, Die-
nerin der Theologie sein.5 Die Neuscholastik entfaltete ein um-
fassendes System menschlichen Wissens, in sich folgerichtig, aber 
außerhalb ihres Kreises nicht mehr kommunikabel oder auch nur 
dialogfähig. Ihre naturrechtliche Argumentation blieb der Welt 
unverständlich und gab die Kirche dem Verdacht preis, über alles 
in der Welt Bescheid zu wissen, ohne sie in den Blick zu nehmen. 

Die Beziehung zur Welt wurde in diesem System vornehmlich 
in der Moraltheologie und in der Sozialethik bedacht. Doch diese 
Beziehung war einlinig. Die Kirche hatte die Antworten auf die 
offenen oder impliziten Fragen des Menschen, für die rechte Ge-
staltung der Sozialordnung im ökonomischen wie im politischen 
Bereich. Die Beziehung zur Welt erschien als die Anwendung der 
Dogmatik auf die Handlungen der Menschen, die nun einmal in 
einer Welt leben, die weithin von anderen Gesetzen geprägt ist, 
als sie aus der Dogmatik erwachsen. Wo es sich verbot, Abwei-
chungen von den Normen einfachhin als Sünde zu abqualifizieren 
und wo man Handlungen in Spannung zu ihnen in der gegebenen 
Situation tolerieren musste oder akzeptieren wollte, bezeichnete 
man dies als „pastoral“. Unter diesen Begriff subsumierte man 
weithin das, was man nicht verhindern konnte, aber auch nicht 
definitiv verurteilen wollte, was aber „eigentlich“ nicht geht.6 

5  Vgl. Neuner, Der lange Schatten des I. Vatikanums, 28.
6  Ein Beispiel ist die Wertung der „Interkommunion“. Dogmatisch ist sie nicht 
möglich, wie vor allem Papst Johannes Paul II. in aller Nachdrücklichkeit formu-
lierte. Andererseits wusste man von der abweichenden Praxis in den Gemeinden 
und wollte diese, insbesondere für konfessionsverschiedene Familien auch nicht 
zurückweisen. Die Tolerierung wurde als „pastoral“ qualifiziert.


