Ursula Nothelle-Wildfeuer/Jochen Sautermeister (Hg.)
Immer noch Kirche in der Welt von heute?



KATHOLIZISMUS IM UMBRUCH

Herausgegeben von
Stefan Goertz

Band 17
Immer noch Kirche in der Welt von heute?



Immer noch Kirche
in der Welt von heute?

60 Jahre Pastoralkonstitution
Gaudium et spes

Herausgegeben von
Ursula Nothelle-Wildfeuer und
Jochen Sautermeister

HERDER )

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier | Férdert

gute Waldnutzung
gw%carg FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-02517-4
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82978-9



Inhalt

Vorwort. . ... ... . 7
I
Grundlegendes
Historische Einordnung der Pastoralkonstitution
Gaudiumetspes . . . . . . . ... 13
Peter Neuner

Die Rezeptionsphasen von Gaudium et spes oder wie schwer
Befremdliches vertrautwird . . . ... ... ... ... . ... 29
Hans-Joachim Sander

Handlung und Gegenwart

Gaudium et spes als ekklesiologischer Interpretations-

schliissel des Konzils. . . . .. .................. 49
Rainer Bucher

Eine Kirche fiir die Wiirde und Freiheit des Menschen

Dignitatis humanae als Bedingung und Konsequenz von
Gaudiumetspes . . . . . . .. ... 66
Jochen Sautermeister

Ausgewahlte Schliisselthemen

Kirche und ihre Relevanz in der Welt des 21. Jahrhunderts -
wider die Riickabwicklung der Pastoralkonstitution. . . . . . 95
Ursula Nothelle- Wildfeuer

In guter Gesellschaft?
Sozialanalyse als Zeitdiagnose . . . ... ............ 125
Hans-Joachim Hohn

Menschliches Schaffen, irdischer Fortschritt und das Reich
Gottes . . . . . . e 142
Ottmar Fuchs



Inhalt

Die theologische Interpretation anerkannter Werte . . . . . . 161
Konrad Hilpert

»Es geht um die Rettung der menschlichen Person® (GS 3)
Gaudium et spes und die Neubestimmung des konstitutiven
Verhiltnisses von Theologie und Anthropologie. . . . . . .. 185
Aaron Langenfeld

Weltlich glauben

Vernunft und Weisheit, Geschichte und Dialog in Gaudium
EESPES .« e e 205
Holger Zaborowski

Kompass im neuen Koordinatensystem der Kirche
Gaudium et spes als Paradigmenwechsel hin zur universalen

Bedeutung christlicher Botschaft . ... ... ......... 223
Lukas Schmitt
Il
Konsequenzen
,Die Ohren im Wind ...
Lehramtliche Verkiindigung nach Gaudium et spes . . . . . . 241

Johanna Rahner

Liturgie als Wegbegleiterin der Menschen
Zu theologischen Grundlagen und praktischen Perspektiven 270
Stefan Kopp

Pastoral der Konstitution: Reich-Gottes-Praxis in der Welt
vonheute . . . . . . . ... 285
Christian Bauer

Kirchenrechtliche und staatskirchenrechtliche Anmerkungen

zur Bedeutung der Pastoralkonstitution . ... ........ 313
Ansgar Hense
Verzeichnis der Autorinnen und Autoren. . . . ... ... .. 334



Vorwort

Vor sechzig Jahren, am 7. Dezember 1965, wurde die Pastoral-
konstitution Gaudium et spes ,Uber die Kirche in der Welt von
heute” des Zweiten Vatikanischen Konzils von Papst Paul VI.
feierlich promulgiert. Dass dies erst einen Tag vor dem Konzils-
ende am 8. Dezember geschah, deutet bereits an, wie sehr um
dieses Dokument gerungen wurde. Darin zeigt sich bereits, dass
die Grundfrage von Gaudium et spes, wie im Heute der Glaube
gelebt werden soll und welchen Beitrag dazu die Kirche in ihrer
jeweiligen Zeit leisten kann, den Kern des katholischen Selbst-
verstandnisses betrifft. Bekanntermaflen dauert es Jahrzehnte, ja
sogar Jahrhunderte, bis sich die ganze Bedeutung und die Aus-
wirkungen eines Konzils angemessen erfassen lassen. Dies gilt
erst recht fiir das Zweite Vatikanum, dessen zentrales Anliegen
das aggiornamento, die Offnung der Kirche zur Welt, war. Und
so verwundert es nicht, dass Papst Franziskus (2013-2025), der
am 21. April 2025 verstorben ist, in seinem Pontifikat das Zweite
Vatikanische Konzil weiter umsetzen wollte. Zeugnis davon gibt
die Weltsynode zu Synodalitdt (2021-2024, mit Erweiterung bis
2028). Auch auf der Weltsynode geht es darum, wie die katho-
lische Kirche - als synodal verfasste Kirche - Kirche in der Welt
unserer Zeit sein kann. Angesichts einer gewachsenen Sensibili-
tat fir die unterschiedlichen kulturellen Kontexte und einer Dy-
namik kirchlicher Dezentralisierung, die auch das Ende der Do-
minanz der europdischen Theologie betriftt, stellt sich verstirkt
die Frage, wie es der Weltkirche gelingen kann, das Anliegen des
aggiornamento in unserer Gegenwart zu verwirklichen? Wie steht
es um den Anspruch von Gaudium et spes, ,,Kirche in der Welt
von heute® zu sein. Lasst sich dieser Anspruch gegenwirtig immer
noch aufrechterhalten bzw. was miisste heute bedacht werden?



Vorwort

Bis heute, sechs Jahrzehnte nach Konzilsende, lasst sich beob-
achten, wie die Auseinandersetzung um eine angemessene Inter-
pretation der Texte des Zweiten Vatikanischen Konzils anhélt. Bei
den Debatten geht es weniger um Aspekte einer angemessenen
Philologie. Vielmehr spiegeln die teils kontrér laufenden Inter-
pretationen der Texte in einer rezeptionsasthetischen Perspektive
das Ringen um die Zukunftsgestalt von Kirche wider. Umstritten
ist bei der Auslegungsdebatte um das Zweite Vatikanische Kon-
zil vor allem die Pastoralkonstitution Gaudium et spes. Einige
wollten und wollen die Bedeutung der Konstitution dadurch ab-
schwichen, dass sie den Text lediglich als ,,pastorale” Offnung
der Kirche auf die Welt verstanden wissen wollen, wahrend die
dogmatische Konstitution Lumen gentium die eigentlichen Aus-
sagen iber die Kirche treffe. Allerdings wird dabei iibersehen
oder vielleicht sogar bewusst unterschlagen, dass Gaudium et spes
die Offnung der Kirche auf die Welt, , gestiitzt auf Prinzipien der
Lehre, das Verhailtnis der Kirche zur Welt und zu den Menschen
von heute darzustellen beabsichtigt” (GS, Anmerkung zum Titel)
und somit ein grundsétzliches Verstdndnis von ,,pastoral® vertritt.
Zudem haben beide Dokumente als Konstitutionen schon formal
den gleichen Status.

Im Hintergrund der Debatten um eine angemessene Inter-
pretation von Gaudium et spes stehen also die grundlegenden Fra-
gen, wie stark sich die Kirche auf die Systemlogiken in der Gesell-
schaft, auf die Erkenntnisse der verschiedenen Wissenschaften,
auf die neuen Moglichkeiten der technologischen Entwicklungen
sowie auf die unterschiedlichen Kulturen und Erfahrungen von
Menschen in ihren Lebensformen und Lebenswelten einlassen
kann, und was das fir das Verstandnis von Kirche und Glauben
in Welt und Gesellschaften von heute bedeutet. Diese Fragen
haben auch Konsequenzen fiir das theologische Nachdenken:
Denn wenn sich die Theologie zwar den konfessionellen Uber-
lieferungsstrangen verbunden weif$ und sich in diesem Sinne als
kirchliche Wissenschaft und Glaubenswissenschaft versteht, sie



Vorwort

sich aber zugleich des Methodenspektrums akademischer Wis-
sensgenerierung innerhalb der (global sich allerdings sehr unter-
schiedlich vollziehenden) Wissenschaftssysteme bedient, kommt
es zu Umbriichen dessen, was innerhalb der Kirche gedacht und
geglaubt wird. Und vor allem, wie sie als Kirche in der Welt ihre
praktischen normativen Anspriiche verantwortet.

Die einzelnen Beitrage des Bandes wollen in grundlegender
Weise Gaudium et spes historisch einordnen, die Rezeptionsge-
schichte in einer historischen Perspektive nachzeichnen sowie
systematische und hermeneutische Fragen diskutieren. Welche
Konsequenzen ergeben sich, wenn Gaudium et spes als Interpreta-
tionsfolie fiir das Verstdndnis von Lumen gentium herangezogen
wird, wenn Gaudium et spes mit Dignitatis humanae ins Gesprach
gebracht wird, wenn die Pastoralkonstitution in ihrer Relevanz
fir die Liturgiewissenschaft und das Kirchenrecht befragt wird?
Ferner werden unterschiedliche Interpretationsansitze beleuch-
tet sowie ausgewahlte Schliisselthemen der Pastoralkonstitution
einer aktualisierenden Relecture unterzogen. Dabei lduft im Hin-
tergrund die Frage mit, wie sich die theologische Reflexion ver-
dndert, wenn die Theologie kein konkret-spezifisches Sonderwis-
sen bezogen auf Fragen beansprucht, tiber die es in der Welt von
heute nachzudenken gilt, und somit der Einsicht Rechnung tragt,
dass weder mit der Bibel in der Hand noch mit der Tradition im
Riicken unmittelbare Losungsstrategien gefunden werden konnen
tiir Probleme, die die Welt von gestern noch nicht kannte.

Besonderer Dank gilt dem Lektor des Herder-Verlags, Herrn
Dr. Stephan Weber, der auf bewidhrte Weise das Publikationspro-
jekt begleitet und unterstiitzt hat, ebenso dem Reihenherausgeber,
Herrn Professor Dr. Stephan Goertz, fiir die Aufnahme in ,,Katho-
lizismus im Umbruch® Ohne die wertvolle und zielstrebige Arbeit
derjenigen, die am Entstehen des Bandes mitgewirkt haben, wire
dieses Buch nicht méglich gewesen. Allen voran danken wir herz-
lich den Autorinnen und Autoren dafiir, dass sie sich auf dieses
Projekt eingelassen haben, sowie dem Team des Lehrstuhls fiir

9



Vorwort

Christliche Gesellschaftslehre, namentlich Vera Fath, Victoria
Greiner, Leonie Herlan, Daria Ronellenfitsch und Kathrin Wett-
mann fiir die formal-redaktionelle Bearbeitung der Beitrdge und
Herrn Dr. Lukas Schmitt fiir die Erstellung des Gesamtmanu-
skripts. Wenn das Buch den einen oder anderen Anstof geben
kann, die draingende Frage nach der Kirche in der Welt von heute
wachzuhalten und zeitgemif3 zu erdrtern, hitte es seinen Zweck
mehr als erfiillt.

Freiburg i. Br./Bonn im Juni 2025
Ursula Nothelle- Wildfeuer und Jochen Sautermeister

10



|
Grundlegendes






Historische Einordnung der Pastoralkonstitution
Gaudium et spes

Peter Neuner

1. Der geistige Hintergrund

An der Schwelle vom 18. zum 19. Jahrhundert stand die Kirche
vor Herausforderungen wie kaum einmal in ihrer langen Ge-
schichte. Die Franzosische Revolution (1789) hatte zu einem Blut-
rausch der Massen gefiithrt. Den Septembermorden 1792 fielen in
Pariser Kerkern mehr als 1200 Gefangene, darunter 300 Priester
zum Opfer. Das Streben nach Freiheit und Menschlichkeit war
blutigem Terror gewichen. 1793 beschloss das franzosische Parla-
ment die Abschaffung des Christentums. 1799 schleppten franzo-
sische Soldaten, die den Kirchenstaat besetzt hatten, den todkran-
ken Papst Pius VI. iiber die Alpen nach Grenoble und Valence,
wo sein Tod diesem unwiirdigen Schauspiel ein Ende setzte. Das
Papsttum und mit ihm die Kirche schienen vernichtet, man hielt
ihnen Leichenreden und errichtete Grabsteine. Auch die geisti-
ge Landschaft hatte sich verandert, religionskritische Tendenzen
wurden im Gefolge von Feuerbach, Comte und Marx dominie-
rend, Historie in der Rezeption von Darwin zur Leitwissenschaft.
Sie stellte die biblischen Berichte infrage, erschiitterte den Glau-
ben an Wunder und an gottgewollte Autorititen. Alles erschien als
einmal entstanden und folglich als veranderlich, wandelbar und
damit als unsicher. Und das Industrieproletariat, das im Rahmen
der industriellen Revolution entstand, fiithlte sich von der Kirche
im Stich gelassen und beschimpfte sie weithin als Stiitze der alten,
ausbeuterischen Gesellschaftsordnung.

Angesichts dieser Herausforderungen kann es nicht ver-
wundern, dass die Kirche nicht allein konkrete Angriffe auf ihre

13



Peter Neuner

Freiheit und ihre Existenz verurteilte, sondern auch die geistigen
Grundlagen zuriickwies, die sie trugen und die nach ihrer Uber-
zeugung zu den Katastrophen der jiingeren Geschichte gefiihrt
hatten. Das Streben nach Freiheit und Gleichheit hatte nach ver-
breiteter Uberzeugung nicht allein in der Kirche die gottgewollte
Ordnung zerstort und die Menschheit ins Chaos gestiirzt.

Gewiss teilten nicht alle Katholiken und auch nicht alle Theo-
logen diese Sicht, die Tiibinger Schule etwa oder Anton Giinther
in Wien, Georg Hermes in Bonn, Ignaz Déllinger in Miinchen
suchten Wege, die christliche Botschaft mit den Mitteln der Philo-
sophie und der Geschichtswissenschaften ihrer Zeit auszusagen
und so den Anschluss an die geistige Welt zu gewidhrleisten. Die
wichtigen Représentanten der katholischen Kirche erblickten in
diesen Bemithungen allerdings nur Abfall von der ewigen Wahr-
heit.! Papst Gregor XVI. verurteilte in der Enzyklika Mirari vos
(1832) pauschal die Entwicklungen der Moderne, das Streben
nach Freiheit, und den daraus folgenden Indifferentismus. Aus
ihm flieft demnach

sjene widersinnige und irrige Auffassung bzw. vielmehr
Wahn, einem jeden miisse die Freiheit des Gewissens zuge-
sprochen und sichergestellt werden. Diesem geradezu pest-
haften Irrtum bahnt freilich jene vollstindige und ungeziigel-
te Meinungsfreiheit den Weg, die zum Sturz des heiligen und
biirgerlichen Gemeinwesens weit und breit grassiert.

Papst Pius IX. fiel nach der Revolution von 1848 ganz in die Denk-
formen seines Vorgingers zuriick. In der Enzyklika Quanta cura
(1864) verurteilte er die Uberzeugung als Wahnwitz, ,,die Freiheit

' Vgl. Peter Neuner, Der lange Schatten des I. Vatikanums, Freiburg/Basel/Wien
2019, 13-19.

? Peter Hiinermann (Hg.), Enchiridion Symbolorum Definitionum et Declara-
tionum de Rebus Fidei et Morum, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und
kirchlichen Lehrentscheidungen, Freiburg/Basel/Wien 2017, 706.

14



Historische Einordnung der Pastoralkonstitution Gaudium et spes

des Gewissens und des Kultus ist das eigene Recht eines jeden
Menschen, ein Recht, welches durch das Gesetz in jedem wohl-
konstituierten Staate verkiindigt und geschiitzt werden muss®.
Gewissens-, Meinungs- und Pressefreiheit erschienen als mit der
katholischen Lehre unvereinbar. Der Enzyklika war eine Liste von
80 Sitzen beigegeben, der Syllabus errorum, in dem der Papst die
Hlrrtimer® der Zeit verurteilte. Zusammenfassend wies er darin
die Auffassung zuriick: ,,Der Romische Bischof kann und soll sich
mit dem Fortschritt, mit dem Liberalismus und mit der moder-
nen Kultur versohnen und anfreunden™.

Eine theoretische Fundierung dieser Position bot die Lehre
von der societas perfecta. Ihr zufolge hat ihr gottlicher Stifter die
Kirche mit allem ausgestattet, was sie zu ihrer Existenz in dieser
Welt und zur Erfiillung ihrer Aufgabe braucht. Sie ist unabhingig
von aufSeren Michten und Kriften, vom Staat, der keinen Fin-
fluss auf ihr Leben und ihr Wirken haben darf, von sozialen Ord-
nungen, von den Verdnderungen der Geschichte und von allen
Herausforderungen, vor die sie den Menschen stellt. Und sie ist
unabhingig von den Fragestellungen, mit denen sich die Philo-
sophie befasst. Als societas perfecta hat sie ihr Stifter mit allem
versehen, dessen sie bedarf.

Dies gilt auch fiir ihre Lehre. In der Neuscholastik entwickel-
te die katholische Kirche ein eigenes Denkgebdude, geprigt von
der Uberzeugung, dass in den groflen Summen des Mittelalters,
insbesondere bei Thomas von Aquin, alle Fragen explizit oder im-
plizit beantwortet sind, die der menschliche Geist stellen kann.
Die Wahrheit, so die zentrale Auffassung, ist jeder geschichtlichen
Verdnderung enthoben. Was wahr ist, ist immer wahr. Dagegen
ist die Philosophie der Neuzeit, so die Uberzeugung der Neuscho-

* Zit. nach Hubert Wolf, Der ,Syllabus errorum’ (1864). Oder: Sind katholische
Kirche und Moderne unvereinbar?, in: Manfred Weitlauff (Hg.), Kirche im 19.
Jahrhundert, Regensburg 1998, 115-139, 118.

* Hinermann, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehr-
entscheidungen, 758.

15



Peter Neuner

lastik, von der Freiheitsidee des Protestantismus gepragt, sie stellt
die gottgewollte Ordnung in Frage, zweifelt an bleibender Wahr-
heit und ist damit prinzipiell dem Irrtum verfallen. Wenn sich die
katholische Theologie auf sie einliefie, wiirde sie sich der Hare-
sie 6ffnen. Diese Vorstellung ging bis zu der Uberzeugung, dass
sich jedes menschliche Wissen nach dem Dogma der Kirche zu
richten habe, denn die Philosophie miisse ancilla theologiae, Die-
nerin der Theologie sein.” Die Neuscholastik entfaltete ein um-
fassendes System menschlichen Wissens, in sich folgerichtig, aber
auflerhalb ihres Kreises nicht mehr kommunikabel oder auch nur
dialogfihig. Thre naturrechtliche Argumentation blieb der Welt
unverstdndlich und gab die Kirche dem Verdacht preis, iiber alles
in der Welt Bescheid zu wissen, ohne sie in den Blick zu nehmen.
Die Beziehung zur Welt wurde in diesem System vornehmlich
in der Moraltheologie und in der Sozialethik bedacht. Doch diese
Beziehung war einlinig. Die Kirche hatte die Antworten auf die
offenen oder impliziten Fragen des Menschen, fiir die rechte Ge-
staltung der Sozialordnung im 6konomischen wie im politischen
Bereich. Die Beziehung zur Welt erschien als die Anwendung der
Dogmatik auf die Handlungen der Menschen, die nun einmal in
einer Welt leben, die weithin von anderen Gesetzen gepragt ist,
als sie aus der Dogmatik erwachsen. Wo es sich verbot, Abwei-
chungen von den Normen einfachhin als Stinde zu abqualifizieren
und wo man Handlungen in Spannung zu ihnen in der gegebenen
Situation tolerieren musste oder akzeptieren wollte, bezeichnete
man dies als ,pastoral® Unter diesen Begriff subsumierte man
weithin das, was man nicht verhindern konnte, aber auch nicht
definitiv verurteilen wollte, was aber ,eigentlich® nicht geht.®

> Vgl. Neuner, Der lange Schatten des I. Vatikanums, 28.

¢ Ein Beispiel ist die Wertung der ,,Interkommunion®. Dogmatisch ist sie nicht
moglich, wie vor allem Papst Johannes Paul II. in aller Nachdriicklichkeit formu-
lierte. Andererseits wusste man von der abweichenden Praxis in den Gemeinden
und wollte diese, insbesondere fiir konfessionsverschiedene Familien auch nicht
zuriickweisen. Die Tolerierung wurde als ,,pastoral® qualifiziert.

16



