N229NN NMIMIN 91190

Die Kunst des Betens

Spiritueller Leitfaden

zum jiidischen Gebetbuch

Gabriel Strenger

B in
Morascha

S—

VERLAG MORASCHA BASEL



Copyright © 2019, 2025 fiir hebréische und deutsche Fassung:
gabriel.strenger@gmail.com
Hebriischer Originaltitel:

Omanut ha-Awoda sche-ba-Lew
(,,Die Kunst der Herzensarbeit).

Verfassung, deutsche Ubersetzung und Adaptation:
Gabriel Strenger

Copyright © hebriischer Text und deutsche Ubersetzung der

Gebetstexte aus ,,Siddur Schma Kolenu* (mit Anpassungen des
Autors).

Verlag Morascha AG
Aeschengraben 16
CH-4051 Basel

E-mail: info@morascha.ch

morascha.ch
Alle Rechte vorbehalten.

Die Verwendung, Vervielfaltigung, Verbreitung oder
Veroffentlichung — auch auszugsweise — ist nur mit
ausdriicklicher Genehmigung des Autors und des Verlages
gestattet.

Umschlaggestaltung: Avraham Rachamim

Druck: Alfred Nordmann

ISBN: 978-3-907401-44-6

Printed in Israel



15

Einfithrung

Es ist geboten, jeden Tag zu beten, wie geschrieben steht: 'lhr sollt
dem Ewigen, Eurem Gott, dienen' (2.B.M. 23:25). Es wurde (iber-
liefert, dass mit diesem Dienst das Gebet gemeint sei, wie gesagt
wurde: '...und Ihm aus ganzen Herzen zu dienen' (5.B.M. 11:13),

und die Gelehrten sagten: ‘Was ist Herzensdienst? — das Gebet!’
Maimonides, Mischne Tora, Regeln des Gebets 1:1.

Wenn du deine Lippen beim Beten bewegst und dein Gesicht zur
Wand gerichtet ist, widhrend du liber deine Geschdifte nachdenkst;
wenn du die Tora mit deiner Zunge liest und dein Herz mit dem
Bau deines Hauses beschdiftigt ist, ohne dariiber nachzudenken,
was du liest; oder wenn du eine Mizwa vollziehst und sie mit
deinen Gliedern tust, wie jemand, der eine Grube in die Erde grdbt
oder im Wald Bdume fdllt, ohne dir Gedanken liber diese Handlung
zu machen, weder iiber den, von dem sie kommt, noch dariiber,
was ihr Ziel ist — so denke nicht, du habest das Ziel erreicht.
Vielmehr gleichst du dann jenen, von denen gesagt wurde (Jeremia
12:2): "Nahe bist Du in ihrem Munde, aber fern von ihrem Sinne!"

Maimonides, More Newuchim (Fiihrer der Unschliissigen), Teil 3, Kap. 51."

1. Die Herausforderungen des Gebets

Das Siddur (Gebetbuch) begleitet traditionelle Juden von der friihen
Kindheit bis ins hohe Alter, doch die Kunst des Betens bleibt
vielen das ganze Leben verschlossen. Es besteht viel Verwirrung
beziiglich des Gebets — seiner Ziele, seines Addressaten, sowie
hinsichtlich des spirituellen Wertes von gedankenlos rezitierten

1. Deutsche Ubersetzung des Autors aufgrund von Raw Jossef Kapachs hebriischer
Ausgabe des More Newuchim. Grundsatzlich wurden alle hebrdischen Zitate aus rab-
binischen Quellen vom Verfasser dieses Leitfadens nach bestem Wissen und
Gewissen Ubersetzt.

2. Kurzform von Siddur (Ordnung) Tefilla (Gebet), also: Gebets-Ordnung.



Einfiihrung 16

Gebeten. Beter und Beterinnen fragen sich unter anderem, ob es
Sinn macht, um seine Bediirfnisse zu bitten, wenn wenig dafiir zu
sprechen scheint, dass Gott konkrete Bitten erhort. Uberdies sind
manche der hebridischen Gebete in einem veralteten Stil verfasst,
und selbst wenn man die Bedeutung der Worte versteht, diinkt uns
vieles fremd. Macht es zum Beispiel Sinn, Gott als Konig zu prei-
sen, wenn Monarchien heutzutage in unserer westlichen Kultur vol-
lig verpont sind...? Manchem fillt auch die grosse Menge der zu
verrichtenden Gebete zur Last und so auch die tdgliche Wieder-
holung derselben Texte. All die lduft auf die eine Frage hinaus: Was
ist der Sinn des Betens? Um auf diese Frage einzugehen, wenden wir
uns zundchst den spirituellen Zielen der Tora im Allgemeinen zu.

2. Tora und spirituelles Wachstum

Der Mensch ist ein komplexes, ja zerrissenes Wesen. Im Gegensatz
zu den Tieren auf Erden beziehungsweise den "heiligen Tieren"
(den Engeln) im Himmel, deren Natur einformig und unkompliziert
ist, macht es sich der Mensch schwer, seine verschiedenen Selbst-
anteile unter einen Hut zu bringen. Dies gilt umso mehr in unserem
postmodernen, multikulturellen Zeitalter, in dem die meisten Men-
schen verschiedene und zuweilen widerspriichliche Weltanschauun-
gen verinnerlicht haben. Dazu kommt die enorme Beschleunigung
des Lebens als Folge der beispiellosen technologischen Entwicklun-
gen der letzten Jahrzehnte. Die Flut der digitalen Information, der
wir alle ausgesetzt sind, droht unsere neurologischen und mentalen
Gefisse zu zersprengen. Aus diesen Griinden bendtigen wir heute
mehr denn je Instrumente zur Unterstiitzung unseres geistigen
Raumes. Nun stellt uns die Postmoderne auch eine ungekannte
Fiille an Methoden der geistigen Entwicklung zur Verfligung — von
Psychotherapie tiber Meditation und Achtsamkeitstraining bis Yoga
und Kabbala. Paradoxerweise aber verstirkt die grosse Auswahl an
geistigen Lehren bei vielen Menschen die Uberreizung und die



17 Einfiihrung

Ohnmachtsgefiihle, welche diese eigentlich ddmmen sollten. Also
springt man von Schule zu Schule, versucht das eine und das ande-
re, was zu einer Verflachung der verschiedenen Lehrsysteme fiihrt
und ihr Wachstumspotential ungenutzt ldsst. Nitzlicher ist es, sich
in bestimmten Lebensabschnitten jeweils auf eine spezifische
geistige Lehre zu konzentrieren und diese in die Praxis umzusetzen.

Die Ziele der Tora sind geistiges Wachstum und achtsamer
Umgang mit der Umwelt. Dafiir stellt sie uns einen reichhaltigen
Werkzeugkasten zur Pflege von Achtsamkeit, Besinnung, Liebe
und Gottesndhe zur Verfligung. In der Lebenspraxis der Tora
werden Ethik (zwischen Mensch und Mitmensch) und Spiritualitét
(zwischen Mensch und Gott) gepflegt. Der sein Leben angesichts
des Ewigen lebende Mensch ist Hauptsache, die Metaphysik
(Spekulationen beziiglich der hoheren Welten) Nebensache, die im
Dienst des guten Lebens steht’. Es geht weniger darum, an welchen
Gott du glaubst, als... an welchen Menschen! Was fiir ein Mensch
willst du sein, und welche Gesellschaft strebst du an?

3. Gottesniihe (Dewekut)

Kehren wir zur Frage des Sinnes des Gebets zuriick. Rabbi Jehuda
Lejb Alter, der Verfasser des chassidischen Werkes "Sefat-Emet"
("Wahre Rede") postuliert: "Das ganze Gebet bezweckt nur die Of-

" Das Gebet unterstiitzt

fenlegung der Gegenwart Gottes auf Erden
die Beschauung des individuellen Lebens vom Standpunkt des Ent-
grenzten’. Die dazu notwendige geistige Bewegung ist dem Denken

tiber Gott aus der begrenzten Perspektive des menschlichen Egos

3. Der Midrasch fiihrt diese Hierarchie zur folgender provokativen Aussage: ,Der
Prophet sagt: ,Mich (Gott) haben sie (Israel) verlassen und meine Tora haben sie
nicht gehitet’ (Jeremia 16:11). Ach, hatten sie doch Mich verlassen, aber meine Tora
gehiitet! Indem sie sich mit ihr beschaftigt hatten, waren sie zum Guten
zuriickgekehrt...!”

4. Wortlich Gbersetzt: "Die Offenlegung der Ehre Gottes in der Welt." Sefat-Emet,
Waetchanan1871.

5. Hebraisch: Ejn-Sof, "keine Grenze". So bezeichnet die jlidische Mystik Gott in Seiner,
dem gewdhnlichen menschlichen Bewusstsein unzugédnglichen Urspriinglichkeit.



Einfiihrung 18

entgegengesetzt. Es geht um Selbstbesinnung vom Standpunkt des
in unserem Inneren angelegten gottlichen Kerns. Im Gebet
betrachten wir das Diesseits im Licht jenseitiger Massstébe.

Die Offenlegung der Gegenwart Gottes, von der Sefat-Emet’

spricht, kristallisiert sich im menschlichen Streben nach Gottesndhe
(Dewekut)’. In den folgenden Absitzen mochte ich in Kiirze einige
der wesentlichen phénomenologischen® Merkmale der Dewekut
beschreiben.
Sein und Erbarmen: Der erhabenste Gottesname in der Tora ist
das als unaussprechbar geltende Tetragramm, JHWH, welches im
judisch-deutschen Sprachgebrauch mit "Ewiger" wiedergegeben
wird. Das Tetragramm kann als Kombination von drei hebrdischen
Verben gesehen werden: HaJaH (Er war), HoWeH (Er ist) und
JiHeJeH (Er wird sein). Wenn wir, wie es in der hebrdischen Schrift
tiblich ist, die Vokale weglassen, ergibt das:

HIJH (HaJaH, Er war)
+ HWH (HoWeH, Er ist)
+ JHIJH (JiHeJeH, Er wird sein)

= JHWH ("Ewiger")

Gott ist demnach das Sein an sich, und alles jeweils Seiende schopft
sein Sein aus Thm. Gottesndhe setzt demnach ein Bewusstsein fiir die
gottliche Lebenskraft in und um uns voraus. Das Leben und Erleben
aus dem gottlichen Sein beruhigt die leib-seelische Rastlosigkeit,
verringert das Bediirfnis nach oberfldchlichen Reizungen und erfuillt
die individuelle Existenz mit Sinn. Das Haften an der gottlichen

6. Rabbis werden im jidischen Brauch haufig beim Namen ihres Hauptwerks genannt.

7. Dewekut, wortlich: "Haften, Kleben", bezeichnet im chassidischen Sprachgebrauch
das Bestreben nach Gottesnahe, bis hin zur mystischen Vereinigung mit Gott.

8. Allgemein soll es uns hier um die Phdanomenologie der Spiritualitdt gehen, also um
die Art und Weise, wie der religiose Mensch sich und seine Umwelt vom Ewigen
durchtrénkt erlebt. Wie oben dargelegt, sind metaphysische und theologische
Spekulationen fir die jidische Lebenspraxis zweitrangig.



19 Einfiihrung

Lebensquelle — Chaj-ha-Chajim, einer der innigsten mystischen
Gottesbegriffe — unterstiitzt unter anderem das Wachstum von
Erbarmen in der Seele. Wie im Deutschen im Erbarmen die
Gebdrmutter anklingt, enthilt auch das hebrdische Rachamim die
Wurzel von Rechem. Fiir den gottesnahen Menschen existieren
sowohl er selber als auch das gesamte Universum sozusagen in der
Gebarmutter des Ewigen’. Und so wie Gott, der Barmherzige, Sei-
nen Geschopfen Raum zur freien Entfaltung verleiht, so strebt der
gottesnahe Mensch nach Barmherzigkeit, um die Wachstumspro-
zesse in seinem Inneren und in seinem Umfeld geduldig zu ermogli-
chen. Er pflegt den geistigen Raum, in dem sowohl Ideen als auch
Geflihle wachsen kénnen — so wie der Embryo in der Gebarmutter
seiner Mutter zum Wachsen Raum und Zeit bekommt, selbst wenn
dies fiir letztere mit Unannehmlichkeiten verbunden ist.

Heiligkeit und Innerlichkeit. Laut biblischem Narativ schuf Gott
die Welt in sechs Tagen und ruhte am siebten Tag. Nirgends aber
ist vom Beginn eines achten Tages die Rede! Davon wird abge-
leitet, dass sich die gesamte uns bekannte Weltgeschichte, insbeson-
dere aber die Chronik der Menschheit, am noch immer anhaltenden
Ruhetag Gottes abspielt. Der Ewige waltet nicht sichtbar in unserer
Welt, sondern "ruht" und verbirgt sich hinter der materiellen
Kausalitdt. Dies aber ist die Heiligkeit (= Absonderung) Gottes.
Wer sich nun die verborgene Anwesenheit des Ewigen zu ver-
gegenwdrtigen sucht, ist auf spirituelle Arbeit angewiesen, die von
ihm eine gewisse materielle Geniigsamkeit abverlangt. Natiirlich
soll der gottesnahe Mensch aktiv in dieser Welt, die er als gottliches

9. Schon lange bevor dies in der Neuzeit zum Bon-ton geworden ist, begriff die jlidische
Mystik Gott als mannlich und weiblich zugleich — oder genauer: mit Eigenschaften,
die im archetypischen Empfinden der Seele als mannlich bzw. weiblich verstanden
werden. In diesem Sinne wére es angebracht, das Tetragramm mit "das Ewige" wie-
derzugeben. Doch mit der Gender-Neutralitat ginge auch der personliche Anklang ver-
loren. Daher behalten wir in diesem Werk das altbekannte "der Ewige" bei. Hier sei
auch angemerkt, dass die Leser in diesem Leitfaden um der Nutzerfreundlichkeit wil-
len mannlich angesprochen werden, doch sind immer Leser und Leserinnen gemeint.



Einfiihrung 20

Geschenk wahrnimmt, tétig sein und ihre Friichte geniessen. Das
Problem beginnt, wenn er oberfldchlichen Befriedigungen {iber-
missig anhaftet. Stattdessen pflegt der spirituelle Mensch, im Be-
wusstsein der gottlichen Tiefendimensionen der Welt, Innerlichkeit.
Er pflegt Achtsamkeit flir Sinneseindriicke und Gefiihle, bemiiht sich
beispielsweise, in Ruhe zu essen, was die gesunde Entfaltung des
Sattegefiihls unterstiitzt. Auch in seinem Geschlechtsleben achtet er
auf das gesamte Erleben von Leib und Seele, wobei der Geschlechts-
akt als Vehikel zur Feier der partnerschaftlichen Liebe dient.
Innerlichkeit ist zutiefst damit verbunden, was die Tora Sachor
(Gedenken) nennt. Im chassidischen Sprachgebrauch bezeichnet der
biblische Imperativ "Gedenke!" nicht nur die kognitive Erinne-
rungsfunktion, sondern in erster Linie die intensive Vergegenwarti-
gung dessen, was dem Menschen von seinem inneren geistigen
Ursprung her schon bekannt ist. "Gedenke des Schabbattags, um
ihn zu heiligen"" bedeutet nicht nur, den Schabbat-Beginn nicht zu
verpassen, sondern ermutigt auch zur innigen Verbindung mit dem
"Schabbatpunkt” in der Seele. Sefat-Emet erkldrt das biblische Ge-
bot zu gedenken als Aufforderung, "an der Innerlichkeit zu haften",
wobei die Tora — im urspriinglichen Sinn von Gottes Wort — in der
menschlichen Seele "eingraviert" sei. Daraus folgt die Ubereinstim-
mung von Innerlichkeit und Heiligkeit. Das "Gedenken" dessen, was
in der Seele von Anfang an verborgen da ist, fiihrt zu Innerlichkeit
— eine wichtige Ebene des Haftens am Ewigen und der Tora. Somit
ist der dussere Schabbat nichts anderes als eine Reflektion des
inneren Schabbats, der geistigen Fihigkeit, in sich selber zu ruhen''.
Einheit und Liebe. Der gottesnahe Mensch lebt im Bewusstsein
der Einheit der gesamten Schopfung, und dies trotz des Reichtums
und der Zersplitterung, die er im Diesseits wahrnimmt. Laut der
Kabbala, quillt die Welt aus dem Ewigen wie ein Fluss aus der

10. 2. Buch Mose 20:7
11. Das hebraische Wort Schabbat bedeutet ,,Ruhe”.



21 Einfiihrung

Quelle, um von dort in die Ferne zu fliessen. Die vermeintliche
Trennung von Gott und Kosmos entsteht durch den Riickzug
(Hebréisch: Zimzum), den sich der Ewige selbst auferlegt, um der
Schopfung eine eigenstdndige Existenz zu erméglichen. Doch trotz
des Riickzugs ist der Ewige im Verborgenen weiterhin im Kosmos
gegenwdrtig; laut gewisser Meinungen ist der Zimzum sogar nur
eine Illusion des menschlichen Bewusstseins. Das Wissen um die
Einheit der gesamten "Kette des Lebens" (Zror ha-Chajim) ist in
der menschlichen Seele eingepflanzt, die ja selber "ein Teil Gottes
von oben ist""”. Aus diesem Grund ist es dem Menschen moglich,
der Einheit der Schopfung stets zu "gedenken". Eine bedeutende
Folge des Einheits-Bewusstseins aber ist die Liebe, die ebenfalls
ein Merkmal der Seele ist. Erlebt ein Mensch sich und seine Mit-
menschen als Teile einer grosseren Einheit, gegeniiber der alle zwi-
schenmenschlichen Aufteilungen null und nichtig sind, erweckt dies
die in der Seele eingepflanzte Liebe — zusammen mit dem Bestre-
ben, Liebe in Gedanken, Gefiihlen und Taten zu verwirklichen.

4. Liebe (Ahawa)

In chassidischen Quellen wird das Wort Mizwa (plural: Mizwot),
welches gewohnlich mit "Gebot" iibersetzt wird, mit Zewet in Zu-
sammenhang gebracht, was soviel wie "Verbindung" bedeutet. Das
Ziel der Mizwot ist demnach, den Menschen zu verbinden — mit
Gott, Mitmensch und allen Geschépfen. Als Folge davon wacht die
Liebe in ihm auf. Nun gibt es in der Tora zwei zentrale Mizwot mit
der Aufforderung zu lieben (We-ahawta). "Liebe deinen Néchsten
wie dich selbst" und "Liebe den Ewigen, deinen Gott, aus ganzem
Herzen, aus ganzer Seele und aus ganzem Vermégen!""”. Damit wur-
den die zwei hochsten biblischen Werte der Ethik und Spiritualitét
formuliert, welche sich in dem einen gottlichen Postulat vereinigen:

12. Vgl. Hiob 31:2.
13. 3.Buch Mose 19:18 und 5.Buch Mose 6:5. Dem kann man den Vers "Liebt den Fremd-
ling" (5.B.M. 10:19), eine bedeutende Erweiterung der Nachstenliebe, beifligen.



Einfiihrung 22

We-ahawta! — Liebe! Bemerkenswerterweise entspricht der
Zahlenwert des Tetragramms (JHWH = 26) dem doppelten
Zahlenwert von "Liebe" (4hawa = 13)". JHWH enthlt also zwei
Mal Ahawa, zwei Mal Liebe — die Liebe zu Gott und zum
Menschen. Der Name Gottes wird sozusagen in die Welt gebracht,
wenn wir Menschen die zweifache Liebe verwirklichen. So formu-
liert dies das bedeutende mystische Werk Schne Luchot ha-Brit:

"Es steht 'Liebe den Ewigen, deinen Gott', und es steht 'Liebe
deinen Nachsten wie dich selbst'. Siehe, diese zwei Lieben
verbinden und vereinigen sich durch die Einheit Gottes!""

Auch  Sefat-Emet betont die FEinheit der Gottes- und
Néchsten-Liebe:

"Wer dem Ewigen aus reiner Absicht dient, wird unweigerlich auch
seinen Gefdhrten lieben wie sich selbst. Dies ist das grosse
Grundprinzip der Tora: Gott als dein Nachster und dein
menschlicher Nachster — alles ist eins! "*

Liebe! "Dies ist die ganze Tora auf einem Fuss, alles andere sind
Einzelheiten"."” Wenn du aber eine Mizwa findest, die mit Ethik
und Spiritualitdt nicht im Einklag zu stehen scheint, musst du etwas
falsch verstanden haben, sei es hinsichtlich des Wesens der Mizwa,
sei es hinsichtlich ihrer konkreten Anwendung'®. Die Aufgabe der
Miindlichen Tora ist es, die Verbindung der Mizwot mit dem Ziel

14. Im hebréischen Alphabet entspricht jeder Buchstabe einer Zahl (Aleph = 1, Beth =2
usw.), so dass sich fir jedes Wort durch die Addierung der Zahlenwerte seiner
Buchstaben ein Zahlenwert (Gematrija) ergibt. In der jidischen Sprachmystik werden
Worte mit derselben Gematrija miteinander in Verbindung gebracht.

15. "Tor der Buchstaben". Das Werk Schne Luchot ha-Brit ("Die zwei Bundestafeln") wur-
de vom Talmudisten und Kabbalisten Rabbi Yeshaia Horowitz (1558-1630) verfasst.

16. Sefat-Emet zu Wochenabschnitt Korach, 1886.

17. Vgl. Talmudtraktat Schabbat 31a.

18. Vgl. Rav Kook, Schmone Kewazim 1:75: “Die Gottesfurcht darf die natirliche Moral
des Menschen niemals verdrangen”. In einem parallelen Kontext pflegte Raw Mosche
Bochko s.A., Rosch Jeschiwa der Talmudschule Etz-Chajim in Montreux zu sagen:
Wenn die Tora einer eindeutigen wissenschaftlichen Erkenntnis zu widersprechen
scheint, musst Du etwas in der Tora falsch verstanden haben!



23 Einfiihrung

der doppelten Liebe je nach den gesellschaftlichen und ethischen
Entwicklungen der Zeit aufrechtzuerhalten. Dabei weiss jedermann,
dass die Verwirklichung der Liebe im realen Leben alles andere als
einfach ist. Die Liebe ist in aller Augen ein hohes Ideal, doch ihre
konkrete Anwendung in der ehelichen Partnerschaft, Elternschaft
oder mit den Nachbarn kann &usserst herausfordernd sein. Zwi-
schenmenschliche Konfrontationen erzeugen in uns Wut, Hass und
Rachsucht, welche fiir unsere Liebesfihigkeit ein grosses Hindernis
darstellen. Eine eindriickliche Beschreibung der Herausforderung
der Liebe finden wir im Buch Messilat Jescharim:

“Hass und Rachsucht sind sehr schwer Uberwindbar, denn der
Mensch ist auf Beleidigungen sehr empfindlich. Er neigt dazu, sich
sehr aufzuregen, und die Rache ist ihm slisser als Honig, ja, sie ist
seine einzige Beruhigung (...). Daher kam die Tora und bestimmte
einen Grundsatz, der alles enthélt: 'Liebe deinen Nachsten wie dich
selbst!” ‘Wie dich selbst’ — ohne Unterscheidungen, ‘wie dich
selbst’ — ohne Ausnahmen, Tricks oder Tauschungen. Wirklich wie
dich selbst! “"

5. Drei Seelen: Nefesch, Ruach, Neschama

Das Buch Sohar™ lehrt, dass es drei Seelen bzw. drei
Seelen-Ebenen gibt. Dieses mystisch-psychologische Modell bringt
die multi-dimensionale Existenz des Menschen gut zur Geltung. Ne-
fesch umfasst die vitale Kraft des Leibs sowie seine unreflektierten
Funktionen, wie Sinnesempfindungen, Sexualitdt, Aggression und
Angst. Sefat-Emet benennt diese Seelenebene zuweilen Nefesch
ha-Guf ("Seele des Leibes"), und wir werden sie hier Leibseele
nennen. Ruach (“Geist™) umfasst die Emotionen (wie Trauer oder

19. 13. Kapitel. Das Werk Messilat Jescharim (Pfad der Geraden) wurde vom
bedeutenden Dichter, Philosophen und Kabbalisten Ramchal (Rabbi Mosche Luzzatto,
1707-1746) verfasst.

20. Sefer ha-Sohar (Buch des Glanzes) gilt als das Hauptwerk der jidischen Mystik. Es
wurde, wahrscheinlich aufgrund von alten Uberlieferungen, erstmalig im 13.
Jahrhundert in Spanien veroffentlicht.



Einfiihrung 24

Freude) und die Vorstellungskraft. Ruach vermittelt zwischen
Nefesch und den hoheren seelischen Funktionen. Neschama
(“Seele”) aber gilt als gottliche Quelle der Liebe und Weisheit —
d.h. der Wahrnehmung des Lebens im Kontext des Ewigen. Aus der
Neschama steigen tiefe Einsichten {iber unsere Existenz angesichts
des Entgrenzten (£jn-Sof) auf — anders als die eher chaotischen oder
zwanghaften Gedanken des Alltags. Von ihrer Beschaffenheit her
weiss die Neschama von der fundamentalen Einheit des Lebens und
ist von der Liebe zum Ewigen und der ganzen Schopfung erfiillt™.

Alle Seelen haben ihre Schattenseiten mit disfunktionalen Erle-
bens- und Verhaltensmustern. Die Herzensarbeit bzw. das Gebet
bezweckt unter anderem die Heilung des Schattens der jeweiligen
Seelenebene. So enthalten die ersten drei Teile des Morgengebets —
die sich (wie im Leitfaden dargelegt) jeweils auf Nefesch, Ruach
und Neschama beziehen — eine besondere Bitte um Befreiung und
Heilung vom Schatten der jeweiligen Seele.

Hier folgt nochmals eine kurze Darstellung der drei Seelen bzw.
Seelen-Ebenen und ihrer Funktionen:
Nefesch (Leibseele): Der materielle Aspekt der menschlichen Exis-
tenz, der die biologische (heutzutage von der Neurologie erforschte)
und psychodynamische (von der klassischen Psychoanalayse
erforschte) Kausalitdt umfasst. Letztere wird insbesondere von den
Trieben und friihkindlichen Verinnerlichungen bestimmt.” Auch
die im psychosomatischen Organismus eingeprigten Traumata sind

21. In der Kabbala ist auch von zwei hoheren Seelen die Rede — Chaja (,Lebendige”) und
Jechida (,Einzige”), Urspriinge des héchsten geistigen Raumes im Menschen, in dem
die Hitkalelut (Integration) bzw. Dewekut (Haften an Gott) geschehen. Im
vorliegenden Leitfaden aber werden (wie zuweilen auch im Sohar) alle hohen
geistigen Fuktionen einfachheitshalber der Neschama zugeordnet.

22. Die sogenannten frihkindlichen Objektbeziehungen beeinflussen laut der psycho-
analytischen Forschung die zwischenmenschliche Wahrnehmung das ganze Leben
lang. Diese Verinnerlichungen sind sehr stabil, kdnnen sich aber durch traumatische
Erfahrungen auch im Erwachsenenalter verdndern und lassen sich durch
Psychotherapie und spirituelle Ubung erfolgreich behandeln. Zuweilen geschehen
positive Anderungen auch ohne therapeutische Intervention, z.B. unter dem Einfluss
einer langfristigen, stabilen Liebesbeziehung.



25 Einfiihrung

der Nefesch zuzuordnen, sowie alle unreflektierten Verinnerlichun-
gen, die die Wahrnehmung verzerren und die ausgewogene
Beziehung zu Gott und Mitmensch erschweren. Der Schatten der
Leibseele besteht in einer mangelhaften Regulation der Triebe, den
Nachwirkungen von Traumata auf die Psycho-Soma oder der Ver-
nachldssigung des Korpers und seiner Bediirfnisse. Die Leibseele
tendiert auch zur Trégheit. Je mehr wir den Leib vernachldssigen,
umso schwieriger wird es, ihn wieder in Form zu bringen. Die
Herzensarbeit auf der Ebene der Nefesch bewirkt die Heilung des
Schattens sowie die Entwicklung von Achtsamkeit fiir den Leib und
seine Empfindungen. Von Bedeutung ist auch die Pflege gewisser
psychischer Fzhigkeiten, wie Entspannung, Geniigsamkeit sowie
das Aushalten von Frustration und Stress.

Neschama (Seele): Als hochster Teil des psychischen Systems ist
die Neschama der Sitz der Weisheit (Chochma). Jeder Mensch mit
Meditationserfahrung ist sich des chaotischen Wesens der Ge-
dankenstrome und der Ineffizienz des untrainierten Denkens
bewusst. Die Herzensarbeit zur Heilung des Schattens der
Neschama bezweckt die Vertiefung des Bewusstseins fiir die
unstabile Natur der spontanen Gedanken und die Entwicklung des
positiven Denkens sowie von geistigen Féhigkeiten, die den Geist
in den Dienst der Weisheit stellen. Im weitesten Sinne stellt die
Neschama das gottliche Fundament des Menschen dar, die erhabene
Seele, die aus dem Ewigen schopft und dem Menschen ein gewisses
Mass an Freiheit von den biologischen und psychodynamischen
Zwingen einrdumt. Als gottlicher Kern im Menschen triagt die
Neschama das Wissen um die Einheit der Schopfung und das
Grundprinzip der zweifachen Liebe. Wie der Ewige selbst verbirgt
sich die Neschama hinter zahlreichen Filtern, zuweilen bis zur
totalen "Seelenfinsternis".” Ein bedeutender Teil der Herzensarbeit
strebt die Offenlegung der Neschma an.

23. Parallel zum "Verbergen des gottlichen Antlitzes" (5.B.M. 31:18)



Einfiihrung 26

Von ihrem Wesen her ist die Neschama mit dem Jenseits (Olam
Haba) verkniipft, wo sie ihren Ursprung hat. In chassidischen
Werken bezeichnet Olam Haba nicht nur das Leben nach dem Tod,
sondern die geistige Dimension des menschlichen Lebens schlecht-
hin. In diesem Sinne lebt der mit Nefesch und Neschama ausgestat-
tete Mensch gleichzeitig in zwei Welten. Statt das Jenseits (und die
traditionsméssig damit assoziierten Elemente wie Lohn und Strafe)
mit den begrenzten Kategorien des Diesseits begreifen zu suchen,
betrachtet der aus der Neschama lebende Mensch das Diesseits vom
Blickwinkel des Jenseits. Dieser geistige Blickwinkel ermoglicht
unter anderem, sich von kindlichen religiosen Anschauungen zu
16sen, die sich im Erwachsenenleben nicht mehr bewéhren. Dies gilt
zum Beispiel fiir einen naiven Vorsehungsglauben, der dem
frommen Menschen dann zum Problem werden kann, wenn er in
seinem Leben ungerechtfertigtes Leid erfidhrt. Die Theologie von
Maimonides™, die die Vorsehung im Bewusstsein des gottverbun-
denen Menschen ansiedelt, ist der geeignete Eckpfeiler einer
ausgereiften Spiritualitdt und eines vertieften Verstdndnisses des
Gebets. Dieses bewusstseinsorientierte Verstdndnis der Vorsehung
vertrdgt sich gut mit der Ansicht von Sefat-Emet, dass das Ziel des
Gebets die Offenlegung der verborgenen géttlichen Gegenwart ist.”
Ruach (Geist): Der dynamische Teil des menschlichen Seelenle-
bens, der einerseits die Emotionen und Vorstellungen umfasst™ und
andererseits einen geistigen "Zwischenraum" (zwischen Nefesch
und Neschama) schafft, der Ruhe, Besinnung und schopferisches
Denken erméglicht. Im geistigen Raum des Ruach ist auch Platz fiir

24. Im dritten Teil seines "Fuihrers der Unschlissigen".

25. Uberhaupt kann die Lehre von Sefat-Emet als eine chassidische Version der
philosophischen Theologie von Maimonides interpretiert werden.

26. Laut dem Sohar entspricht Ruach der sogenannten Olam ha-Jezira (Welt der
Formwerdung), wo die Engel angesiedelt sind, welche sich u.a. in der menschlichen
Gefilihlswelt manifestieren. Dieses Verstandnis unterstreicht die Erfahrung von
Emotionen als unabhdngige Krafte, die sich dem Selbst zuweilen aufdrangen und
schwer kontrollierbar sind.



27 Einfiihrung

den (menschlichen oder gottlichen) Anderen im relativen Schutz
vor den Verzerrungen der Leibseele. Im Ruach findet die Herzens-
arbeit statt, die die in der Neschama angelegten géttlichen Werte
der Liebe und Gerechtigkeit stufenweise zum Vorschein bringt.”
Der Schatten des Geistes aber kommt in der chaotischen
Beschaffenheit der menschlichen Emotionen zur Geltung oder aber
in der Verdringung der Gefithle”. Es ist von Nutzen, Achtsamkeit
fiir seine Emotionen zu entwickeln und Gefiihle ernst zu nehmen,
ohne aber die Bedeutung jeder Gefiihlsregung als Tréger einer
vermeintlichen tiefen, undiskutablen Wahrheit iiberzubewerten.

6. Zwei Wege des seelischen Wachstums

Es kann zwischen zwei Wegen des seelischen Wachstums
unterschieden werden. Der erste, psychotherapeutische Weg, beruht
darin, den Ruach (Geist) in Besinnung auf die Nefesch (Leibseele)
zu richten. Dabei achtet man auf Emotionen, Triebregungen,
positive und negative Erinnerungen oder Traumata, um deren
Auswirkungen auf die eigenen Denk-, Erfahrungs- und
Handlungsmuster zu erforschen. Dies ist die Wirkungsweise vieler
wissenschaftlichen Psychotherapie-Stromungen einschliesslich der
klassischen Psychoanalyse. Der zweite, spirituelle Weg zielt auf die
Verbindung des Ruach mit der Neschama und den ihr
eingepflanzten gottlichen Werten der "zweifachen Liebe®. Wahrend
die Psychotherapie Heilung durch Arbeit an der Leibseele anstrebt,

27. Der Ruach kann auch mit dem von Vertretern der neuen Stromungen der
relationalen Psychoanalyse erforschten "dritten Raum" in Verbindung gebracht
werden, dem Lokus der zwischenmenschlichen intersubjektiven Begegnung.

28. In friiheren Epochen wurden in der westlichen Welt Emotionen vernachlassigt und
fihrten die gangigen Erziehungsmethoden zu einer Unterdriickung des Gefihls-
lebens. Als Gegenreaktion wird in unserer Gesellschaft derzeitig das Gefiihl gross-
geschrieben. In gewissen Kreisen ist es beinahe verpént, iberhaupt vom Denken zu
sprechen, dafiir aber sollen die Gefiihle so frei und liberschwenglich wie moglich
zum Ausdruck gebracht werden. So scheinen wir noch immer auf der Suche nach
einer gesunden emotionalen Balance zu sein.



Einfiihrung 28

filhrt die spirituelle Herzensarbeit zur Vergegenwértigung des
Ewigen und Seiner Gegenwart in der Neschama und bringt damit
geistige Wachstumsprozesse in Gang.” Die Psychotherapie und die
spirituelle Herzensarbeit (einschliesslich des Gebets) sind fuir die
geistige Entwicklung beide bedeutsam, und ihre umsichtige Kombi-
nierung hat sich in der Praxis als wirksam herausgestellt. Auf
keinen Fall soll das Gebet als Ersatz fiir eine Psychotherapie oder
eine notwendige medizinische Intervention dienen. Die spirituellen
und wissenschaftlichen Heilungswege ergidnzen einander und
vermodgen Hand in Hand heilende Synergien zu entwickeln.

7. Ein spirituelles Modell der Seele

Ein vereinfachtes Modell der kabbalistischen Sefirot-Lehre soll uns
in diesem spirituellen Leitfaden zum Gebet als Orientierungshilfe
dienen”. Die zehn Sefirot’ gelten in der jiidischen Mystik als
Gefisse, die die aus dem Ewigen fliessende Energie auffangen und
sie formgebend in das Universum, einschliesslich der menschlichen
Seele, lenken. Ublicherweise werden sie in einer baumformigen
Struktur angeordnet, die vertikal in drei Achsen ("Linien") und
horizontal in "oben" und "unten" aufgeteilt ist. Wir begniigen uns in
der folgenden Darstellung des Sefirot-Baums mit den Namen der
drei Sefirot, Chessed, Din und Tiferet, welche auch den drei
vertikalen Achsen ihren Namen verleihen.

29. Dies ist natlirlich eine vereinfachte, dichotomische Unterteilung, denn von Anfang an
gab es auch unter modernen Psychologen jene, die sich mit der Neschama beschaf-
tigten. So sprach Viktor Frankl vom ,unbewussten Gott” in der Seele, und Carl-
Gustav Jung sah im religiosen Erleben eine fundamentale Dimension des menschli-
chen Geistes. In den letzten Jahren haben die relationalen und intersubjektiven
Stromungen auch in der Psychoanalyse eine spirituelle Wende herbeigefiihrt.

30. Fir eine eingehende Darstellung und Erlduterung der Sefirot-Lehre siehe Gabriel
Strenger (2016), Jidische Spiritualitdt in der Tora und den jiidischen Festtagen,
Anhang I: ,Die Sefirot-Lehre: Sinn und Struktur des kabbalistischen Symbolsystems*.

31. Zu den wortlichen Bedeutungen von Sefira (plural: Sefirot) gehoren Zahl, Buch,
Narrativ und Helligkeit.



29 Einfiihrung

Links Mitte Rechts

6

Der Sefirot-Baum und seine vertikale bzw. horizontale Unterteilung

Die rechte vertikale Axe ist die Linie der Liebe (Chessed), in der
die gottlichen Energien des Eros und der Kreativitdt von oben “im
Himmel“ nach unten “auf die Erde“ fliessen. Die linke vertikale
Achse wird als Linie des Rechts (Din) bezeichnet und steht fiir
Grenze und Regulierung der Energie. Die Balance zwischen Eros



Einfiihrung 30

und Grenze im Kosmos bzw. in der menschlichen Seele éndert sich
von Augenblick zu Augenblick. Fortwédhrend aber héingt die
reibungslose Funktion der Schopfung bzw. das seelische Gleichge-
wicht des Menschen von der Ausgewogenheit zwischen “rechts*
und “links* ab. Das Streben nach Integration bzw. “Vereinigung*
(Jichud) von Eros und Grenze ist in der Mittelachse représentiert —
der sogenannten Linie der Harmonie ( Tiferet).

Wie gesagt, wird im Sefirot-Baum auch zwischen “oben” und
“unten” unterschieden. Je hoher eine Sefira positioniert ist, umso
ndher ist sie dem Engrenzten (Ejn-Sof), dem Ewigen in Seiner
Urspriinglichkeit. Je weiter unten eine Sefira sich befindet, umso
konkreter ihre Wirkung. In der menschlichen Seele aber bedeutet
“oben” Innerlichkeit und “unten” &ussere Aktivitdt. Auch hier
bezeichnet der mittlere Bereich von Tiferet das Ideal der Harmonie.

Wenn wir nun die einzelnen Sefirot weglassen und uns nur auf
die Struktur des Sefirot-Baums beschréinken, ergibt sich folgendes
Modell:

Oben

Innerlichkeit

Links Mitte Rechts
Din (Grenze) Tiferet (Harmonie) Chessed (Liebe)

Unten
Ausserlichkeit

Der Sefirot-Baum ist die Art und Weise, wie die Kabbala die
Wirkung Gottes in der Welt darstellt. Insbesondere die Seele des im
Ebenbild Gottes geschaffenen Menschen ist ein Abbild derselben
Struktur. Die menschliche Neschama (Seele) hat ihren Ursprung
oben im Sefirot-Baum und die Nefesch (Leibseele) unten, wihrend
der Ruach (Geist — wortlich auch “Wind*) sozusagen im mittleren



31 Einfiihrung

Bereich "weht". “Oben" steht fiir die Innerlichkeit der Neschama
und "unten" fiir die Ausserlichkeit der Nefesch, wihrend der Ruach
in der Mitte zwischen diesen beiden Erfahrungsmodi vermittelt.
Integrieren wir die bereits besprochenen drei Seelen der Kabbala in
unserem vereinfachten Sefirot-Modell:

Oben, Innerlichkeit

Neschama (Seele)

Links Mitte Rechts
Din (Grenze) Tiferet (Harmonie) Chessed (Liebe)
Ruach (Geist)

Unten, Ausserlichkeit
Nefesch (Leibseele)

Auch die biblischen Gottesnamen werden in den mystischen
Quellen mit den verschiedenen Ebenen im Sefirot-Baum in Verbin-
dung gebracht. Hier begniigen wir uns mit den drei bekanntesten
Gottesnamen, die im Gebet hdufig vorkommen. In der horizontalen
Aufteilung von “rechts* und “links* wird das Tetragramm (JHWH,
"Ewiger") mit der rechten Seite der Liebe und der Name Elohim
("Gott") mit der linken Seite der Grenze assoziiert. JHWH wird
verwendet, wenn Gott vom Menschen als liebend, Elohim, wenn Er
als richtend erlebt wird”. Auf der Vertikale tendiert das Tetra-
gramm nach oben (bzw. innen) und Adonaj ("Herr") nach unten
(bzw. aussen). Daher wird das als unaussprechbar geltende Tetra-
gramm in der jiidischen Gebetspraxis mit Adonaj wiedergegeben™:
“Herr* ist sozusagen die einzige Moglichkeit, mit der ein Mensch
den unbegreiflichen Ewigen ansprechen kann. Doch auch dies gilt

32. Elohim bedeutet Richter und erscheint in der Bibel zuweilen als Bezeichnung fiir
Richter aus Fleisch und Blut (vgl. 2. Buch Mose 21:6).
33. Und so wurde auch in der Transkription in diesem Siddur verfahren.



Einfiihrung 32

nur fiir das Gebet und die Tora-Lesung. Ausserhalb der Liturgie gilt
selbst der Name Adonaj als zu heilig und energiebeladen, und so
wird im profanen Zusammenhang {iber den Ewigen nur als
HaSchem ("der Name") gesprochen.

Integrieren wir nun die besprochenen drei Seelen und drei
Gottesnamen in unser vereinfachtes Sefirot-Modell, so erhalten wir
das folgende spirituelle Modell der Seele, das uns im vorliegenden
Leitfaden zum Gebet als Vorlage dient:

Oben, Innerlichkeit
Neschama NIV (Seele)
HaSchem JHWH M (Ewiger)

Links Mitte Rechts
Din (Grenze) Tiferet (Harmonie) Chessed (Liebe)
Elohim ©1ON (Gott) Ruach M (Geist) JHWH M (Ewiger)

Unten, Ausserlichkeit
Nefesch W) (Leibseele)
Adonaj »YTN (Herr)

Spirituelles Modell der Seele

8. Mensch und Heilige Sprache

Die hebridischen Worte und Buchstaben bergen eine mystische
Kraft, die in den Werken der Kabbala erforscht und beschrieben
worden ist. Mystiker erleben die “Heilige Sprache™ (Laschon
ha-Kodesch) als lebendigen Organismus, der den verschiedenen
Ebenen der menschlichen Existenz entspricht. Die Buchstabenform
entspricht dem Leib, und der Laut der Konsonanten der Nefesch



33 Einfiihrung

(Leibseele), die den Leib zum Leben erweckt. Die auf dem Atem
basierenden Vokale entsprechen dem Ruach (Geist, “Wind*). Sie
werden im Hebridischen nicht niedergeschrieben, denn sie stellen
den lebendigen Geist der Sprache dar. Die Vokale werden in den
diversen jlidischen Traditionen (Sephardim, Aschkenasim, Chassi-
dim, Jemeniten u.a.) verschiedentlich ausgesprochen und rufen eine
Vielfalt emotionaler Zustdnde hervor. Die “Melodie* aber — die
Gebetsmelodien (Nussach) der verschiedenen Traditionen und die
Ta‘ame ha-Mikra (Singzeichen) der Tora — sie entsprechen der
Neschama, der gottlichen Seele.

Das Aussprechen der von den Rabbis formulierten und von
Millionen von Beterinnen und Betern geheiligten Gebete iibt in sich
selbst eine starke Wirkung auf den menschlichen Geist aus, umso
mehr, wenn er sich in einem kontemplativen Zustand befindet. Sind
Buchstaben, Worte und Gebete einmal ausgesprochen, treffen sie
uns wie von aussen, und wir kénnen uns an ihrer Schénheit erfreuen
und von ihrem Klang betéren lassen™. Die Heilige Sprache hat eine
inhdrente Beziehung zu den oberen bzw. inneren Welten, und daher
kann schon das meditative Anhoren ihrer Kldnge das Herz erfiillen.
“Jedes Wort ist eine ganze Welt, und wenn der Mensch betet, ist er
wie jemand, der auf dem Feld geht und schone Blumen sammelt
und sie zu Striussen zusammenbindet. ..

Andererseits soll die festgelegte hebrdische Gebetsordnung nicht
auf Kosten des spontanen Redens mit dem Ewigen kommen. Rabbi
Nachman von Brazlav® betonte die Wichtigkeit des personlichen
Riickzugs (Hithodedut) und seine Wirkung auf den menschlichen

34. Das gemeinsame Gebet in der Synagoge schafft Gelegenheiten zum Erleben der
mystischen Kraft der Heiligen Sprache. Das meditative Lauschen wahrend der
Wiederholung der Amida und dem ,Leinen” (Vorlesen der Tora) unterstiitzt die hier
dargelegten Ziele der Herzensarbeit auf bedeutungsvolle und sogar lustvolle Weise.

35. Rabbi Nachman von Braslav, Likutej Moharan, | 65.

36. Likkutej Moharan 1 59, 11 96 u.a. Rabbi Nachman von Brazlav (1772-1819) gehorte zu
den charismatischsten Rabbis der von seinem Urgrossvater Baal Schem Tow ge-
griindeten chassidischen Bewegung. Seine spirituellen Unterweisungen erfreuen sich
bis heute einer grossen Anhdngerschaft.



Einfiihrung 34

Geist und die Gottesbeziehung (Dewekut). Er empfahl, sich taglich
ganz allein an einen geschiitzten Ort zurlickzuziehen, wo man unge-
stort - in der eigenen Muttersprache, frei und mit lauter Stimme -
mit Gott sprechen kann. Dies kann zu jeder Tageszeit geschehen,
besonders aber eignet sich die Stunde vor Sonnenaufgang, wenn die
Gedanken von den téglichen Sorgen frei sind. Wem die freie Rede
schwerfillt, empfiehlt Rabbi Nachman, ein Wort (z.B. Ribbono
schel Olam — “Herr der Welt!”) solange zu wiederholen — selbst
Wochen oder Monate lang — bis sich die Zunge 16st und das Herz
sich dem Ewigen 6ftnet.

9. Ziele der Herzensarbeit und des Gebets

Das Ziel der Herzensarbeit ist Tikkun — die “Reparierung® bzw.
Heilung der Seelen und Herstellung von Ausgewogenheit auf allen
Ebenen. Auf horizontaler Ebene geht es um Ausgewogenheit
(Jichud, “Vereinigung™) zwischen “rechts” (Eros, Liebe, Energie,
Trieb, Kreativitdt, Neugier, Genuss) und “links* (Grenze, Zurtick-
haltung, Besinnung, Aushalten von Stress und Frustration). Auf
vertikaler Ebene geht es um Integration (Hitkalelut) von Nefesch,
Ruach und Neschama. Die Anpassungsfihigkeit der Nefesch
(Leibseele) soll iiber die vermittelnden Funktionen des Ruach
(Geistes) mit dem gottlichen Fundament der Neschama (Seele)
verbunden sein. In der Praxis bedeutet Hitkalelut die Pflege der
menschlichen Liebesfahigkeit sowie gesellschaftliches Engagement
aus der Verankerung in der eigenen Innerlichkeit.

In unserem Leben tendieren wir dazu, Liebe und Grenze so-
wie Innerlichkeit und dusseres Engagement als Gegensitze zu erle-
ben, doch die Tora postuliert ihre Einheit im Ewigen: "Hore Israel,
der Ewige (JHWH) ist unser Gott (Elohim), der Ewige ist einzig!""’
Im Ewigen herrscht Einheit der Gegensitze, und so vermag auch

37. 5.Buch Mose 6:4.



35 Einfiihrung

der im Ebenbild Gottes geschaffene Mensch den Tikkun (die
Wiederherstellung) seiner verloren geglaubten Einheit anzustreben.

Folglich stehen drei Aspekte des Tikkun (“Heilung“ der Welt)

im Mittelpunkt des vorliegenden spirituellen Leitfadens zum Gebet:

1. Jichud — Integration von “rechts” (Eros, Liebe) und “links*
(Grenze, Regulierung).

2. Hitkalelut — Integration von “oben” (Innerlichkeit) und “un-
ten* (dusseres Engagement) im ganzen Selbst, u.a. durch Hei-
lung der Schattenseiten von Nefesch, Ruach und Neschama.

3. Dewekut — Haften am Ewigen sowie Pflege von Gottesnihe
mit ihren Merkmalen: Sein, Erbarmen, Heiligkeit, Innerlich-
keit, Einheit und Liebe.

Moge das vorliegende Werk den Beterinnen und Betern als
Hilfsmittel in ihrer Herzensarbeit dienen, auf dass sie sich in Liebe
mit ihren Mitmenschen, ihrem wahren Selbst und dem
Chaj-ha-Chajim, dem lebensspendenden Ewigen, verbinden.

Gabriel Strenger
Tu bi-Schwat 5779 (Vorfriihling 2019)

Jerusalem



