
Hubert Frankemölle

Brotbrechen
Glauben mit den
Emmausjüngern



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Hermann-Herder-Straße 4, D-79104 Freiburg i.Br.

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: Codex Egberti,

Quelle: Wissenschaftliche Bibliothek der Stadt Trier/Stadtarchiv Trier;
Foto: Anja Runkel; Signatur: WiBi_Tr_Hs_ 24 f 88r.

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN Print: 978-3-451-02496-2

ISBN E-Book (PDF): 978-3-451-83946-7



In dankbarer und freundschaftlicher Erinnerung an
Rabbiner Dr. Henry Brandt (1927–2022),

Vermittler der Freude an der Tora und großer Brückenbauer
für ein dynamisches Judentum und den christlich-jüdischen Dialog

auch in schwierigen Zeiten.





Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Einführung in dasThema . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

DieThese des Buches und ihre Begründung . . . . . . . . 24

I. Heutige Probleme christlichen Glaubens . . . . . . . . 43

1. Das theologische Grundproblem . . . . . . . . . . . . 43

2. Politische und soziologische Anzeigen . . . . . . . . . 48

3. Statistische Daten für Deutschland . . . . . . . . . . . 57

4. Ursachen für den Glaubensverlust in Westeuropa . . . 61

5. Wurde die „frohe Botschaft (= Evangelium)“ erst heute
fremd? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66

6. War die „frohe Botschaft (= Evangelium)“ am Anfang
attraktiv und provokativ? . . . . . . . . . . . . . . . . 71
6.1 Die Urgemeinde als „Kontrastgesellschaft“ zum

„Judentum“? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
6.2 Die Attraktivität des christlichen Glaubens für die

antike Umwelt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82
6.3 Kann die „frohe Botschaft (= Evangelium)“

fremd sein oder werden? . . . . . . . . . . . . . . 96
6.4 Provokationen des Evangeliums heute . . . . . . 103
6.5 „Verstehen“ als eine Voraussetzung des Glaubens? 108

II. Was bedeutet biblisch glauben? . . . . . . . . . . . . . 121

1. Glauben „gemäß den Schriften“ Israels und der Kirche 121

2. Glauben wie Mose, Abraham und Jesus . . . . . . . . 127

3. Vom Leben zum Glauben, vom Glauben zum Leben . 137

4. Theologie im Gespräch nach Paulus . . . . . . . . . . 139

5. Glauben nach dem Johannesevangelium . . . . . . . . 145

6. Glauben in den johanneischen Gemeinden . . . . . . 148

7



7. Glauben im Ersten Petrusbrief . . . . . . . . . . . . . 150

8. Glauben im Jakobusbrief . . . . . . . . . . . . . . . . 154

9. Glauben im Hebräerbrief . . . . . . . . . . . . . . . . 157

10. Glauben in der Offenbarung des Johannes . . . . . . . 159

11. Die Bibel: ein Bekenntnis zur Pluralität . . . . . . . . 160

III. Modelle von „Erlösung“ im Neuen Testament . . . . . 171

1. Gott und Jesus Christus als „Erlöser“ nach Paulus . . . 173
1.1 Wie spricht Paulus von „Erlösung“? . . . . . . . . 174
1.2 „… durch und in Jesus Christus“ . . . . . . . . . 190
1.3 Erlösung von der „Erbsünde“: Augustinus deutet

Röm 5,12 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196
1.4 Anselm von Canterbury: Der Tod Jesu als

„Wiedergutmachung“ . . . . . . . . . . . . . . . . 201
1.5 Martin Luthers „allein …“ als Schlüssel für den

Brief an die Römer . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
1.6 Die „neue Paulusperspektive“ . . . . . . . . . . . 210

2. „Erlösung“ und „Rettung“ nach Lukas (LkEv und Apg) 213
2.1 Jesus Christus als „Retter“ in Lk 1–2 . . . . . . . 214
2.2 „Rettung“ und „Erlösung“ durch Jesus im

lukanischen Werk . . . . . . . . . . . . . . . . . 223
2.3 Die Deutung des Todes Jesu nach Lukas . . . . . 227
2.4 Das Wirken der Empfänger des „Heils“ . . . . . . 233
2.5 … nach dem Ratschluss Gottes . . . . . . . . . . 242

IV. Jesu letztes Mahl in den Deutungen im
Neuen Testament . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249

1. Die vierfache Überlieferung vom letzten Mahl . . . . 250

2. Jesu letztes Mahl im Kontext jüdischer Rituale . . . . 255

3. Das letzte Mahl Jesu nach den Synoptikern und Paulus 261

4. Das letzte Mahl und der Tod Jesu im
Johannesevangelium . . . . . . . . . . . . . . . . . . 280

V. Rezeptionen in der Zeit nach dem Neuen Testament . . 285

1. Zwei Traditionsstränge . . . . . . . . . . . . . . . . . 290

2. Didache/Lehre der zwölf Apostel . . . . . . . . . . . 298

Inhalt

8



3. Bischof Ignatius von Antiochien . . . . . . . . . . . . 302

4. Die „Traditio apostolica“/Hippolyt von Rom . . . . . . 306

5. Justin der Märtyrer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 310

6. Vielfalt inTheologie und Liturgie . . . . . . . . . . . 313

7. Das Hochgebet von Addai und Mari . . . . . . . . . . 319

8. Kommunion unter einer oder beiden Gestalten . . . . 328

9. Zukünftige Eucharistiefeiern und Hochgebete . . . . . 335

VI. Wege der Kirche in den kommenden Jahren . . . . . . 341

1. Kirchliche Akzente durch Papst Franziskus . . . . . . 341
1.1 Die Enzyklika „Lumen fidei“ . . . . . . . . . . . . 342
1.2 Das Lehrschreiben „Evangelii gaudium“ . . . . . . 343
1.3 Die Enzyklika „Laudato si“ . . . . . . . . . . . . 346
1.4 Das „Dokument über die Brüderlichkeit aller

Menschen für ein friedliches Zusammenleben in
der Welt“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 348

1.5 Die Enzyklika „Fratelli tutti“ . . . . . . . . . . . . 356
1.6 Die Enzyklika „Dilexit nos“ . . . . . . . . . . . . 361

2. Hermeneutische Grundprobleme kirchlicher Zukunft . 363
2.1 Verschiedene Sprachen . . . . . . . . . . . . . . 364
2.2 „Zwei Glaubensweisen“ . . . . . . . . . . . . . . 365
2.3 Wer sagt was, wie, wem, wann, mit welchen

Absichten? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 367
2.4 Dogma im Wandel . . . . . . . . . . . . . . . . 368
2.5 Unterschiedliche literarische Gattungen . . . . . 369
2.6 Bekenntnisse als Gattung . . . . . . . . . . . . . 370
2.7 Werdet Täter des Glaubens, nicht nur Hörer! . . 374
2.8 „Ihr alle seid Geistliche“ oder: Die Suche nach

Synodalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 376
2.9. Die systemische Sünde der Heuchelei . . . . . . 378
2.10 Ökumenische Schritte zu einer synodalen Kirche 382
2.11 Päpstliche Visionen und die Realität der Kirche . 385
2.12 Brotbrechen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 389

3. Die Zukunft der Kirche in der Nachfolge Jesu . . . . . 391

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 399

Inhalt

9



Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 405

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 407

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 411

Inhalt

10



Vorwort

Die Erzählung des Evangelisten Lukas von der Erscheinung des
Auferstandenen vor zwei Jüngern auf dem Weg nach Emmaus
(Lk 24,13–35) zählt in Kinder- und Schulbibeln sowie bei Er-
wachsenen zu den bekanntesten Geschichten in den Evangelien.
Mit der Wendung „Jesus nahm das Brot, sprach das Dankgebet,
brach es und gab es ihnen“ (24,30) „erkennen“ die beiden Jünger
den bisher unbekannten Mitwanderer. Das Verb meint in der
Bibel nicht nur einen intellektuellen Akt, sondern zielt aufgrund
einer Erfahrung auf inniges, emotionales Verstehen wie beim
„Erkennen“ vonMann und Frau im Geschlechtsverkehr (Gen 4,1;
Mt 1,25). Die beiden Jünger, die im Abendmahlssaal nicht dabei
waren, „glaubten“ am Anfang der Geschichte aufgrund des Wir-
kens Jesu „mächtig in Tat und Wort“ an ihn als „Propheten“ (19)
und hofften auf ihn als „Erlöser“ (21) – in welchem Sinn auch
immer. Mit dem feststehenden Ritus der Danksagung und des
Brotbrechens im üblichen jüdischen Mahl, den Jesus pflegte (35),
werden den Jüngern „die Augen geöffnet und sie erkannten ihn“
(31) in seiner wahren, göttlichen Existenz als von Gott auf-
erweckt.
Diese Christus-Erkenntnis, dieser Glaube an Jesus Christus ist

der wichtigste Aspekt in der Erzählung vom „Brotbrechen“. Der
zweite lautet: Jesus Christus als Auferweckten „erkennen“ kann
man nur im Licht der heiligen Schriften Israels (25–27). „Den
Sinn für das Verstehen der Schriften eröffnet“ der Auferstandene
in diesem Rückgriff auf den ersten Teil der christlichen Bibel auch
allen anderen Jüngern (44–46). Dieser Weg des Erkennens gilt
seit der Nazaret-Perikope (4,17–21) für Jesus selbst, bis zum letz-
ten Satz der Apostelgeschichte (28,31) für Paulus und die anderen
Missionare. Christsein gibt es nicht ohne Anerkennung der heili-
gen Schriften Israels! Der dritte Aspekt der Geschichte lautet:
Glauben zielt auf Gemeinschaft. Daher gehen die zwei Jünger
nach Jerusalem zurück. Sie machen sich auf den „Weg“ (was Lu-
kas in der Apostelgeschichte zur Selbstbezeichnung der christ-

11



lichen Lehre macht). Sie tauschenmit den anderen ihren Glauben
aus, wie es die Frauen in 24,9–11 als Erstzeuginnen des Glaubens
an die Auferweckung Jesu versuchen, während die Männer ihren
Glauben für „Geschwätz“ halten. Petrus allein schweigt, er wun-
dert sich „zu Hause“ (12) wie die anderen Jünger (41).
Zur Gemeinschaft der Glaubenden gehört vor allem: Essen,

„Brotbrechen“ (42). Sie feiern in der Apostelgeschichte weiter
„Brotbrechen“ wie Jesus mit den Jüngern auf demWeg nach Em-
maus und wie zu seinen Lebzeiten – in Solidarität mit Armen
und Kranken. „Brotbrechen“ ist ohne dieses solidarische Handeln
nach Lukas nicht Ritual in der Nachfolge Jesu. Christsein ist eine
soziale Bewegung, wie im Evangelium und in der Apostel-
geschichte vielfach belegt.
Zusammenfassend lässt sich formulieren: „Brotbrechen“ ist

zur Zeit Jesu zwar ein üblicher Bestandteil des jüdischen Mahles,
durch die Vorgabe Jesu aber Zeichen für eine bestimmte Lebens-
form im Glauben an Gottes Handeln an ihm und durch ihn und
in seiner Proexistenz für bedrängte Menschen jeder Art. Dies
und noch mehr zentriert sich im Akt des „Brotbrechens“, das für
ihn selbst und sein Handeln steht. Diese Dimension und „Brot-
brechen“ als Bezeichnung der eucharistischen Feier haben die ur-
christlichen Gemeinden in der Nachfolge der Deutung des Todes
Jesu durch Paulus auf Dauer nicht übernommen. In der aktuellen
Krise erscheint eine Besinnung auf die ersten Jahrhunderte drin-
gend erforderlich. Die betrifft nicht zuletzt die Frage, was „glau-
ben“ im Sinne der Bibel bedeutet und heute meinen kann bzw.
sollte, wenn man davon spricht, Jesus nachzufolgen. Was meint,
Jesus ist „Retter“ der Welt? Nur durch seinen Tod? Dieses Buch
enthält einen Rückblick in die Anfangs- und Frühzeit der christ-
lichen Kirche und eine Vision für ihre Zukunft.
Es ist unbestritten, dass es schon im ersten Jahrtausend eine

Vielfalt der Ortskirchen mit unterschiedlichen Theologien und
Riten gab. Die Einheit der universalen Kirche wurde dadurch
nicht in Frage gestellt. In der „Eucharistie/Danksagung“ für Got-
tes Handeln in Jesus von Nazaret feierten die einen Gemeinden
„Brotbrechen“, andere „Abendmahl“ oder „Herrenmahl“. Die
einen stehen in der Tradition des Evangelisten Lukas, die ande-
ren in der des Paulus.

Vorwort

12



Mit diesem Zweigespann neutestamentlicher Theologie sind
unterschiedliche Vorstellungen von „glauben“ und „Erlösung“
verbunden, die anhand der neutestamentlichen Texte skizziert
werden. Beherrschend ist bis heute die Vorstellung aus der Schule
des Paulus, dass Menschen durch den Tod Jesu am Kreuz erlöst
werden. Dieses römische Modell gilt aufgrund der jahrhunderte-
langen weltweiten Mission bis heute. Das damit verbundene Be-
kenntnis stößt in der westlichen Welt immer weniger auf Akzep-
tanz durch die Gläubigen. Die Zahl der Christen, die die Kirche
verlassen, spricht Bände.
Dieses Buch versteht sich als eine christliche Besinnung auf

die biblischen, jüdischen Wurzeln des christlichen Glaubens aus
dem Alten Testament1 und als Beitrag zu einem besseren Ver-
ständnis zwischen Juden und Christen. Den Impuls zu diesem
Thema verdankt der Autor einer Einladung vom „Rabbiner
Brandt Verein“ und seinem Vorsitzenden, Professor Hanspeter
Heinz, in Augsburg zu einem interreligiösen Symposion am
23.–24. Oktober 2022mit demThema „Tikkun olam – gemein-
sam die Welt verbessern.“ DiesesThema betrifft die Frage, ob die
Welt und die Menschen durch den Tod Jesu schon erlöst sind
oder das erst von der Zukunft oder im Jenseits erwarten. Der
Festvortrag hatte die Überschrift: „‚Herr, stellst du in dieser Zeit
das Reich für Israel wieder her?‘ (Apg 1,6) Weltverantwortung
statt Vertröstung. Impulse aus dem Neuen Testament.“2

Vorwort

1 Zur Begründung vgl. H. Frankemölle, Das Evangelium des Neuen Tes-
taments als Evangelium aus den heiligen Schriften der Juden, Münster
2013, 123–126; Ders., Das eine Evangelium nach dem Römerbrief. Abra-
ham – Ölbaum – Jesus Christus – Volk Gottes, in: A. Strotmann/H. Blatz
(Hrsg.), „Edler Ölbaum und wilde Zweige“ (Röm 11,16–24). Christlich-
jüdischer Dialog auf neutestamentlicher Grundlage. Zur Erinnerung an
Maria Neubrand MC, Stuttgart 2023, 62–86.
2 Siehe https://rabbinerbrandtverein.deutscher-koordinierungsrat.de/sit
es/default/files/downloads/Rabbi-Brandt/tikum%20olam%20Rede%20
21.11.22-1.pdf (abgerufen am 06.03.2025). Zum Leben und zur Bedeu-
tung Henry Brandts im jüdisch-christlichen und interreligiösen Dialog vgl.
ebd. In seiner Zeit als Rabbiner in Hannover, Dortmund und Bielefeld gab
es eine intensive Zusammenarbeit an der Universität Paderborn und mit
der dortigen Gesellschaft für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit.

13



Wie sehen jüdische und christliche Antworten aus? Was sagen
ihre Gebete und Rituale? Erhoffen Juden und Christen von Gott
eine „Wiederherstellung“ der gerechten sozialen Ordnung im Ge-
richt, damit Reiche und Arme dasselbe Recht erfahren, erst am
Ende der Welt? Oder geht es um eine „Verbesserung“ der Welt
hier und jetzt? Geht es in Judentum und Christentum um mysti-
sche Feiern oder um Rituale, die das konkrete Wirken Gottes in
der Welt, sein Wirken durch Jesus von Nazaret feiern unter der
Voraussetzung, dass die Menschen nach der Tora Gottes vom
Sinai und nach denWeisungen Jesu in seiner Lehre auf dem Berg
(Mt 5–7) handeln? Dann haben Juden und Christen eine gemein-
same Aufgabe für die Welt und die Menschen.
Unter dem Titel „Lukas, der Evangelist unserer Zeit. Ein Mo-

dell für das Grundproblem des christlichen Glaubens heute?“
wurde diese Frage in einem Aufsatz weiter erörtert und ansatz-
weise begründet.3
Das Thema bleibt drängend, aufgrund der kirchlichen Ent-

wicklung in Europa seit Jahrzehnten drängender denn je. Die
Gründe dafür sollen benannt werden. Was sagen die Texte im
Neuen Testament und bei denTheologen bis ins 6. Jahrhundert?
Angestrebt wird die Wahrnehmung eines neuen Verständnisses
von „glauben“, von „Erlösung“, von „Abendmahl“ und „Brot-
brechen“ im Neuen Testament, in den ersten Jahrhunderten und
heute – für ein zukünftiges Christsein auf demWeg Jesu, zu dem
auch Papst Franziskus wichtige Bausteine liefert.
Dieses Buch will mit seinerThese zum „Brotbrechen“ kein For-

schungsbeitrag im engeren Sinn sein, sondern begründet die
Notwendigkeit der Behandlung dieses Problems wegen der kata-
strophalen kirchlichen Entwicklung.Theologische Exegese ist nie
l’art pour l’art, ist nie Auslegung als Selbstzweck, sie dient dem
eigenen Glauben und demGlauben der Kirche. Anhand von Tex-
ten aus dem Neuen Testament und aus der nachneutestament-
lichen Literatur soll dieThese des Buches nachprüfbar exegetisch
erprobt werden. Dieses Vorhaben erhebt keinen Anspruch auf
Vollständigkeit; es versteht sich – auf der Basis einer fast ufer-

Vorwort

3 In: Anzeiger für die Seelsorge. Zeitschrift für Pastoral und Gemeinde-
praxis 10, 2023, 34–40.

14



losen Literatur zu fast allen Aspekten – als fachexegetische Un-
tersuchung, zugleich als Elementarisierung, als didaktisch zu ver-
antwortende Vereinfachung und Konzentration auf die gewählte
Fragestellung.
Durchgehend wird zur Begründung der vorgetragenen Deu-

tung (zum Nachschlagen) auf biblische Stellen, auf nachbiblische
Texte und auf weiterführende Literatur verwiesen, wobei die
Einsicht in die Kommentare zu den neutestamentlichen Texten
nicht durchgehend belegt wird.
Erneut hat sich Beate Gehrke, Germanistin, durch intensive

kritische Lektüre und Korrekturvorschläge zur sprachlichen Ge-
staltung bei der Erstellung des Manuskriptes große Verdienste
erworben. Ich danke ihr sehr für die sorgfältige Korrektur. Maria
Steiger vomVerlag Herder hat wie bisher kompetent und freund-
lich die Herstellung des Buches begleitet. Auch ihr gilt mein
Dank.

Paderborn, im Februar 2025

Vorwort

15



Einführung in dasThema

Sprache dient der Verständigung, im Alltag, in der Politik, in der
Wissenschaft, auch in der Kirche. Die Erfahrung, dass man an-
einander vorbeireden kann, selbst wenn man dieselbe Sprache
spricht, macht jede und jeder irgendwann im alltäglichen Mit-
einander, nicht nur zwischen Mann und Frau, zwischen Alten
und Jungen. Es gibt beruflich bedingte Fachsprachen, auch in
derTheologie. Es gibt Soziolekte, in denen alle Beteiligten eine
Sprache zum Beispiel Deutsch oder Englisch sprechen (in der
Wirtschaft oder im IT-Bereich). In der Regel versteht man sich.
Auch das übliche „Denglisch“ in der Werbung, die Vermischung
von Englisch und Deutsch, ist mittlerweile eine alltägliche Erfah-
rung. Für Nicht-Eingeweihte ist die Verständigung schwierig.
Schwieriger wird es, wenn Mitglieder einer Fachsprachengruppe
sich an die Allgemeinheit wenden – und absolutes Nichtver-
stehen produzieren, wenn sie nicht „übersetzen“ können.
Dies ist die Situation der Kirchen, besonders der lateinisch-

römischen Kirche4. Erst im Zweiten Vatikanischen Konzils
(1962–1965) wurde die tridentinische Messe in Latein 1962 offi-
ziell abgelöst durch Messen in den Landessprachen, ohne die
Gläubigen entsprechend vorbereitet zu haben. Der Streit um die
„lateinische Messe“, von Papst Benedikt XVI./Josef Ratzinger ge-
fördert, ist bis heute nicht beigelegt.
Mit der Übersetzung der Texte aus dem 3./4. Jahrhundert

(Credo) und aus der Scholastik/„Schulmäßigkeit“ mit der ge-

4 Zur Feier des Abendmahls imGlauben der reformatorischen Kirchen vgl.
I. Pahl, in: H. B. Meyer, Eucharistie. Geschichte,Theologie, Pastoral, Re-
gensburg 1989, 393–440; zur orthodoxen Eucharistielehre vgl. A. Schme-
mann, Sakrament des Gottesreichs, Einsiedeln 2005. Beide Aspekte behan-
delt H. Hoping, Mein Leib für euch. Geschichte und Theologie der
Eucharistie, Freiburg 2011, 405–436; in der dritten Auflage 2022 behan-
delt er auch die Entwicklungen unter Papst Franziskus und in einem Ex-
kurs das Votum des Ökumenischen Arbeitskreises katholischer und evan-
gelischerTheologen „Gemeinsam am Tisch des Herrn“.

16



danklich-philosophischen Durchdringung und lehrhaften Entfal-
tung aller theologischen Traktate im 12./13. Jahrhundert durch
Thomas von Aquin (1225–1274) ist es nicht getan. Auch in
Deutsch bleibt die kirchliche Sprache für die Gläubigen ohne
Hochschulstudium derTheologie unverständlich. Die Kirche ist
sehr beredt, aber sprachlos, da sie die Adressaten in Europa mit
ihrer Botschaft als „Lehre“ kaum mehr erreicht.
Die „amtlichen“ Versuche, in neuen Katechismen die tradier-

ten Glaubensinhalte für die jetzige Zeit verständlicher zu ma-
chen, erwiesen sich sprachlich und thematisch als Aktualisierun-
gen mittelalterlicherTheologien. Leser ohne theologische Vorbil-
dung können diese Texte nicht nachvollziehen. Dies belegt der
zweibändige, nach Glauben und Lebenspraxis eingeteilte deut-
sche Erwachsenenkatechismus von 1985 und 1995 (zur Kritik an
diesem Verständnis von „glauben“ siehe unten II), mehr noch der
„Katechismus der Katholischen Kirche“ von 1993. Neuere Akzen-
te setzte der viel beachtete „Holländische Katechismus“ von
1966. Ein Katechismus in deutscher Sprache, der das Feuer der
Botschaft Jesu von Nazaret und die Ausdeutungen der Verfasser
der Schriften im Neuen Testament für Menschen von heute ak-
tualisiert, wurde bislang nicht geschrieben. Ein wirklicher Neu-
entwurf, wie ihn die biblischen Schriften für ihre Zeit belegen,
jede auf ihre Art (Evangelien, Apostelgeschichte oder Briefe)
fehlt. Die Rekapitulation der alten Texte und Antworten aus
den verschiedenen Epochen der Glaubensgeschichte sind kein
„Evangelium“, keine „frohe Botschaft“mehr.
Warum muss es ein oder mehrere neue „Evangelien“ geben?

Begründet ist die Antwort in einer prinzipiellen Erkenntnis. Erst
in der Neuzeit wurde diese bewusst und hat sich von da an
durchgesetzt – entgegen der Vorstellung, Texte, auch Glaubens-
bekenntnisse, enthielten eine überzeitliche, von der Sprache un-
abhängige Wahrheit. Denn: Was ist, ist geworden. Dies ist ein
Gesetz des eigenen Lebens, das man – je nach Glauben oder
Weltanschauung – den Eltern und Gott bzw. dem Zufall ver-
dankt. Werden ist auch ein Gesetz der Gesellschaft, folglich auch
der Kirche. Der gegenwärtige Zustand ist ein Produkt einer zwei-
tausendjährigen Kirchengeschichte, die von Menschen gestaltet

Einführung in dasThema

17



wurde5. Dass immer der Heilige Geist Gottes sie mitgestaltet hat,
wagt keinTheologe zu behaupten, nicht einmal ein konservati-
ver. Unsere gegenwärtigen Probleme sind in der Vergangenheit
angelegt. Dies deutlich zu machen, ist Anliegen dieses Buches,
im intensiven Bemühen um biblische Texte vom Ursprung des
Christentums, ebenso um Texte aus den folgenden Jahrhunder-
ten, soweit sie unsere Vorstellungen von „Abendmahl/Messe“
und „Brotbrechen“ bestimmten. Sie wahrzunehmen, erfordert
von den Leserinnen und Lesern einige Mühe und einen langen
Atem – in der Hoffnung auf sachgerechte Einsicht und Mut zu
Erneuerungen. Was sein wird oder wie die Kirche sein wird, ist
nicht schicksalsgegeben, es liegt auch in den eigenen Händen
bzw. in den Händen der Mitglieder. Die vielfältige Geschichte
der Kirchen belegt mit all ihren Denominationen, dass sie – bei
allemGlauben an dasWirken des Geistes Gottes in ihnen –Men-
schenwerk sind.
Sind die „heiligen“ Schriften des Alten und des Neuen Testa-

ments „Wort des lebendigen Gottes“, wie in jeder Messe nach der
Lesung formuliert wird? Dies auch. Nach den Worten des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils (1962–1965) gilt zu differenzieren:
„Gott hat in der Heiligen Schrift durch Menschen nach Men-
schenart gesprochen“ (Dogmatische Konstitution über die gött-
liche Offenbarung „Dei verbum“ Nr. 12). Entsprechend müsste
der Zuruf lauten: „Wort des lebendigen Gottes in menschlicher
Sprache.“ Das sollte Praxis werden. Erst wenn die Botschaft des
Textes bei den Hörerinnen und Hörern angekommen ist, ist die
Antwort „Dank sei Gott!“ stimmig.
Diese theologische Erkenntnis den Gläubigen vorzuenthalten,

macht das Dilemma der Kirche aus und bestärkt das Unverständ-
nis der Glaubenden in den liturgischen Vollzügen. Dies ist nur
ein Beispiel einer allgemeinen Krankheit, die Ursache für den

Einführung in dasThema

5 Um „die gesellschaftlicheWirklichkeit besser zu interpretieren“, auch die
der Kirche, ist nach Papst Franziskus „eine echte historische Sensibilität“
derTheologen erforderlich, bei der auch die dunklen Seiten der Kirchen-
geschichte nicht ausgeblendet werden; vgl. Ders., Brief zur Erneuerung des
Studiums der Kirchengeschichte: https://www.vaticannews.va/de/papst/
news/2024-11/wortlaut-papst-brief-zu-kirchengeschichte-studium.html
21.11.2024 (abgerufen am 06.03.2025).

18



Auszug vieler Christen aus den Kirchen, auch den evangelischen,
ist (siehe unten I 3–4).
Die momentane, ambivalente Situation der Kirchen in West-

europa, ihr Ist-Zustand (massenhafte Austritte aus der Kirche,
Abnehmen der „Frömmigkeit“, Missbrauchsfälle) hat ebenfalls
mit geschichtlichen Entwicklungen zu tun. Die Anfänge der Kir-
che liegen im Neuen Testament, verdanken sich Jesus von Naza-
ret: Nur aufgrund seiner Impulse gibt es sie. Paulus deutet „nur“
den Tod Jesu – und erlangt durch diesen Ansatz eine unerwartete
Wirkung für die ganzeTheologie- und Frömmigkeitsgeschichte.
Von Anfang an deuteten verschiedeneTheologen Jesu Wirken in
Wort und Tat und das Wirken Gottes durch ihn und an ihm.
Dafür bietet das Neue Testament mit seinen 27 Schriften eine
spanungsreiche, zum Teil widersprüchliche, erstaunlich dyna-
mische Vielfalt, modern: Diversität.
Die heutigen Probleme sind auch darin begründet, dass die

352 im weltweiten Ökumenischen Rat der Kirchen versammelten
Glaubensgemeinschaften unterschiedliche theologische Entwürfe
aus dem Neuen Testament bevorzugen. Dies gilt auch für die
lateinisch-römische Kirche, die sich anmaßend „katholisch“, das
heißt übersetzt „allumfassend/die ganze Welt umfassend“ nennt;
schon vor der Entdeckung Australiens und Amerikas war sie es
nicht.
Betrachtet man die Liturgie der lateinisch-römischen Kirche,

ihre Gottesdienste, Gebete und die davon beeinflusste Volks-
frömmigkeit, war und ist der Apostel Paulus der stärkste Impuls-
geber, nicht Jesus von Nazaret, wie ihn die Evangelien deuten.
Die dadurch entstandene Spannung soll in diesem Buch dar-
gestellt und in ihrer Entwicklung begründet werden.
Dieses Buch ist aus der Not geboren. Im „synodalen Prozess“

in Deutschland, in vielen Ländern derWelt6 und imVatikan wird
intensiv über die Krise der „katholischen“ Kirche gesprochen und
gestritten, aber wenig über die theologischen Hintergründe.
Ähnlich verhält es sich in den evangelischen Kirchen. Diese Krise

Einführung in dasThema

6 Vgl. dasThemenheftHerder Korrespondenz vom 29. August 2022: Welt-
kirche im Aufbruch – Synodale Wege.

19



hat mit bestimmtenTheologien zu tun, die im Neuen Testament
im Ansatz belegt, aber im Laufe der Zeit verabsolutiert wurden.
Im Neuen Testament gibt es bei den Nachfolgern Jesu eine

Vielfalt von theologischen und pastoralen Konzeptionen von
„Kirche“. Als organisatorische und thematische Einheit gab es sie
noch nicht. Es gab Hausgemeinden, mehr oder weniger groß,
eine im Dorf oder viele in der Großstadt wie Rom. Die paulini-
scheTheologie wurde im Lauf der Zeit verabsolutiert und „ver-
weltlicht“, weil sie durch politische Systeme vor allem im Rö-
mischen Reich derart korrumpiert wurde, dass sie mit den
ältesten Gemeinden auch in der griechischen Welt kaum Ähn-
lichkeiten hat. Dies betrifft die theologischen Grundaussagen
des Glaubens, wie sie im Glaubensbekenntnis der Kirche formu-
liert sind, und die pastoralen Strukturen. „Kirche“ wurde immer
stärker sakramental, auf die sieben Grundsakramente reduziert,
das praktizierte christliche Leben spielte fast nur noch für das
Gericht am Ende des Lebens eine Rolle. Dabei bleibt zu beden-
ken, dass die Riten, die heute „Sakramente“ genannt werden, erst
im 12. Jahrhundert theologisch geklärt wurden. Vorher gab es
„Segnungen“.
Bei der momentan noch offenen Frage, ob Frauen zu Dia-

koninnen geweiht werden dürfen, ist dies zu bedenken. Nach
Beendigung der Vatikanischen Synode Anfang November 2024
kann man zu Recht formulieren, „dass es gute Gründe gibt, die es
theologisch möglich und pastoral sinnvoll machen, den ständi-
gen Diakonat (!) für Frauen zu öffnen. Jede Ortskirche wäre frei
zu entscheiden, ob sie von dieser Möglichkeit Gebrauch machen
will oder nicht.“7 Dies ist die Überzeugung fast aller Katholiken
und der meisten Bischöfe. Das Schlussdokument der Vatika-
nischen Synode (2023–2024), bei der die „Frauenfrage“ ausge-
klammert bleiben sollte, erklärte nach hartnäckigen Interventio-
nen der Synodenteilnehmer „die Frage des Zugangs von Frauen

Einführung in dasThema

7 So der diplomatisch versierte Walter Kardinal Kasper, der „mit der Ant-
wort auf diese Frage längere Zeit gerungen“ hat; in: Communio. Inter-
nationale Katholische Zeitschrift, September/Oktober 2024; zitiert nach:
https://www.herder.de/communio/theologie/walter-kardinal-kasper-im-
gespraech-ueber-die-weltbischofssynode-in-rom-eine-synode-ist-kein-theo
logenkongress-/ (abgerufen am 06.03.2025).

20



zum diakonischen Amt“ als „offen“: „Es gibt keine Gründe, die
Frauen daran hindern sollten, Führungsrollen in der Kirche zu
übernehmen: Was vom Heiligen Geist kommt, kann nicht auf-
gehalten werden.“ (Nr. 60)
Das sakramentale Verständnis teilt die katholische Kirche mit

den Kirchen der Orthodoxie, weniger mit den Kirchen, die aus
der Reformation im 16. Jahrhundert hervorgegangen sind. Die
große Masse der Gläubigen im westlich geprägten Europa teilt
dieses sakramentale Grundverständnis nicht mehr; darin liegt
ein Hauptgrund für den Auszug aus den Kirchen. Die Gründe
sind vielschichtig (siehe unten I.). Die Probleme sind wissen-
schaftlich großenteils behandelt, wenn auch nicht geklärt.8
Paulus kann am Beginn des Römerbriefes überzeugend

schreiben: „Ich schäme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine
Kraft Gottes zur Rettung für jeden, der glaubt, zuerst für den
Juden, aber ebenso für den Griechen.“ (Röm 1,16) Heutige Chris-
ten, die die Kirchen verlassen, auch Theologen, die distanziert
zum traditionellen Glauben aus der Antike stehen und sich enga-
giert um eine menschenfreundliche, Freiheit und „Erlösung“ stif-
tende Neuformulierung des Glaubens ringen, würden die Frage,
ob sie sich der Kirche schämen, vermutlich bejahen, – nicht nur
im Hinblick auf die in den letzten Jahren bekannt gewordenen
Missbrauchsfälle, sondern auch im Hinblick auf die vielen „Sün-
den“ der Kirche die Jahrhunderte hindurch (Schwertermission,
Zwangstaufen, Hexenverbrennungen, Unterdrückung von Frei-
heitsrechten, nicht nur der Frauen).
Für den Auszug vieler Christen aus den Kirchen sind theologi-

sche Fragen, dieTheo-logie insgesamt elementarer. Es ist die „Re-
de von Gott (lógos theou)“. Dabei war und ist seit Jahren der
Glaube an die „Erlösung“ im und durch den Tod Jesu am Kreuz,
in dem die „Erlösung aller Menschen“, sogar „Erlösung der Welt“
verkündet wird, immer problematischer. Die vielen Hinweise in

Einführung in dasThema

8 Vgl. zuletzt D. Lois, Zur Entwicklung der Kirchenmitgliedschaft in
Deutschland. Eine aktualisierte Alters-Perioden-Kohorten-Analyse mit
ALLBUS-Daten 1980–2021, in: KZISS, online 07.08.2024; vorgestellt
und besprochen von G. Wagner, Motor der Säkularisierung. Warum die
Kirchen Mitglieder verlieren, in: FAZ vom 25.08.2024, 56.

21



der Messe, vor allem die festliche Karfreitagsliturgie stießen bei
Bekannten, Verwandten, die eigenen Kinder eingeschlossen,
aber auch bei Studierenden derTheologie und bei Teilnehmern
von Fortbildungstagen für Lehrer und Pfarrer sowie im An-
schluss an Vorträge (nicht zuletzt mit jüdischen Teilnehmern)
mit dem christlichen Bekenntnis von der Versöhnung Gottes
durch das Kreuzesopfer Jesu immer mehr auf Unverständnis.
Ich nehmemich davon nicht aus, bedenke ich meine Entwicklung
im Glauben vom Pennäler bis zum jahrzehntelangen Bibelwis-
senschaftler. Der Sohn Gottes musste am Kreuz sterben, damit
Gott sich mit den sündigen Menschen versöhnte? Was meint der
Verfasser des Briefes an die Gemeinde in Ephesus, wenn er
schreibt:

„In Jesus Christus haben wir die Erlösung durch sein Blut, die Ver-
gebung der Sünden.“ (Eph 1,7)

Drängend wird diese Frage bis heute vor allem bei der Kinder-
taufe. Als Christ wird man von jüdischen Gläubigen, ebenso von
Wissenschaftlern gefragt: Wovon muss der Säugling erlöst wer-
den? Ist der Mensch, ist die Welt erlöst? Warum durch den Tod
Jesu, an den in jedem Abendmahl, in jeder Messe nicht nur er-
innert, sondern der „vergegenwärtigt“ wird?
Auf gedankliche Anstrengung kann man bei der Beschäfti-

gung mit theologischen Fragen nicht verzichten. Der Wunsch
des Verfassers des Ersten Petrusbriefes sollte ein elementarer
Maßstab an Kompliziertheit sein – nicht für wissenschaftliche
Theologen im Gespräch mit anderen Wissenschaftlern (Textaus-
legern, Religionswissenschaftlern, Philosophen, Soziologen …),
sondern im Sinne des Verfassers von1 Petr für jeden Gläubigen:

„Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der von euch
Rechenschaft fordert über die Hoffnung, die euch erfüllt, antwortet
aber bescheiden und ehrfürchtig.“ (1 Petr 3,15f )

Die befreiende Botschaft christlichen Glaubens sollte jeder Christ
bezeugen und erklären können. Bei denen, die durch wissen-
schaftliche Beschäftigung tiefere Erkenntnisse gewonnen haben,
sollte die sprachliche Artikulation für andere verständlich sein.
Dieses Problem hatte schon der Apostel Paulus in Korinth. Dort

Einführung in dasThema

22



gab es Christen, die „in Zungen“, das heißt völlig geistreich, aber
unverständlich redeten. Solchen Christen schreibt Paulus bis
heute ins Stammbuch:

„So ist es auch mit euch, wenn ihr in Zungen redet, aber kein verständ-
liches Wort hervorbringt. Wer soll dann das Gesprochene verstehen?
Ihr redet nur in den Wind. […] Wenn ich den Sinn der Sprache nicht
kenne, bin ich für den Sprecher ein Fremder, wie der Sprecher für mich.
[…] Deswegen soll einer, der in Zungen redet, beten, dass er es über-
setzen kann. […] Wenn du nur im Geist den Lobpreis sprichst und ein
Unkundiger anwesend ist, wie kann er zu deinem Dankgebet das
Amen sprechen; er versteht ja nicht, was du sagst. Dein Dankgebet
mag noch so gut sein, aber der andere wird nicht auferbaut.“ (1 Kor
14,9–17)

Wie oft ist das von Christen in der Liturgie gesprochene zustim-
mende hebräische Amen, das übersetzt bedeutet „So ist es!“ bzw.
„Das steht fest!“ ein „in den Wind“ gesprochenes Wort?

Einführung in dasThema

23




