
I Achtsamkeit  23

Die Art der achtsamen Präsenz, die auf diese Weise kulti-
viert werden soll, ist ähnlich, wie wenn wir versuchen, wach 
und aufmerksam zu sein, wenn etwas geschieht, an das wir 
uns später erinnern müssen. Wenn wir zum Beispiel zum 
ersten Mal mit Hilfe eines Führers einen Weg gehen und 
wissen, dass wir diesen Weg das nächste Mal allein finden 
müssen, werden wir uns bemühen, uns die Abzweigungen 
zu merken und uns deutlich daran zu erinnern, welche wir 
nehmen müssen. Es ist die gleiche Anstrengung oder „Un-
ermüdlichkeit“ (meine bevorzugte Übersetzung für ātāpī), 
die wir allem, was geschieht, entgegenbringen können. Un-
abhängig davon, ob wir erwarten, dass wir uns später daran 
erinnern müssen, was wir getan haben, besteht die Aufgabe 
immer darin, voll präsent, voll da und voll gewahr zu sein.

Ich werde auf die Bedeutung der Erinnerung für das Ver-
ständnis von Achtsamkeit in Kapitel IX über die Erwachens-
faktoren zurückkommen (siehe unten S. 269).

Achtsamkeit kultivieren

Ein weiterer Aspekt der frühbuddhistischen Auffassung von 
sati ist, dass Achtsamkeit eine geistige Qualität ist, die wir 
ins Leben rufen müssen. Achtsamkeit muss etabliert werden; 
sie ist nicht einfach eine Qualität, die in jeder Art von Er-
fahrung ohnehin vorhanden ist (Anālayo 2017a: 27f). Das 
kennzeichnet den Unterschied zwischen Achtsamkeit und 
Bewusstsein. Bewusstsein, als eine der fünf Daseinsgrup-
pen, ist ein kontinuierlich gegebener Prozess des Erkennens. 
Das bedeutet nicht, dass das Bewusstsein beständig ist. Es 
bedeutet nur, dass der sich verändernde Fluss von Momenten 



24  Satipaṭṭhāna-Meditation: Ein Praxisleitfaden

des Bewusstseins stets gegenwärtig ist. Ohne diesen Fluss 
des Erkennens gäbe es keine Erfahrung.

Ob wir achtsam auf ein Meditationsobjekt oder einge-
nommen von einem Traum oder einer Fantasie sind, der 
Bewusstseinsfluss ist immer da. Dies gilt nicht für die Acht-
samkeit. Die Auffassung, dass es eine ständig gegenwärtige 
Form des Gewahrseins gibt, die erkannt werden muss und 
die dem befreiten Geist entspricht, passt nicht zum frühbud-
dhistischen Verständnis von Achtsamkeit (oder von Bewusst-
sein). Offenbar das Ergebnis einer komplexen Entwicklung, 
die ihren Ausgangspunkt in einer Lehrrede nahm, die den 
leuchtenden Geist mit seinen zufälligen Verunreinigungen 
kontrastiert (AN 1.6.1; Anālayo 2017b), steht die daraus re-
sultierende Vorstellung im Widerspruch zu der wiederkeh-
renden Betonung der Vergänglichkeit im Satipaṭṭhāna-sutta, 
die sich in dem von mir als „Refrain“ bezeichneten Teil der 
Lehrrede findet.

Obwohl Achtsamkeit etabliert werden muss und damit 
Kultivierung voraussetzt, geht es bei dieser Kultivierung 
nicht um ein Erzwingen. Hier kann es nützlich sein zu be-
rücksichtigen, dass das Wort sati im Pāli weiblich ist. Mein 
Vorschlag wäre, sati, Achtsamkeit, als eine weibliche Quali-
tät zu betrachten. Auf diese Weise kann sati als ein empfäng-
liches Aufnehmen verstanden werden – mit dem Potenzial, 
neue Perspektiven zu gebären.

Schon beim Aufwachen am Morgen kann unsere gute 
Freundin sati da sein, so, als ob sie auf uns gewartet hätte. 
Sie ist bereit, uns den ganzen Tag über zu begleiten und uns 
zu ermutigen, empfänglich und offen, sanft und verständnis-



I Achtsamkeit  25

voll zu bleiben. Sie regt sich nie auf, wenn wir sie vergessen. 
Sobald wir uns an sie erinnern, ist sie sofort wieder bei uns.

Sich die Praxis wie die Rückkehr in die Gegenwart einer 
guten Freundin vorzustellen, hilft zu vermeiden, dass sati 
mit einer gezwungenen Art von Hyperaufmerksamkeit ver-
wechselt wird, die aufrechtzuerhalten eine große Anstren-
gung verlangt. In ihrer Gegenwart zu sein hat vielmehr den 
Geschmack einer offenen Empfänglichkeit und einer sanften 
Wachsamkeit gegenüber allem, was geschieht.

Achtsamkeit und Begriffe

Einmal auf diese Weise etabliert, kann Achtsamkeit mit der 
Verwendung von Begriffen koexistieren. Tatsächlich ermu-
tigen die Anweisungen im Satipaṭṭhāna-sutta, deren Funk-
tion gerade darin besteht, die Etablierung von Achtsamkeit 
zu fördern, eindeutig dazu, Begriffe auf weise Art zu ge-
brauchen. Zuweilen stehen diese Begriffe in der Lehrrede 
in Anführungszeichen, um deutlich zu machen, dass eine 
Form geistiger Verbalisierung gemeint ist. Meines Erachtens 
bezieht sich das auf den Beitrag, den die Qualität der Wis-
sensklarheit, sampajañña, in Bezug auf das, was durch gut 
etablierte Achtsamkeit offenbar geworden ist, liefert.

Die Ausrichtung von satipaṭṭhāna hin auf Befreiung 
erfordert nicht, den Geist frei von Begriffen zu halten. Die 
Hauptaufgabe besteht darin, einen freien Geist zu kultivie-
ren, selbst in der Gegenwart von Begriffen. Der Weg zu ei-
ner solchen Freiheit basiert auf der geschickten Verwendung 
bestimmter Begriffe, nämlich solcher, die Einsicht erzeugen. 
Mit anderen Worten: Unsere Haltung gegenüber Begriffen 



26  Satipaṭṭhāna-Meditation: Ein Praxisleitfaden

und Gedanken orientiert sich am besten an der Unterschei-
dung zwischen unheilsamen und heilsamen Formen dersel-
ben. Obwohl wir uns davor hüten müssen, die eigentliche 
Praxis mit dem bloßen Denken über die Praxis zu verwech-
seln, können heilsame Gedanken und Begriffe als Werkzeug 
für den Fortschritt dienen und sind in Form von klarem Wis-
sen eine integrale Dimension der Satipaṭṭhāna-Meditation.

Der Beitrag, den sampajañña, klares Wissen, leistet, 
könnte mit dem Beispiel von Hefe veranschaulicht wer-
den, durch die der Teig der Achtsamkeitspraxis zum Brot 
der befreienden Erkenntnis aufgehen kann. Ohne Hefe wird 
der Teig nur zu einem Fladenbrot. Hefe allein ist jedoch 
überhaupt nicht nahrhaft. Erst wenn die Kultivierung der 
Achtsamkeit mit der richtigen Menge der Hefe des klaren 
Wissens kombiniert wird, entsteht das schmackhafte und 
nahrhafte Brot der Einsicht.

Was die Rolle von Begriffen angeht, so muss man auch 
bedenken, dass in den frühbuddhistischen Lehrreden die Un-
terscheidung zwischen Begriffen und letztendlichen Wirk-
lichkeiten nicht zu finden ist. Für diejenigen, die nach der 
Methodik der Theravāda-Kommentartradition praktizieren, 
ist diese Unterscheidung von erheblicher Bedeutung und hat 
ihren praktischen Nutzen. Für die Art der Praxis jedoch, die 
ich hier vorstelle, wäre es hilfreich, diese Denkweise beisei-
tezulegen.

In den frühen Lehrreden werden Ruhe und Einsicht nicht 
danach unterschieden, ob es sich bei unserem Meditations-
objekt um einen Begriff oder um eine (als solche erachtete) 
letztendliche Wirklichkeit handelt. Tatsächlich werden Ruhe 



I Achtsamkeit  27

und Einsicht nicht einmal als getrennte Meditationsübungen 
betrachtet. Sie sind vielmehr komplementäre Qualitäten der 
meditativen Kultivierung (Anālayo 2017a: 88ff und 173f). 
Einige Praktiken können die eine oder die andere dieser 
beiden Qualitäten betonen und bei wieder anderen können 
Ruhe und Einsicht in Verbindung kultiviert werden. Die ein-
zige letztendliche Realität, die im frühen Buddhismus an-
erkannt wird, ist Nibbāna. Das ist die einzige Erfahrung, in 
der Begriffe tatsächlich keinen Platz haben. Auf dem Weg 
zu diesem Kulminationspunkt in der Erfahrung des Nibbāna 
sind Begriffe jedoch nützliche Werkzeuge.

Die Notwendigkeit von Begriffen ist bis zu einem ge-
wissen Grad auch in einer Passage des Mahānidāna-sutta 
impliziert, die Erfahrung als eine Beziehung der gegenseiti-
gen Konditionierung zwischen Bewusstsein und Name-und-
Form beschreibt (DN 15; Anālayo 2015: 107f). Dabei steht 
„Name“ für jene geistigen Aktivitäten, die für eine begriff-
liche Bezeichnung verantwortlich sind, und „Form“ für die 
Erfahrung von Materie durch Widerstand. Beide zusammen 
werden vom Bewusstsein erkannt. Aus der Sicht der früh-
buddhistischen Erkenntnistheorie kann die Einsicht in die 
Materie nicht ohne Namen, ohne eine zumindest minimale 
Nutzung von Begriffen erfolgen. Nur tote Materie, die auf 
tote Materie trifft, ist frei von Begriffen. Damit wir aber Ein-
sicht in die wahre Natur der materiellen Phänomene kulti-
vieren können, ist eine Form des Kontakts durch Bezeich-
nung erforderlich.

Im Falle der Kontemplation des Körpers als erstes sati-
paṭṭhāna beispielsweise besteht die Aufgabe nicht darin, zu 



28  Satipaṭṭhāna-Meditation: Ein Praxisleitfaden

einer ultimativ wahren Erfahrung des Körpers durchzubre-
chen, die alle Begriffe hinter sich lässt. Die Aufgabe besteht 
vielmehr darin, mit Hilfe weiser Begriffe die täuschenden 
Begriffe zu durchschauen. Das geschieht durch die Kulti-
vierung von klarem Wissen in Verbindung mit Achtsamkeit. 
Kurzum, die frühbuddhistische Achtsamkeit kann nicht nur 
mit dem Gebrauch von Begriffen koexistieren, sondern die 
Satipaṭṭhāna-Meditation muss sogar Begriffe verwenden, 
um zur Befreiung zu führen.

Achtsamkeit und Empfänglichkeit

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Achtsamkeit ist das, was 
ich gerne als die Weite des Geistes bezeichne. Mit Weite 
des Geistes meine ich eine aufgeschlossene und ausgedehnt 
empfängliche Haltung. Diese Art offener Empfänglichkeit 
kann mit Hilfe des Gleichnisses vom Kuhhirten aus dem 
Dvedhāvitakka-sutta (MN 19) veranschaulicht werden. Die-
ses Gleichnis beschreibt einen Kuhhirten im alten Indien in 
zwei unterschiedlichen Situationen. Das eine Mal sind die 
Feldfrüchte reif. Der Kuhhirte muss die Kühe mit großer 
Wachsamkeit bewachen, um zu verhindern, dass sie durch 
die reifen Felder streunen und sich daran gütlich tun. Ist die 
Ernte einmal eingebracht, kann sich der Kuhhirte jedoch 
entspannen; es genügt, dass er die Kühe bloß aus der Fer-
ne beobachtet. Alles, was er tun muss, ist, gewahr zu sein, 
dass „da die Kühe sind“. Für dieses Zuschauen aus der Fer-
ne verwendet das Gleichnis den Begriff sati (Anālayo 2003: 
53 und 2014a: 87). Ich stelle mir den Kuhhirten vor, wie er 
entspannt am Fuße eines Baumstamms sitzt und beobachtet, 



I Achtsamkeit  29

wie die Kühe an verschiedenen Stellen grasen. Alles, was er 
tun muss, ist, ihrer aus einer unbeteiligten Distanz gewahr 
zu sein.

Es bedarf keiner besonderen Erwähnung, dass der Kuhhirte 
nicht allein durch sein Gewahrsein der Kühe erwachen wird. 
Dafür braucht es mehr, als nur achtsam zu sein. Genau hier 
kommt die Wissensklarheit, sampajañña, ins Spiel, welche 
die Samen der Weisheit in den fruchtbaren Boden der acht-
samen Beobachtung pflanzt. Um es mit meinem früheren 
Gleichnis zu sagen: Ohne die Hefe des klaren Wissens wird 
der Teig der Achtsamkeitspraxis nur ein Fladenbrot ergeben. 



30  Satipaṭṭhāna-Meditation: Ein Praxisleitfaden

Der weise Beitrag des klaren Wissens macht den Unterschied 
zur Achtsamkeit des Kuhhirten aus. Dennoch, obwohl dem 
Kuhhirten der entscheidende Teil der Weisheit fehlt, ist die 
Betrachtung der Kühe aus der Ferne dennoch ein gutes Bei-
spiel für die Empfänglichkeit und Weite des Geistes, die ich 
für eine wichtige Dimension der Achtsamkeit halte.

Das Gleichnis vom Kuhhirten ist nicht das einzige, das 
diesen Sinn vermittelt. Eine weitere relevante Lehrrede ist 
das Mahātaṇhāsaṅkhaya-sutta, das einen engen Geisteszu-
stand mit dem Fehlen von Körperachtsamkeit in Verbindung 
bringt. Ein Zustand des Geistes, der weit, ja gar grenzenlos 
ist, entsteht jedoch, wenn die Achtsamkeit auf den Körper 
etabliert ist (MN  38; Anālayo 2014a: 87 und 2017a: 40). 
Hier steht das Vorhandensein von Körperachtsamkeit ein-
deutig in Verbindung mit einem weiten Geisteszustand.

Die Bedeutung dieser Weite des Geistes liegt in der um-
fassenden Sichtweise, die sich aus einer solchen aufgeschlos-
senen Haltung ergibt. Das ist in etwa so, als würde man ein 
Foto mit einem Weitwinkelobjektiv aufnehmen. Eine solche 
Weitwinkeloffenheit lässt geistigen Raum zu, in dem Unter-
schiede nebeneinander existieren können. Die daraus resultie-
rende geistige Weite steht im Gegensatz zu der Engstirnigkeit 
einer festen Überzeugung, unsere spezifische Sichtweise oder 
unser Verständnis seien die einzig richtigen. Das heißt nicht, 
dass wir nicht mehr das Recht haben, eine Meinung zu ha-
ben. Es bedeutet jedoch, unsere persönlichen Meinungen als 
das zu sehen, was sie sind: nur Meinungen, die richtig sein 
können oder auch nicht. Wir lernen, der Vielfalt Raum zur 
Entfaltung zu geben, ohne Unterdrückung oder Negativität.



I Achtsamkeit  31

Mit ein wenig achtsamer Beobachtung können wir in 
der Tat leicht feststellen, wie weiträumig und zulassend 
der Geist sein kann, wenn wir offen für Unterschiede und 
Vielfalt sind, und wie eng und verkrampft, wenn wir selbst-
gerecht und verurteilend sind. Sich dieses Unterschieds be-
wusst zu werden, kann als gutes Hinweisschild dienen, um 
zu bemerken, wenn der Geist von Offenheit zu Verschlos-
senheit wechselt.

Um eine aufgeschlossene Haltung mit dem vollen Prä-
sentsein im gegenwärtigen Moment zu verbinden, bedarf 
es einer Art Anker. Es ist eine häufige Erfahrung, dass die 
Achtsamkeit verloren geht und der Geist irgendeiner Ablen-
kung oder Fantasie erliegt. Die Herausforderung besteht hier 
darin, einen Anker zu finden, der die Kontinuität der Acht-
samkeit unterstützt, ohne dabei die Qualitäten der Offenheit 
und Empfänglichkeit zu verlieren. Mit anderen Worten: Der 
Anker sollte etabliert werden, ohne zu stark zu fokussieren 
und ohne eine Haltung einzunehmen, die zu sehr eingreift 
und kontrolliert.

In meiner persönlichen Erfahrung habe ich festge-
stellt, dass das hilfreichste Werkzeug im Umgang mit die-
ser Herausforderung die Art von Achtsamkeit ist, die im 
Mahātaṇhāsaṅkhaya-sutta erwähnt wird: die Achtsamkeit 
auf den Körper. Einfach ausgedrückt, bedeutet Körperacht-
samkeit eine Form der Achtsamkeit, die sich auf die eine 
oder andere Weise auf Aspekte des Körpers oder auf den 
Körper als Ganzes bezieht. Es versteht sich von selbst, dass 
beide Formen miteinander verknüpft sind. Das Gewahr-
werden von Teilen des Körpers stärkt das Gewahrsein des 



32  Satipaṭṭhāna-Meditation: Ein Praxisleitfaden

ganzen Körpers, ebenso wie das Gewahrsein für den ganzen 
Körper leicht zum Gewahrsein seiner verschiedenen Teile 
führt. In Anbetracht der Notwendigkeit, einen zu starken Fo-
kus zu vermeiden, ist die Form der Körperachtsamkeit, die 
sich als Anker empfiehlt, die Achtsamkeit auf den gesamten 
physischen Körper.

Achtsamkeit auf Körperhaltungen

Die Achtsamkeit auf den ganzen Körper kann mit zwei Kon-
templationen im Satipaṭṭhāna-sutta in Verbindung gebracht 
werden, die das Gewahrsein der Körperhaltungen und das 
klare Wissen körperlicher Aktivitäten beschreiben (MN 10). 
Die Anweisungen für die erste dieser beiden lauten wie folgt:

Wenn man geht, weiß man: „Ich gehe“; oder wenn man 
steht, weiß man: „Ich stehe“; oder wenn man sitzt, weiß 
man: „Ich sitze“; oder wenn man sich hinlegt, weiß man: 
„Ich liege“; oder, wie auch immer der Körper angeordnet 
ist, weiß man es entsprechend.

In diesem Abschnitt geht es nicht darum, irgendeine dieser 
Haltungen auf eine besondere Art und Weise auszuführen, 
wie zum Beispiel eine Gehmeditation in Zeitlupe, sondern 
einfach darum, sich der Körperhaltungen bewusst zu sein, 
so, wie sie natürlich auftreten. Meines Erachtens vermittelt 
das den Eindruck eines kontinuierlichen Körpergewahrseins 
zusammen mit dem klaren Wissen um die Haltung. Es ist 
etwas Natürliches und Ungekünsteltes; tatsächlich hilft die 
Natürlichkeit zu vermeiden, in den Autopilot-Modus zu ge-



I Achtsamkeit  33

raten. Das kann leicht passieren, wenn wir uns antrainieren, 
etwas immer auf eine bestimmte Art und Weise zu tun. Na-
türliches Gehen ist auch das, was ich für die Gehmeditation 
empfehlen würde, indem wir während des Gehens einfach 
im Gewahrsein des ganzen Körpers verweilen. Wenn wir ge-
hen, gehen wir einfach mit unserem ganzen Wesen.

Die Fähigkeit zu wissen, ob sich der Körper in einer die-
ser vier Haltungen befindet, beruht auf dem, was die klini-
sche Psychologie propriozeptives Gewahrsein nennt. Der 
Begriff „Propriozeption“ bezieht sich auf die Fähigkeit, die 
Position des Körpers und seine Bewegungen wahrzuneh-
men. Selbst mit geschlossenen Augen sind wir in der Lage, 
die Position unseres Körpers durch diese Art von Fähigkeit 
zu erkennen. Es ist eine gefühlte Wahrnehmung körperli-
cher Präsenz. Diese empfundene körperliche Präsenz bietet 
ein leicht verfügbares Gefühl für das „Hier“, und die Acht-
samkeit selbst hält uns im „Jetzt“. Auf diese Weise kann die 
Achtsamkeit auf den Körper räumliche und zeitliche Dimen-
sionen verbinden, was es uns erleichtert, ganz im Hier und 
Jetzt zu sein.

Im normalen Alltag wird diese Empfindung körperlicher 
Präsenz meist nicht wahrgenommen. Sie tritt jedoch schnell 
in den Vordergrund der Aufmerksamkeit, sobald man das 
körperliche Gleichgewicht verliert. Diese Empfindung kör-
perlicher Präsenz kann meditativ dadurch kultiviert werden, 
dass man des Körpers in jeder Haltung gewahr wird. Das 
setzt voraus, dass wir diese natürliche Fähigkeit der Eigen-
wahrnehmung als einen Aspekt unserer Erfahrung anerken-
nen. Auf diese Weise wird sie weder, wie üblich, ignoriert, 



34  Satipaṭṭhāna-Meditation: Ein Praxisleitfaden

noch nimmt sie das gesamte Aufmerksamkeitsfeld ein, wie 
es der Fall ist, wenn ein Verlust des körperlichen Gleichge-
wichts auftritt. Eine solche meditative Kultivierung ist kein 
gewaltsames Ergreifen des Körpers, sondern eher ein Ru-
hen in der Gegenwart des ganzen Körpers. Der Satz, den ich 
zu verwenden pflege, um den Geschmack dieser Praxis zu 
vermitteln, lautet: „Wir sind des Körpers in der Sitzhaltung 
gewahr und lassen den Geist auf dem Körper ruhen, so wie 
der Körper auf dem Kissen ruht.“

Richtig kultiviert, führt eine solche Achtsamkeit gegen-
über dem Körper zu einem Gefühl, fest im Körper verankert 
zu sein; es ist ein verkörpertes Gewahrsein. Ein solches ver-
körpertes Gewahrsein muss andere Aufgaben und Tätigkei-
ten nicht stören, sondern kann sie begleiten. Das zu errei-
chen bedarf der Übung. Die natürliche Neigung des Geistes 
ist, entweder zu fokussieren oder zu ignorieren. Das prop-
riozeptive Gewahrsein kann angewendet werden, um einen 
Mittelweg zwischen diesen beiden Extremen zu kultivieren.

Die Kultivierung dieses mittleren Weges erfolgt eher 
durch eine schrittweise Annäherung als durch bloße Wil-
lenskraft. Ist das zentrierende und ausgleichende Potenzial 
der Körperachtsamkeit einmal zu einer persönlichen Erfah-
rung geworden, wird es leichter, auch in den schwierigsten 
Situationen zum Körper zurückzukehren. Der Körper ist im-
mer da, deshalb kann die Hinwendung der Achtsamkeit zu 
ihm fast wie ein tragbares Meditationsgerät dienen, das in 
jeder Situation griffbereit ist. Alles, was es braucht, ist, sich 
eines Teils des Körpers bewusst zu werden und von dieser 
Eingangstür aus der Achtsamkeit zu erlauben, den ganzen 



I Achtsamkeit  35

Körper zu umfassen, was es dem Geist ermöglicht, in die-
sem umfassenden Gewahrsein als seinem Bezugspunkt zu 
ruhen. Dieser an sich einfache Akt, sich mit Achtsamkeit der 
Präsenz des Körpers zuzuwenden, kann die langweiligsten 
Situationen in Übungsgelegenheiten verwandeln. Im Stau 
stehen, im Wartezimmer des Arztes sitzen, in einer langen 
Schlange vor der Passkontrolle stehen – jede solche Situati-
on kann durch verkörperte Achtsamkeit verwandelt werden. 
Das ist die Kraft dieses Mittelwegs zwischen ausschließli-
cher Fokussierung und Ablenkung.

Die Vorteile der Kultivierung dieses mittleren Pfades 
sind die Stabilität und Kontinuität der Achtsamkeit. Sie er-
möglicht es, die Lücke zwischen den formalen Meditatio-
nen während eines Retreats oder einer Sitzperiode und den 
täglichen Aktivitäten zu überbrücken. Das ist entscheidend. 
Damit die Meditationspraxis wirklich gedeihen kann, müs-
sen sich das formale Sitzen und das Alltagsleben zu einem 
integrierten Ganzen entwickeln, wobei sich beide gegensei-
tig unterstützen. Das kann erreicht werden, indem man einen 
Weg findet, die Präsenz der Achtsamkeit aufrechtzuerhalten, 
unabhängig davon, was man tun muss.

Wenn äußere Umstände die Kontinuität der Achtsamkeit 
erschweren, kann es hilfreich sein, einen Satz aus dem Teil 
des Satipaṭṭhāna-sutta zu verwenden, den ich den „Refrain“ 
nenne. Der betreffende Teil lautet: „Die Achtsamkeit ‚Ein 
Körper ist da‘ ist gegenwärtig.“ Allein die Vergegenwär-
tigung dieses Satzes: „Ein Körper ist da“ (oder seine Pāli-
Entsprechung, atthi kāyo) kann helfen, die Achtsamkeit auf 
den Körper wiederherzustellen und in ihrer Kontinuität zu 



36  Satipaṭṭhāna-Meditation: Ein Praxisleitfaden

unterstützen. Die gleiche Art von Satz kann auch für die Be-
reiche der anderen satipaṭṭhānas verwendet werden. Wenn 
die vorliegende Situation zum Beispiel starke Gefühle her-
vorruft, könnte der zu verwendende geistige Satz lauten: 
„Gefühl ist da“, atthi vedanā.

Ein guter Weg, um ein praktisches Gefühl dafür zu be-
kommen, was es bedeutet, ein solches Körpergewahrsein 
zu kultivieren, wäre ein Spaziergang im Wald. Können wir 
beim Spazierengehen im Wald einfach nur im Wald spazie-
ren? Ist es möglich, sich ganz auf den gegenwärtigen Mo-
ment des Gehens zu konzentrieren? Können wir all unsere 
Sorgen und Pflichten, unsere Rollen und Identitäten sowie 
den ständig aktiven mentalen Kommentator in uns für eine 
Weile hinter uns lassen? Können wir beim Gehen im Wald 
einfach wissen, dass wir gehen? Können wir aufgrund der 
daraus resultierenden Verwurzelung im Gehen dem Geist 
erlauben, weit offen und empfänglich für die Schönheit der 
Natur um uns herum zu sein?

Das Errichten eines kontinuierlichen Gewahrseins in den 
vier Haltungen bildet die Grundlage für die nächste Übung, 
die im Satipaṭṭhāna-sutta beschrieben wird, nämlich das 
klare Wissen in Bezug auf verschiedene körperliche Akti-
vitäten. In diesem Zusammenhang bezieht sich „klar wis-
send“ auf ein allgemeines Gefühl für Angemessenheit und 
Anstand. Die gleiche Qualität kommt auch in dem Teil der 
Lehrrede vor, den ich gerne als die „Definition“ bezeichne. 
In diesem Zusammenhang scheint das klare Wissen einem 
spezifischeren Zweck zu dienen, der meines Erachtens darin 
besteht, uns an die sich verändernde Natur aller Aspekte der 



I Achtsamkeit  37

Erfahrung zu erinnern. Im Sinne meines früheren Gleichnis-
ses ist das in der Definition erwähnte klare Wissen die Hefe, 
die für das Brot der Einsicht benötigt wird.

Achtsamkeit bei körperlichen Aktivitäten

Die Anweisungen im Satipaṭṭhāna-sutta für die Art der Wis-
sensklarheit, die für verschiedene körperliche Aktivitäten 
relevant ist, lauten wie folgt:

Beim Vorwärtsgehen und Zurückkehren handelt man 
wissensklar; beim Vorausblicken und Wegblicken han-
delt man wissensklar; beim Beugen und Strecken [der 
Glieder] handelt man wissensklar; beim Tragen des 
Obergewands und [anderer] Roben und [beim Tragen] 
der Essensschale handelt man wissensklar; beim Essen, 
Trinken, bei der Nahrungsaufnahme und beim Schme-
cken handelt man wissensklar; beim Stuhlgang und beim 
Urinieren handelt man wissensklar; beim Gehen, Stehen, 
Sitzen, Einschlafen, Aufwachen, Sprechen und Schwei-
gen handelt man wissensklar.

Manche Aspekte dieser Beschreibung beziehen sich speziell 
auf den Lebensstil von Mönchen und Nonnen. Versteht man 
jedoch die Roben stellvertretend für die Kleidung im All-
gemeinen und die Essensschale stellvertretend für jedes zu 
benutzende Werkzeug, kann die Beschreibung auch auf die 
Laienpraxis bezogen werden. Die Wissensklarheit (sampa-
jañña) hat ihre Grundlage in der Gegenwart von Achtsam-
keit. Nur wenn wir dessen gewahr sind, was wir tun, können 


