1 Achtsamkeit 23

Die Art der achtsamen Prisenz, die auf diese Weise kulti-
viert werden soll, ist &hnlich, wie wenn wir versuchen, wach
und aufmerksam zu sein, wenn etwas geschieht, an das wir
uns spéter erinnern miissen. Wenn wir zum Beispiel zum
ersten Mal mit Hilfe eines Fiihrers einen Weg gehen und
wissen, dass wir diesen Weg das nichste Mal allein finden
miissen, werden wir uns bemiihen, uns die Abzweigungen
zu merken und uns deutlich daran zu erinnern, welche wir
nehmen miissen. Es ist die gleiche Anstrengung oder ,,Un-
ermiidlichkeit* (meine bevorzugte Ubersetzung fiir atapi),
die wir allem, was geschieht, entgegenbringen kénnen. Un-
abhingig davon, ob wir erwarten, dass wir uns spéter daran
erinnern miissen, was wir getan haben, besteht die Aufgabe
immer darin, voll préasent, voll da und voll gewahr zu sein.

Ich werde auf die Bedeutung der Erinnerung fiir das Ver-
standnis von Achtsamkeit in Kapitel IX {iber die Erwachens-

faktoren zuriickkommen (siche unten S. 269).

ACHTSAMKEIT KULTIVIEREN

Ein weiterer Aspekt der frithbuddhistischen Auffassung von
sati ist, dass Achtsamkeit eine geistige Qualitit ist, die wir
ins Leben rufen miissen. Achtsamkeit muss etabliert werden;
sie ist nicht einfach eine Qualitdt, die in jeder Art von Er-
fahrung ohnehin vorhanden ist (Analayo 2017a: 27f). Das
kennzeichnet den Unterschied zwischen Achtsamkeit und
Bewusstsein. Bewusstsein, als eine der fiinf Daseinsgrup-
pen, ist ein kontinuierlich gegebener Prozess des Erkennens.
Das bedeutet nicht, dass das Bewusstsein bestindig ist. Es

bedeutet nur, dass der sich verdndernde Fluss von Momenten



24 Satipatthana-Meditation: Ein Praxisleitfaden

des Bewusstseins stets gegenwirtig ist. Ohne diesen Fluss
des Erkennens gébe es keine Erfahrung.

Ob wir achtsam auf ein Meditationsobjekt oder einge-
nommen von einem Traum oder einer Fantasie sind, der
Bewusstseinsfluss ist immer da. Dies gilt nicht fiir die Acht-
samkeit. Die Auffassung, dass es eine stindig gegenwartige
Form des Gewahrseins gibt, die erkannt werden muss und
die dem befreiten Geist entspricht, passt nicht zum frithbud-
dhistischen Verstidndnis von Achtsamkeit (oder von Bewusst-
sein). Offenbar das Ergebnis einer komplexen Entwicklung,
die ihren Ausgangspunkt in einer Lehrrede nahm, die den
leuchtenden Geist mit seinen zufélligen Verunreinigungen
kontrastiert (AN 1.6.1; Analayo 2017b), steht die daraus re-
sultierende Vorstellung im Widerspruch zu der wiederkeh-
renden Betonung der Vergénglichkeit im Satipatthana-sutta,
die sich in dem von mir als ,,Refrain‘ bezeichneten Teil der
Lehrrede findet.

Obwohl Achtsamkeit etabliert werden muss und damit
Kultivierung voraussetzt, geht es bei dieser Kultivierung
nicht um ein Erzwingen. Hier kann es niitzlich sein zu be-
riicksichtigen, dass das Wort sati im Pali weiblich ist. Mein
Vorschlag wire, sati, Achtsamkeit, als eine weibliche Quali-
tét zu betrachten. Auf diese Weise kann sati als ein empfang-
liches Aufnehmen verstanden werden — mit dem Potenzial,
neue Perspektiven zu gebiren.

Schon beim Aufwachen am Morgen kann unsere gute
Freundin sati da sein, so, als ob sie auf uns gewartet hitte.
Sie ist bereit, uns den ganzen Tag iiber zu begleiten und uns
zu ermutigen, empféanglich und offen, sanft und verstindnis-



1 Achtsamkeit 25

voll zu bleiben. Sie regt sich nie auf, wenn wir sie vergessen.
Sobald wir uns an sie erinnern, ist sie sofort wieder bei uns.
Sich die Praxis wie die Riickkehr in die Gegenwart einer
guten Freundin vorzustellen, hilft zu vermeiden, dass sati
mit einer gezwungenen Art von Hyperaufmerksamkeit ver-
wechselt wird, die aufrechtzuerhalten eine groBe Anstren-
gung verlangt. In ihrer Gegenwart zu sein hat vielmehr den
Geschmack einer offenen Empfénglichkeit und einer sanften
Wachsamkeit gegeniiber allem, was geschieht.

ACHTSAMKEIT UND BEGRIFFE

Einmal auf diese Weise etabliert, kann Achtsamkeit mit der
Verwendung von Begriffen koexistieren. Tatsdchlich ermu-
tigen die Anweisungen im Satipatthana-sutta, deren Funk-
tion gerade darin besteht, die Etablierung von Achtsamkeit
zu fordern, eindeutig dazu, Begriffe auf weise Art zu ge-
brauchen. Zuweilen stehen diese Begriffe in der Lehrrede
in Anfiihrungszeichen, um deutlich zu machen, dass eine
Form geistiger Verbalisierung gemeint ist. Meines Erachtens
bezieht sich das auf den Beitrag, den die Qualitit der Wis-
sensklarheit, sampajaiiria, in Bezug auf das, was durch gut
etablierte Achtsamkeit offenbar geworden ist, liefert.

Die Ausrichtung von satipatthana hin auf Befreiung
erfordert nicht, den Geist frei von Begriffen zu halten. Die
Hauptaufgabe besteht darin, einen freien Geist zu kultivie-
ren, selbst in der Gegenwart von Begriffen. Der Weg zu ei-
ner solchen Freiheit basiert auf der geschickten Verwendung
bestimmter Begriffe, nimlich solcher, die Einsicht erzeugen.
Mit anderen Worten: Unsere Haltung gegeniiber Begriffen



26  Satipatthana-Meditation: Ein Praxisleitfaden

und Gedanken orientiert sich am besten an der Unterschei-
dung zwischen unheilsamen und heilsamen Formen dersel-
ben. Obwohl wir uns davor hiiten miissen, die eigentliche
Praxis mit dem bloen Denken iiber die Praxis zu verwech-
seln, konnen heilsame Gedanken und Begriffe als Werkzeug
flir den Fortschritt dienen und sind in Form von klarem Wis-
sen eine integrale Dimension der Satipatthana-Meditation.

Der Beitrag, den sampajaniiia, klares Wissen, leistet,
konnte mit dem Beispiel von Hefe veranschaulicht wer-
den, durch die der Teig der Achtsamkeitspraxis zum Brot
der befreienden Erkenntnis aufgehen kann. Ohne Hefe wird
der Teig nur zu einem Fladenbrot. Hefe allein ist jedoch
iiberhaupt nicht nahrhaft. Erst wenn die Kultivierung der
Achtsamkeit mit der richtigen Menge der Hefe des klaren
Wissens kombiniert wird, entsteht das schmackhafte und
nahrhafte Brot der Einsicht.

Was die Rolle von Begriffen angeht, so muss man auch
bedenken, dass in den frithbuddhistischen Lehrreden die Un-
terscheidung zwischen Begriffen und letztendlichen Wirk-
lichkeiten nicht zu finden ist. Fiir diejenigen, die nach der
Methodik der Theravada-Kommentartradition praktizieren,
ist diese Unterscheidung von erheblicher Bedeutung und hat
ihren praktischen Nutzen. Fiir die Art der Praxis jedoch, die
ich hier vorstelle, wire es hilfreich, diese Denkweise beisei-
tezulegen.

In den frithen Lehrreden werden Ruhe und Einsicht nicht
danach unterschieden, ob es sich bei unserem Meditations-
objekt um einen Begriff oder um eine (als solche erachtete)
letztendliche Wirklichkeit handelt. Tatsdchlich werden Ruhe



1 Achtsamkeit 27

und Einsicht nicht einmal als getrennte Meditationsiibungen
betrachtet. Sie sind vielmehr komplementédre Qualitdten der
meditativen Kultivierung (Analayo 2017a: 88ff und 173f).
Einige Praktiken konnen die eine oder die andere dieser
beiden Qualitdten betonen und bei wieder anderen konnen
Ruhe und Einsicht in Verbindung kultiviert werden. Die ein-
zige letztendliche Realitit, die im frithen Buddhismus an-
erkannt wird, ist Nibbana. Das ist die einzige Erfahrung, in
der Begriffe tatsdchlich keinen Platz haben. Auf dem Weg
zu diesem Kulminationspunkt in der Erfahrung des Nibbana
sind Begriffe jedoch niitzliche Werkzeuge.

Die Notwendigkeit von Begriffen ist bis zu einem ge-
wissen Grad auch in einer Passage des Mahanidana-sutta
impliziert, die Erfahrung als eine Bezichung der gegenseiti-
gen Konditionierung zwischen Bewusstsein und Name-und-
Form beschreibt (DN 15; Analayo 2015: 107f). Dabei steht
»Name® fir jene geistigen Aktivititen, die fiir eine begrift-
liche Bezeichnung verantwortlich sind, und ,,Form* fiir die
Erfahrung von Materie durch Widerstand. Beide zusammen
werden vom Bewusstsein erkannt. Aus der Sicht der friih-
buddhistischen Erkenntnistheorie kann die Einsicht in die
Materie nicht ohne Namen, ohne eine zumindest minimale
Nutzung von Begriffen erfolgen. Nur tote Materie, die auf
tote Materie trifft, ist frei von Begriffen. Damit wir aber Ein-
sicht in die wahre Natur der materiellen Phinomene kulti-
vieren konnen, ist eine Form des Kontakts durch Bezeich-
nung erforderlich.

Im Falle der Kontemplation des Korpers als erstes sati-
patthana beispielsweise besteht die Aufgabe nicht darin, zu



28 Satipatthana-Meditation: Ein Praxisleitfaden

einer ultimativ wahren Erfahrung des Korpers durchzubre-
chen, die alle Begriffe hinter sich ldsst. Die Aufgabe besteht
vielmehr darin, mit Hilfe weiser Begriffe die tduschenden
Begriffe zu durchschauen. Das geschieht durch die Kulti-
vierung von klarem Wissen in Verbindung mit Achtsamkeit.
Kurzum, die frithbuddhistische Achtsamkeit kann nicht nur
mit dem Gebrauch von Begriffen koexistieren, sondern die
Satipatthana-Meditation muss sogar Begriffe verwenden,

um zur Befreiung zu fiihren.

ACHTSAMKEIT UND EMPFANGLICHKEIT

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Achtsamkeit ist das, was
ich gerne als die Weite des Geistes bezeichne. Mit Weite
des Geistes meine ich eine aufgeschlossene und ausgedehnt
empfingliche Haltung. Diese Art offener Empfanglichkeit
kann mit Hilfe des Gleichnisses vom Kuhhirten aus dem
Dvedhavitakka-sutta (MN 19) veranschaulicht werden. Die-
ses Gleichnis beschreibt einen Kuhhirten im alten Indien in
zwei unterschiedlichen Situationen. Das eine Mal sind die
Feldfriichte reif. Der Kuhhirte muss die Kiithe mit groBer
Wachsamkeit bewachen, um zu verhindern, dass sie durch
die reifen Felder streunen und sich daran giitlich tun. Ist die
Ernte einmal eingebracht, kann sich der Kuhhirte jedoch
entspannen; es geniigt, dass er die Kiithe blof} aus der Fer-
ne beobachtet. Alles, was er tun muss, ist, gewahr zu sein,
dass ,,da die Kiihe sind*. Fiir dieses Zuschauen aus der Fer-
ne verwendet das Gleichnis den Begriff sati (Analayo 2003:
53 und 2014a: 87). Ich stelle mir den Kuhhirten vor, wie er

entspannt am FufBle eines Baumstamms sitzt und beobachtet,



1 Achtsamkeit 29

wie die Kiihe an verschiedenen Stellen grasen. Alles, was er
tun muss, ist, ihrer aus einer unbeteiligten Distanz gewahr
zu sein.

Es bedarf keiner besonderen Erwdhnung, dass der Kuhhirte
nicht allein durch sein Gewahrsein der Kiihe erwachen wird.
Dafiir braucht es mehr, als nur achtsam zu sein. Genau hier
kommt die Wissensklarheit, sampajaniia, ins Spiel, welche
die Samen der Weisheit in den fruchtbaren Boden der acht-
samen Beobachtung pflanzt. Um es mit meinem fritheren
Gleichnis zu sagen: Ohne die Hefe des klaren Wissens wird

der Teig der Achtsamkeitspraxis nur ein Fladenbrot ergeben.



30 Satipatthana-Meditation: Ein Praxisleitfaden

Der weise Beitrag des klaren Wissens macht den Unterschied
zur Achtsamkeit des Kuhhirten aus. Dennoch, obwohl dem
Kuhhirten der entscheidende Teil der Weisheit fehlt, ist die
Betrachtung der Kiihe aus der Ferne dennoch ein gutes Bei-
spiel fiir die Empféanglichkeit und Weite des Geistes, die ich
fiir eine wichtige Dimension der Achtsamkeit halte.

Das Gleichnis vom Kuhbhirten ist nicht das einzige, das
diesen Sinn vermittelt. Eine weitere relevante Lehrrede ist
das Mahatanhasankhaya-sutta, das einen engen Geisteszu-
stand mit dem Fehlen von Kdrperachtsamkeit in Verbindung
bringt. Ein Zustand des Geistes, der weit, ja gar grenzenlos
ist, entsteht jedoch, wenn die Achtsamkeit auf den Korper
etabliert ist (MN 38; Analayo 2014a: 87 und 2017a: 40).
Hier steht das Vorhandensein von Korperachtsamkeit ein-
deutig in Verbindung mit einem weiten Geisteszustand.

Die Bedeutung dieser Weite des Geistes liegt in der um-
fassenden Sichtweise, die sich aus einer solchen aufgeschlos-
senen Haltung ergibt. Das ist in etwa so, als wiirde man ein
Foto mit einem Weitwinkelobjektiv aufnehmen. Eine solche
Weitwinkeloffenheit 14sst geistigen Raum zu, in dem Unter-
schiede nebeneinander existieren konnen. Die daraus resultie-
rende geistige Weite steht im Gegensatz zu der Engstirnigkeit
einer festen Uberzeugung, unsere spezifische Sichtweise oder
unser Verstindnis seien die einzig richtigen. Das heif3t nicht,
dass wir nicht mehr das Recht haben, eine Meinung zu ha-
ben. Es bedeutet jedoch, unsere personlichen Meinungen als
das zu sehen, was sie sind: nur Meinungen, die richtig sein
konnen oder auch nicht. Wir lernen, der Vielfalt Raum zur

Entfaltung zu geben, ohne Unterdriickung oder Negativitit.



1 Achtsamkeit 31

Mit ein wenig achtsamer Beobachtung konnen wir in
der Tat leicht feststellen, wie weitrdumig und zulassend
der Geist sein kann, wenn wir offen fiir Unterschiede und
Vielfalt sind, und wie eng und verkrampft, wenn wir selbst-
gerecht und verurteilend sind. Sich dieses Unterschieds be-
wusst zu werden, kann als gutes Hinweisschild dienen, um
zu bemerken, wenn der Geist von Offenheit zu Verschlos-
senheit wechselt.

Um eine aufgeschlossene Haltung mit dem vollen Pré-
sentsein im gegenwirtigen Moment zu verbinden, bedarf
es einer Art Anker. Es ist eine hdufige Erfahrung, dass die
Achtsamkeit verloren geht und der Geist irgendeiner Ablen-
kung oder Fantasie erliegt. Die Herausforderung besteht hier
darin, einen Anker zu finden, der die Kontinuitdt der Acht-
samkeit unterstiitzt, ohne dabei die Qualititen der Offenheit
und Empfanglichkeit zu verlieren. Mit anderen Worten: Der
Anker sollte etabliert werden, ohne zu stark zu fokussieren
und ohne eine Haltung einzunehmen, die zu sehr eingreift
und kontrolliert.

In meiner personlichen Erfahrung habe ich festge-
stellt, dass das hilfreichste Werkzeug im Umgang mit die-
ser Herausforderung die Art von Achtsamkeit ist, die im
Mahatanhdsankhaya-sutta erwahnt wird: die Achtsamkeit
auf den Korper. Einfach ausgedriickt, bedeutet Korperacht-
samkeit eine Form der Achtsamkeit, die sich auf die eine
oder andere Weise auf Aspekte des Korpers oder auf den
Korper als Ganzes bezieht. Es versteht sich von selbst, dass
beide Formen miteinander verkniipft sind. Das Gewahr-
werden von Teilen des Korpers stirkt das Gewahrsein des



32 Satipatthana-Meditation: Ein Praxisleitfaden

ganzen Korpers, ebenso wie das Gewahrsein fiir den ganzen
Korper leicht zum Gewahrsein seiner verschiedenen Teile
flihrt. In Anbetracht der Notwendigkeit, einen zu starken Fo-
kus zu vermeiden, ist die Form der Korperachtsamkeit, die
sich als Anker empfiehlt, die Achtsamkeit auf den gesamten
physischen Korper.

ACHTSAMKEIT AUF KORPERHALTUNGEN

Die Achtsamkeit auf den ganzen Korper kann mit zwei Kon-
templationen im Satipatthana-sutta in Verbindung gebracht
werden, die das Gewahrsein der Korperhaltungen und das
klare Wissen korperlicher Aktivititen beschreiben (MN 10).
Die Anweisungen fiir die erste dieser beiden lauten wie folgt:

Wenn man geht, weill man: ,,Ich gehe®; oder wenn man
steht, weill man: ,,Ich stehe; oder wenn man sitzt, weill
man: ,,Ich sitze; oder wenn man sich hinlegt, weill man:
,Ich liege*; oder, wie auch immer der Korper angeordnet
ist, weill man es entsprechend.

In diesem Abschnitt geht es nicht darum, irgendeine dieser
Haltungen auf eine besondere Art und Weise auszufiihren,
wie zum Beispiel eine Gehmeditation in Zeitlupe, sondern
einfach darum, sich der Korperhaltungen bewusst zu sein,
so, wie sie natiirlich auftreten. Meines Erachtens vermittelt
das den Eindruck eines kontinuierlichen Korpergewahrseins
zusammen mit dem klaren Wissen um die Haltung. Es ist
etwas Natiirliches und Ungekiinsteltes; tatsdchlich hilft die

Natiirlichkeit zu vermeiden, in den Autopilot-Modus zu ge-



1 Achtsamkeit 33

raten. Das kann leicht passieren, wenn wir uns antrainieren,
etwas immer auf eine bestimmte Art und Weise zu tun. Na-
tirliches Gehen ist auch das, was ich fiir die Gehmeditation
empfehlen wiirde, indem wir wihrend des Gehens einfach
im Gewahrsein des ganzen Korpers verweilen. Wenn wir ge-
hen, gehen wir einfach mit unserem ganzen Wesen.

Die Fahigkeit zu wissen, ob sich der Korper in einer die-
ser vier Haltungen befindet, beruht auf dem, was die klini-
sche Psychologie propriozeptives Gewahrsein nennt. Der
Begriff ,,Propriozeption‘ bezieht sich auf die Fahigkeit, die
Position des Korpers und seine Bewegungen wahrzuneh-
men. Selbst mit geschlossenen Augen sind wir in der Lage,
die Position unseres Korpers durch diese Art von Fahigkeit
zu erkennen. Es ist eine gefiihlte Wahrnehmung korperli-
cher Prasenz. Diese empfundene korperliche Prasenz bietet
ein leicht verfiigbares Gefiihl fiir das ,,Hier", und die Acht-
samkeit selbst hilt uns im ,,Jetzt”. Auf diese Weise kann die
Achtsamkeit auf den Korper raumliche und zeitliche Dimen-
sionen verbinden, was es uns erleichtert, ganz im Hier und
Jetzt zu sein.

Im normalen Alltag wird diese Empfindung korperlicher
Priasenz meist nicht wahrgenommen. Sie tritt jedoch schnell
in den Vordergrund der Aufmerksamkeit, sobald man das
korperliche Gleichgewicht verliert. Diese Empfindung kor-
perlicher Prisenz kann meditativ dadurch kultiviert werden,
dass man des Korpers in jeder Haltung gewahr wird. Das
setzt voraus, dass wir diese natiirliche Fahigkeit der Eigen-
wahrnehmung als einen Aspekt unserer Erfahrung anerken-
nen. Auf diese Weise wird sie weder, wie iiblich, ignoriert,



34 Satipatthana-Meditation: Ein Praxisleitfaden

noch nimmt sie das gesamte Aufmerksamkeitsfeld ein, wie
es der Fall ist, wenn ein Verlust des korperlichen Gleichge-
wichts auftritt. Eine solche meditative Kultivierung ist kein
gewaltsames Ergreifen des Korpers, sondern eher ein Ru-
hen in der Gegenwart des ganzen Kdrpers. Der Satz, den ich
zu verwenden pflege, um den Geschmack dieser Praxis zu
vermitteln, lautet: ,,Wir sind des Korpers in der Sitzhaltung
gewahr und lassen den Geist auf dem Kdorper ruhen, so wie
der Korper auf dem Kissen ruht.*

Richtig kultiviert, fiihrt eine solche Achtsamkeit gegen-
iiber dem Korper zu einem Gefiihl, fest im Korper verankert
zu sein; es ist ein verkorpertes Gewahrsein. Ein solches ver-
korpertes Gewahrsein muss andere Aufgaben und Tatigkei-
ten nicht storen, sondern kann sie begleiten. Das zu errei-
chen bedarf der Ubung. Die natiirliche Neigung des Geistes
ist, entweder zu fokussieren oder zu ignorieren. Das prop-
riozeptive Gewahrsein kann angewendet werden, um einen
Mittelweg zwischen diesen beiden Extremen zu kultivieren.

Die Kultivierung dieses mittleren Weges erfolgt eher
durch eine schrittweise Anndherung als durch bloBe Wil-
lenskraft. Ist das zentrierende und ausgleichende Potenzial
der Korperachtsamkeit einmal zu einer personlichen Erfah-
rung geworden, wird es leichter, auch in den schwierigsten
Situationen zum Korper zuriickzukehren. Der Korper ist im-
mer da, deshalb kann die Hinwendung der Achtsamkeit zu
ihm fast wie ein tragbares Meditationsgerit dienen, das in
jeder Situation griffbereit ist. Alles, was es braucht, ist, sich
eines Teils des Korpers bewusst zu werden und von dieser
Eingangstiir aus der Achtsamkeit zu erlauben, den ganzen



1 Achtsamkeit 35

Korper zu umfassen, was es dem Geist ermoglicht, in die-
sem umfassenden Gewahrsein als seinem Bezugspunkt zu
ruhen. Dieser an sich einfache Akt, sich mit Achtsamkeit der
Prisenz des Korpers zuzuwenden, kann die langweiligsten
Situationen in Ubungsgelegenheiten verwandeln. Im Stau
stehen, im Wartezimmer des Arztes sitzen, in einer langen
Schlange vor der Passkontrolle stehen — jede solche Situati-
on kann durch verkdrperte Achtsamkeit verwandelt werden.
Das ist die Kraft dieses Mittelwegs zwischen ausschlieBli-
cher Fokussierung und Ablenkung.

Die Vorteile der Kultivierung dieses mittleren Pfades
sind die Stabilitit und Kontinuitét der Achtsamkeit. Sie er-
moglicht es, die Liicke zwischen den formalen Meditatio-
nen wihrend eines Retreats oder einer Sitzperiode und den
tiaglichen Aktivitdten zu liberbriicken. Das ist entscheidend.
Damit die Meditationspraxis wirklich gedeihen kann, miis-
sen sich das formale Sitzen und das Alltagsleben zu einem
integrierten Ganzen entwickeln, wobei sich beide gegensei-
tig unterstiitzen. Das kann erreicht werden, indem man einen
Weg findet, die Prisenz der Achtsamkeit aufrechtzuerhalten,
unabhéngig davon, was man tun muss.

Wenn duflere Umstdnde die Kontinuitét der Achtsamkeit
erschweren, kann es hilfreich sein, einen Satz aus dem Teil
des Satipatthana-sutta zu verwenden, den ich den ,,Refrain®
nenne. Der betreffende Teil lautet: ,,Die Achtsamkeit ,Ein
Korper ist da® ist gegenwirtig.” Allein die Vergegenwir-
tigung dieses Satzes: ,,Ein Korper ist da* (oder seine Pali-
Entsprechung, atthi kayo) kann helfen, die Achtsamkeit auf
den Korper wiederherzustellen und in ihrer Kontinuitdt zu



36 Satipatthana-Meditation: Ein Praxisleitfaden

unterstiitzen. Die gleiche Art von Satz kann auch fiir die Be-
reiche der anderen satipatthanas verwendet werden. Wenn
die vorliegende Situation zum Beispiel starke Gefiihle her-
vorruft, konnte der zu verwendende geistige Satz lauten:
,,Gefiihl ist da®, atthi vedana.

Ein guter Weg, um ein praktisches Gefiihl dafiir zu be-
kommen, was es bedeutet, ein solches Korpergewahrsein
zu kultivieren, wire ein Spaziergang im Wald. Konnen wir
beim Spazierengehen im Wald einfach nur im Wald spazie-
ren? Ist es moglich, sich ganz auf den gegenwértigen Mo-
ment des Gehens zu konzentrieren? Konnen wir all unsere
Sorgen und Pflichten, unsere Rollen und Identititen sowie
den stindig aktiven mentalen Kommentator in uns fiir eine
Weile hinter uns lassen? Konnen wir beim Gehen im Wald
einfach wissen, dass wir gehen? Konnen wir aufgrund der
daraus resultierenden Verwurzelung im Gehen dem Geist
erlauben, weit offen und empfénglich fiir die Schonheit der
Natur um uns herum zu sein?

Das Errichten eines kontinuierlichen Gewahrseins in den
vier Haltungen bildet die Grundlage fiir die niichste Ubung,
die im Satipatthana-sutta beschrieben wird, namlich das
klare Wissen in Bezug auf verschiedene korperliche Akti-
vitdten. In diesem Zusammenhang bezieht sich ,klar wis-
send* auf ein allgemeines Gefiihl fiir Angemessenheit und
Anstand. Die gleiche Qualitdt kommt auch in dem Teil der
Lehrrede vor, den ich gerne als die ,,Definition bezeichne.
In diesem Zusammenhang scheint das klare Wissen einem
spezifischeren Zweck zu dienen, der meines Erachtens darin
besteht, uns an die sich verdndernde Natur aller Aspekte der



1 Achtsamkeit 37

Erfahrung zu erinnern. Im Sinne meines fritheren Gleichnis-
ses ist das in der Definition erwahnte klare Wissen die Hefe,
die fiir das Brot der Einsicht benotigt wird.

ACHTSAMKEIT BEI KORPERLICHEN AKTIVITATEN

Die Anweisungen im Satipatthana-sutta fir die Art der Wis-
sensklarheit, die fiir verschiedene korperliche Aktivititen
relevant ist, lauten wie folgt:

Beim Vorwirtsgehen und Zuriickkehren handelt man
wissensklar; beim Vorausblicken und Wegblicken han-
delt man wissensklar; beim Beugen und Strecken [der
Glieder] handelt man wissensklar; beim Tragen des
Obergewands und [anderer] Roben und [beim Tragen]
der Essensschale handelt man wissensklar; beim Essen,
Trinken, bei der Nahrungsaufhahme und beim Schme-
cken handelt man wissensklar; beim Stuhlgang und beim
Urinieren handelt man wissensklar; beim Gehen, Stehen,
Sitzen, Einschlafen, Aufwachen, Sprechen und Schwei-
gen handelt man wissensklar.

Manche Aspekte dieser Beschreibung beziehen sich speziell
auf den Lebensstil von Mdnchen und Nonnen. Versteht man
jedoch die Roben stellvertretend fiir die Kleidung im All-
gemeinen und die Essensschale stellvertretend fiir jedes zu
benutzende Werkzeug, kann die Beschreibung auch auf die
Laienpraxis bezogen werden. Die Wissensklarheit (sampa-
jannia) hat ihre Grundlage in der Gegenwart von Achtsam-

keit. Nur wenn wir dessen gewahr sind, was wir tun, kdnnen



