
HV (39875) p. 3 / 27.6.2025

Ulrich Dobhan OCD
Elisabeth Peeters OCD

Johannes
vom Kreuz –

Leben und Mystik
Eine Einführung



HV (39875) p. 4 / 27.6.2025

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Hermann-Herder-Straße 4, D-79104 Freiburg

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: Juan de la Cruz. Tito Plaza (Detail), Toledo.
Foto: Privat.

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN (Print) 978-3-451-39875-9

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84075-3



HV (39875) p. 5 / 27.6.2025

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Siglen und Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

1. Schriften des hl. Johannes vom Kreuz und der hl. Teresa . 17

2. Sonstige Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

Juan de la Cruz – Zeittafel . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

1. 1542–1563: Juan de Yepes – Kindheit und Jugend . . . . . 23

2. 1563–1568: Juan de Santo Matía – Karmelit im Stammorden 24

3. 1568–1591: Juan de la Cruz – Teresianischer
(„Unbeschuhter“) Karmelit . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

4. Posthume Daten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

1. Ein neuer Blick auf Juan de la Cruz.
Von der Hagiographie zur Biographie . . . . . . . . . . . 29

1.1. Juan de la Cruz in der Hagiographie . . . . . . . . . . . 30

1.2. Kindheit und Jugend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
War Juan de la Cruz ein Converso? . . . . . . . . . . . . 30
Und die Mutter Catalina Álvarez? . . . . . . . . . . . . . 31
Die Armut des Juan de Yepes . . . . . . . . . . . . . . . 33
Übersiedelung nach Medina del Campo . . . . . . . . . . 34
Ein Blick auf Juan vor seinem Eintritt in den Karmel . . . 36

1.3. Karmelit im Stammorden (OCarm) . . . . . . . . . . . 37
Der Novize . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
Der Student in Salamanca . . . . . . . . . . . . . . . . . 38

5



HV (39875) p. 6 / 27.6.2025

1.4. Begegnung mit Teresa . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
Teresa sucht Brüder für einen Neuanfang . . . . . . . . 39
Juans Krise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

1.5. Juan de la Cruz in der Schule Teresas . . . . . . . . . . 42
Sanftheit und Freundschaft mit Gott . . . . . . . . . . . 42
Juans „Praktikum“ bei den Schwestern . . . . . . . . . . 44

1.6. Der Neuanfang in Duruelo . . . . . . . . . . . . . . . 45
Teresas Werk im Reformklima der Zeit . . . . . . . . . 45
Die Anfänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
Die Lebensweise der ersten Brüder . . . . . . . . . . . . 48

1.7. Pastrana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
Ein anderer Geist: die Anziehungskraft des Rigorismus . 50
Catalina de Cardona und die Verführung des Rigorismus. 51
Ein anderer Orden, als Teresa es wollte . . . . . . . . . 53

1.8. Alcalá de Henares . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
Eine Schlüsselaufgabe, doch leider zu kurz . . . . . . . . 54

1.9. Ávila . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
Teresa und Juan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
Segensreiches Wirken im Kloster und im Stadtviertel . . 57
Juans Umgang mit außerordentlichen Phänomenen und
Exorzismen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
„Such dich in mir“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
Die Skizze des Gekreuzigten . . . . . . . . . . . . . . . 60
Zwischenspiel in Segovia . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

1.10. Juan als Gefangener in Toledo . . . . . . . . . . . . . . 64
Der historische Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
Das Generalkapitel von Piacenza . . . . . . . . . . . . 66
Das Kapitel von Almodóvar del Campo . . . . . . . . . 67
Der Konflikt zwischen Beschuhten und Unbeschuhten . . 68
Die zerknüllte Wahl . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Juan im Klosterkerker . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
Haftverschärfung: „ein sehr enger Kerker“ . . . . . . . . 71
Entstehung der Poesien . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
Juans Flucht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

1.11. Neuanfang in Andalusien . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
Prior in El Calvario . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
Baeza . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

6

Inhalt



HV (39875) p. 7 / 27.6.2025

Das Kapitel von Alcalá de Henares – Die Errichtung einer
eigenen Provinz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
Eine neue Enttäuschung . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

1.12. Granada . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
Die Klostergründung in Granada . . . . . . . . . . . . 84
Das Kapitel von Lissabon . . . . . . . . . . . . . . . . 87
Der Schriftsteller . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
Der Seelsorger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

1.13. Der Konflikt Gracián – Doria . . . . . . . . . . . . . . . 92
Spannungen wegen Dorias Leitungsstil . . . . . . . . . . 93
Das Generalkapitel in Madrid 1588 . . . . . . . . . . . 95
Die Leitung der Schwestern als neuer Konfliktpunkt . . . 96
Etappensieg für die Schwestern, Endsieg für Doria . . . . 97
Ausschluss Graciáns aus dem Teresianischen Karmel . . 98

1.14. Vorletzte Etappe: Segovia . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
Vertreter des Generalvikars der Kongregation . . . . . . 100
Juan als Erbauer des Konvents in Segovia . . . . . . . . 103
Juan als Seelsorger in Segovia . . . . . . . . . . . . . . 105
Juan de la Cruz – Jerónimo Gracián . . . . . . . . . . . 106
Das Generalkapitel von 1591 . . . . . . . . . . . . . . . 108

Exkurs: P. Jerónimo de la Madre de Dios Gracián Dantisco . 111

1.15. La Peñuela . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114

1.16. Úbeda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
Verleumdungskampagne gegen Juan de la Cruz . . . . . 118
Juans Krankheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
Der selige Heimgang – „Zerreiß den Schleier dieses süßen
Treffens“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
Die postume Verehrung Juans . . . . . . . . . . . . . . 124

1.17. Die Entstellung Juans in der Ordenstradition . . . . . . 126
Einschätzung des Werks und der Person Nicolás Dorias . 126
Das „Überleben“ eines entstellten Juan de la Cruz . . . . 129
Wiederentdeckung Juans und des teresianisch-sanjua-
nischen Charismas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131

7

Inhalt



HV (39875) p. 8 / 27.6.2025

2. „Die Großtaten des Geliebten bezeugen und
besingen“ (CB 14/15,2)
Das Gesamtwerk im Überblick – Drucklegung und
Rezeption . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133

2.1. Die Poesie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
Das authentische lyrische Korpus . . . . . . . . . . . . . 134
Poetische Texte fraglicher Authentizität . . . . . . . . . . 137

2.2. Die Prosaschriften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138
Die großen Prosakommentare . . . . . . . . . . . . . . . 138
Kleinere Schriften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
Die Briefe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

2.3. Drucklegung und Rezeption innerhalb und außerhalb des
spanischen Sprachraums . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
Die schwierige Rezeptionsgeschichte des Cántico . . . . . 143
Rezeptionsgeschichte der Poesie . . . . . . . . . . . . . . 145
Intertextueller Dialog mit der Literatur der Moderne . . . 145
Rezeption über den christlich-abendländischen
Kulturkreis hinaus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

2.4. Rezeption im deutschen Sprachraum . . . . . . . . . . . 147

3. Ein göttlich-menschliches Liebesabenteuer –
Der spirituelle Weg in Juans Erfahrung und Denken . . . 151

3.1. Ein spannendes, mehrdimensionales Gottesbild . . . . . 153
Ein Liebender ohne jede Ambivalenz . . . . . . . . . . . 153
Liebe als Schlüssel zur Schöpfungs- und Erlösungstheologie 156
Der große Unbekannte, der alles übersteigt . . . . . . . . 158
Der in unserer tiefsten Mitte Gegenwärtige . . . . . . . . 159

3.2. Dynamik der umwandelnden Liebe Gottes . . . . . . . . 161
Liebevolle Aufmerksamkeit als großer Rahmen . . . . . . 163
Gottes liebevolle Aufmerksamkeit für uns . . . . . . . . . 163
Liebevolle Aufmerksamkeit für Gott . . . . . . . . . . . . 164
Liebevolle Aufmerksamkeit in Gott . . . . . . . . . . . . 164

3.3. Wegetappen oder Stadien als Orientierungshilfen . . . . 165
Weite und Vielfalt: die vielen Wege Gottes . . . . . . . . . 165
Die traditionellen Schemata . . . . . . . . . . . . . . . . 166

8

Inhalt



HV (39875) p. 9 / 27.6.2025

Der Weg des Wesentlichwerdens der Beginnenden:
Neuordnung der Prioritäten und Konzentration auf das
Wesentliche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167
Der Erleuchtungsweg der Fortgeschrittenen: im göttlichen
Licht neu und tiefer sehen . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
Der Einungsweg der Vollkommenen: tiefe Gotteinung und
geistliche Vermählung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169
Hier gibt es keinen Weg mehr: Feier der Liebe – Freiheit des
Geistes – Himmel auf Erden bzw. eschatologischer Ausblick 170

3.4. Juans spirituelle Anthropologie und Begriffssprache . . . 172

3.5. Die einzelnen Bereiche und wie sie für Gott durchlässig
werden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174

3.6 Gesunde Askese, die frei macht, und Freude am Leben . 177
Gott als Todo/Nada . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178
Gott und seine Geschöpfe stehen nicht in Konkurrenz . . . 178
Maßlose Gier und Selbstbeschränkung, die frei macht . . . 179
Geistlich erwachsen werden . . . . . . . . . . . . . . . . 180
Und am Ende viel tiefere Freude und mehr Genuss . . . . 181

3.7. Kontemplation als „Sprache Gottes“ und „Liebeswissen-
schaft“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
Unverdient geschenkte Selbstmitteilung Gottes . . . . . . 182
Vom „Unvermögen zu beten“ zur tiefsten Gotteinung . . . 184
Zu Gott erwachen und die Wirklichkeit mit seinen Augen
sehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186

3.8. Liebende Gegenwart in dunkler Nacht . . . . . . . . . . 188
Dunkle Nacht als Wachstumskrise . . . . . . . . . . . . . 189
Dunkle Nacht als transformatives Geschehen . . . . . . . 190
Nacht des Geistes oder Depression – oder beides? . . . . . 193
Zwei Zugänge zum Kommentar: die Dunkle Nacht als
Liebesgeschichte und als narrativeTheologie . . . . . . . . 194

4. Mystische Liebeslyrik mit einer Aufschlüsselung
in Prosa. Juan de la Cruz als mystischer Dichter und
Mystagoge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199

4.1. Mystik als universales, nicht in Worten fassbares, das
Leben positiv umwandelndes Phänomen . . . . . . . . . 200
Eine Begriffsklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200

9

Inhalt



HV (39875) p. 10 / 27.6.2025

Elitär und spektakulär? Engführungen und Verirrungen . 202
Universal und völlig unaussprechlich . . . . . . . . . . . 203
Umsonst geschenkt, „wann und wie und wo Gott will“
(3S 42,3) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204
Mystische Erfahrung ist transformativ . . . . . . . . . . . 206

4.2. Liebeslyrik als Vehikel für mystische Erfahrung . . . . . 208
Mystische Liebeslyrik: eine Sprache für das
Unaussprechliche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
Lyrik heißt Gesang: die Liedkultur Spaniens und in Teresas
Klöstern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
Unvergessen bei den Karmelitinnen . . . . . . . . . . . . 211
… doch in literarischen Kreisen die „großen Abwesenden“ . 212
Hohe Kunst – und der Rest ist Gebrauchspoesie? . . . . . 215

4.3. Juans Symbolsprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215
Unnachahmliche Originalität, die aus den Quellen schöpft 215
Menschliche Liebe als Allegorie für die göttliche Liebe . . . 218
Nacht und Licht bzw. Feuer als universale Ursymbole . . . 220
Semitische Quellen als Schlüssel zu Juans Bildsprache . . . 223
Polysemie: die Mehrdeutigkeit semitischer Sprachen . . . . 224
Einflüsse der islamischen Sufi-Mystik der Šāḍilī-Schule . . 226
Einflüsse vom hebräischen Hohelied . . . . . . . . . . . . 228

4.4. Juans lyrische Formsprache . . . . . . . . . . . . . . . . 229
„Poetische Zweisprachigkeit“ . . . . . . . . . . . . . . . . 229
Ein unkonventioneller „semitischer“ Sprachstil . . . . . . 230

4.5. Prosakommentare als Aufschlüsselung der großen
Gesänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232
Schriftliche Fassung mystagogischer Vorträge . . . . . . . 232
Eine nicht immer durchgehaltene Vorgabe . . . . . . . . . 233
Für viele Deutungen offen . . . . . . . . . . . . . . . . . 236
„Unlogische“ und scheinbar willkürliche Aufschlüsselungen 236
Eine sufitische Technik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 238

4.6. Die Iberische Halbinsel: ein Schmelztiegel orientalischer
und abendländischer Kulturen . . . . . . . . . . . . . . 240

5. Hinweise zur Lektüre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245

10

Inhalt



HV (39875) p. 11 / 27.6.2025

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249

Abbildungsnachweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 282

Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 282

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 283

Karte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304

11

Inhalt



HV (39875) p. 12 / 27.6.2025



HV (39875) p. 13 / 27.6.2025

Vorwort

Dieses Buch greift einen Impuls auf, den der Münchener Professor
em. für Romanische Philologie Bernhard Teuber in seinem Geleit-
wort zu unserer im Spätherbst 2024 im Verlag Herder erschienenen
zweibändigen Gesamtausgabe der Poesie und Prosa des großen spa-
nischen Mystikers Johannes vom Kreuz – Juan de la Cruz (1542–1591)1
mit folgenden Worten setzte: Die „umfassende und überaus kenntnis-
reiche,wissenschaftlichenAnsprüchen genügende Einführung“ enthalte
„eine akkurate Biographie, eine Erläuterung des schriftstellerischen
Werkes und eine originelle theologische Auslegung“, darum sei sie
eigentlich „ein Buch für sich“.2 Dieser Gedanke hat inzwischen bei
einer Reihe von Lesern und Leserinnen ein Echo gefunden.

So erscheint es nicht nur sinnvoll, sondern ein Gebot des Augen-
blicks, die Einführung dem interessierten Publikum, das vor allem
eine profunde, neuesten Erkenntnissen entsprechende Einführung
in Johannes’ Leben und seine Mystik sucht, in einem Handbuch zur
Verfügung zu stellen.

Der Johannes vom Kreuz, der den Leserinnen und Lesern hier
begegnet, wird sie vermutlich in mancherlei Hinsicht überraschen,
auch dann, wenn sie zu denjenigen gehören, die längst den verbor-
genen Schätzen in seinen Schriften auf die Spur gekommen sind. Es
lohnt sich, Juan de la Cruz als Menschen, als Wegbegleiter, als mys-
tischen Dichter und Lehrer der Mystik neu und tiefer kennenzuler-
nen. Denn Johannes vom Kreuz hat unserer krisengeschüttelten Zeit,
in der viele nach einer tragfähigen, erfahrungsgesättigten Spirituali-
tät suchen, viel zu sagen.

Wer war Johannes vom Kreuz – oder Juan de Yepes, wie sein
weltlicher Name lautete? Eine Antwort auf diese Frage versucht seine
erste historisch fundierte Biographie in deutscher Sprache zu geben.
Viele Details der Hagiographie, die bis heute das Bild von ihm be-
stimmen, werden darin als fromme Phantasien einer Epoche ent-

13



HV (39875) p. 14 / 27.6.2025

larvt, die sich eher dem barocken Heiligkeitsideal als der histori-
schen Wahrheit verpflichtet wusste. In Wirklichkeit widersprechen
Johannes’ Herkunft und Werdegang manchem, was wir über ihn zu
wissen glaubten. Dafür zeigt er sich immer mehr als konsequenter,
aber sehr liebenswerter und weitherziger Gottsucher und als einer
der ganz wenigen Mitarbeiter Teresas von Ávila, die ihre Ablehnung
des Rigorismus und ihr Ideal der suavidad, des sanften, humanen
Weges teilten. Es gehört zur Tragik seines Lebens, dass ihm diese
Einstellung viel Leid eingebracht hat. Und es gehört zur Tragik des
Teresianischen Karmel und der Frömmigkeitsgeschichte überhaupt,
dass es nach dem Tod der beiden Gründergestalten den Rigoristen
im neuen Orden gelang, ein völlig entstelltes Bild von Johannes’ Per-
sönlichkeit und seiner Lehre in Umlauf zu bringen, das fast 400 Jahre
lang enormen Einfluss ausübte. Die vorliegende Einführung bietet
eine detaillierte Darlegung des historischen Hintergrundes für diese
Entwicklung. Der von tendenziösen Übermalungen befreite Johan-
nes vom Kreuz gewinnt Konturen als Mensch, Mystiker und Teresia-
nischer Karmelit.

Hinzu kommt eine neue Sicht auf die Liebesmystik und die Mys-
tagogie Johannes’ vom Kreuz, die deutlich macht, dass bei ihm die
Mystik der Askese vorausgeht und immer nur das sinnvoll ist, was
dem Leben dient. Besonders aktuell in der heutigen kirchlichen und
gesellschaftlichen Krise sind die Klärung des „Mystik“-Begriffs und
Johannes’ in die Weite führendes Gottesbild, das zutiefst biblisch und
christlich, aber von infantilen Vorstellungen befreit ist und zugleich
vor fundamentalistischen oder dogmatischen Engführungen schützt.

Sowohl literarisch als auch spirituell Interessierte finden hier
neue, im deutschen Sprachraum wenig rezipierte Einsichten in den
Zusammenhang zwischen der mystischen Poesie des Johannes vom
Kreuz und seinen Prosakommentaren sowie neue, kulturübergrei-
fende hermeneutische Zugänge, die ein tieferes Verständnis seiner
Bildsprache ermöglichen. Daraus ergeben sich auch hochaktuelle
Impulse für den interkulturellen und den interreligiösen Dialog.

Alle Zitate aus den Schriften des Johannes vom Kreuz sind der
oben erwähnten Gesamtausgabe entnommen. Diese vollständig neue
Übersetzung auf der Grundlage der Forschungsergebnisse und in
zeitgemäßer, dynamisch äquivalenter Sprache ist besonders um eine
inhaltlich korrekte, aber heutigem Sprachgebrauch angepasste Über-

14

Vorwort



HV (39875) p. 15 / 27.6.2025

tragung traditioneller Begriffe der Frömmigkeitsgeschichte bemüht,
die nicht mehr oder nur mehr sehr einseitig verstanden werden.

Ein besonderes Dankeschön für die jahrzehntelange angenehme Zu-
sammenarbeit gebührt dem Lektor und langjährigen Programmlei-
ter Theologie des Verlages Herder, Herrn Dr. Bruno Steimer. Auf
seine große Fachkompetenz, sein Verständnis für unsere Anliegen
und seine fraglose Unterstützung, auch dann, wenn der Druck eines
anspruchsvollen Manuskripts einmal nicht mit der gewohnten Zü-
gigkeit und Perfektion vonstattengeht, haben wir uns stets verlassen
können.

Würzburg/Kirchzarten, Ostern 2025 Ulrich Dobhan OCD /
Elisabeth Peeters OCD

15

Vorwort



HV (39875) p. 16 / 27.6.2025



HV (39875) p. 29 / 27.6.2025

1. Ein neuer Blick auf Juan de la Cruz

Von der Hagiographie zur Biographie

„Juan de la Cruz – ein Heiliger ohne Biographie“, so lautet der Titel
eines kurzen Beitrags von Teófanes Egido in der Kulturzeitschrift
Ínsula, die anlässlich der Vierhundertjahrfeier des Todes des Kir-
chenlehrers der Mystik 1991 herausgekommen ist.1 Damit wird nicht
gesagt, dass es bis zu diesem Jahr keine Beschreibungen von Juans
Leben gegeben hätte, doch handelte es sich weniger um im heutigen
Sinn biographische als vielmehr um hagiographische Darstellungen,
die in erster Linie der Erbauung dienen sollten. Sie waren typische
Früchte der barocken Mentalität, die zur Zeit von Juans Tod und
auch noch lange danach bis weit ins 20. Jahrhundert hinein bei die-
sem Genre vorherrschte. Typisch für sie ist ein gewisser Triumpha-
lismus, der sich nach dem Konzil von Trient mit seinen klaren De-
finitionen und Verurteilungen im katholischen Lager eingestellt hat
und von dem besonders der Bereich der Frömmigkeit geprägt war,
aber auch die Literatur und die Kunst. Die Katholiken wussten wie-
der, was katholisch war. Ein weiteres Kennzeichen ist, dass vor allem
das Außerordentliche und Übernatürliche, die „Wunder“, in den
Vordergrund rücken: Heilige sind Menschen, die Visionen haben
und Wunder vollbringen, oft schon von Mutterleib an, wie es der
Mentalität in der damaligen sakralisierten Gesellschaft entsprach.2

Es ist daher nicht verwunderlich, dass auch die Vorstellung von
„Heiligkeit“ davon beeinflusst war, was sich bis in die Zeugenaussa-
gen in den Prozessen auswirkte. So war es damals nicht vorstellbar,
dass es Heilige aus Converso-Kreisen3 oder solche, die nicht zum
Adel gehörten, geben konnte, da die Vorstellung vorherrschte, dass
jemand, der zu den himmlischen Eliten gehörte, auch auf Erden zur
herausgehobenen Schicht des Adels gehören müsse. Also wurde das
schlicht vorausgesetzt und nach Beweisgründen gesucht. Was nicht
gegeben war, das arbeiteten die Hagiographen umso ausgiebiger he-
raus, um jeden Zweifel im Keim zu ersticken.

29



HV (39875) p. 30 / 27.6.2025

1.1. Juan de la Cruz in der Hagiographie

Obwohl Juan de la Cruz gegen Ende seines Lebens bei den Oberen in
Ungnade gefallen war, wie weiter unten noch gezeigt wird, wurde er
von vielen Menschen vom Augenblick seines Todes an verehrt.4 Es
entstanden schon bald umfangreiche Hagiographien,5 die das Bild
des heiligen Juan de la Cruz bis weit ins 20. Jahrhundert hinein präg-
ten.6 Diesem barocken Heiligkeitsideal verdanken wir u. a. die vielen
Wunder und außerordentlichen Ereignisse, die schon aus dem Leben
des kleinen Juan berichtet werden7 und im Lauf seines Lebens
immer wieder auftauchen. Laut José de Velasco, der in seiner Hagio-
graphie über den Bruder Juans, Francisco, auch viele Details über
Juan selbst berichtet, erschien Juans Mutter ihm nach ihrem Tod,
um ihm zu sagen, dass sein Vater adelig war; seine adelige Abstam-
mung und sein ursprünglicher Reichtum gehen also, in Überein-
stimmung mit dem damaligen Heiligkeitsideal, auf die Phantasien
dieses Autors zurück,8 denn nur ein Adeliger mit „reinem Blut“
konnte ein Heiliger sein.

1.2. Kindheit und Jugend

Geboren 1542 in Fontiveros, Provinz Ávila,9 als letzter von drei Söh-
nen des Gonzalo de Yepes und seiner Frau Catalina Álvarez, verlor
Juan schon als Kind seinen Vater und seinen Bruder Luis, die an
Krankheit bzw. Unterernährung starben, während er zeitlebens klein
von Gestalt blieb.10

War Juan de la Cruz ein Converso?11

Auf diese Frage gibt es bis jetzt keine historisch dokumentierte Ant-
wort, wie im Fall Teresas, was von allen Forschern anerkannt wird,
doch gibt es mehr oder weniger gut begründete Vermutungen,12 de-
nen je nach Einstellung des jeweiligen Forschers mehr oder weniger
Gewicht beigemessen wird. J. C. Gómez-Menor Fuentes, der sich
jahrzehntelang mit der Erforschung der Genealogien von Toledaner
Familien beschäftigt hat,13 schreibt im Zusammenhang mit der Fa-

30

1. Ein neuer Blick auf Juan de la Cruz



HV (39875) p. 31 / 27.6.2025

miliengeschichte Johannes’ vom Kreuz, dass das Ehepaar Gonzalo de
Yepes und Elvira González, das der Inquisition für seine Aussöh-
nung14 eine beträchtliche Summe Geld zahlen musste, – „sehr wahr-
scheinlich“ – die Großeltern väterlicherseits von Juan de la Cruz sei,
also die Eltern seines Vaters, der vermutlich in den Jahren 1499–1504
in Torrijos geboren wurde; das würde bedeuten, dass Juan de la Cruz
ein sogenannter Converso war.15 Doch bis jetzt können diese Ergeb-
nisse, wie gesagt, nicht als historisch gesicherte Fakten gelten, und
dennoch gibt es eine Reihe heutiger Forscher, die ihnen viel abge-
winnen können und die Abstammung Juans aus Converso-Kreisen
schon fast als historisches Faktum betrachten.16

Noch von einer ganz anderen Seite erhält die These von Juans
Converso-Ursprüngen lebhafte Unterstützung. In ihrer Einführung
zu ihrer Edition von Juans Cántico espiritual schreibt Lola Josa:

„Wenn man eines Tages unwiderlegbar beweisen könnte, dass Juan de la
Cruz von seinem 1495 durch die Inquisition ‚ausgesöhnten‘ Großvater Gon-
zalo de Yepes … abstammen würde, wenn man also ein Dokument fände,
das ein für alle Mal jeglichen Schatten von Zweifel über seine mehr als
wahrscheinliche jüdische Abstammung beseitigen würde, so würde das
nicht mehr Licht bringen als das, was er mit seinem Cántico espiritual
geschaffen hat. Ganz im Stillen hat er während seiner Studienjahre in Sa-
lamanca inmitten eines Kreises von Humanisten, die das hebräische Erbe
des mittelalterlichen Spaniens weitergegeben haben, Luft geholt … Er war,
mit oder ohne offizielle Matrikel, Student von Professoren, die in ihren
Erklärungen der Bibel von den Originalsprachen ausgingen und die Fehler
aufzeigten, denen die Vulgata verfallen war, und darüber hinaus in ihre
Darlegungen exegetische Konzepte und Methoden übernommen hatten,
die für die Kabbala typisch sind; und nicht zu vergessen, einige von diesen
Professoren waren Sephardim.“ 17

Diesem Argument ist nichts mehr hinzuzufügen.

Und die Mutter Catalina Álvarez?

Von der Mutter des hl. Juan de la Cruz kennt man gerade noch den
Namen. Vielleicht müssen wir uns mit dem zufriedengeben, was José
Velasco in seiner Hagiographie über Francisco, den Bruder Juans,
berichtet, „dass Catalina Álvarez vor ihrer Verehelichung bei einer

31

1.2. Kindheit und Jugend



HV (39875) p. 32 / 27.6.2025

Frau in Fontiveros lebte, die sie aus Toledo hierhergebracht hatte.“ 18 In
Fontiveros, im Haus jener Frau, deren Namen wir nicht kennen,
lernten sich Gonzalo de Yepes und Catalina Álvarez kennen und
heirateten, evtl. um das Jahr 1528.19 Letztere hatte für die Armut des
Ehepaares eine große Bedeutung, denn diese wurde damit erklärt,
dass der Vater Juans aufgrund seiner nichtstandesgemäßen Heirat
von den reichen und adeligen Verwandten in Toledo enterbt worden
sei, was dann zur romantisch verklärten Idee einer Liebesheirat
führte.20 Wir wissen heute, dass es bis in die Zeit der Aufklärung
hinein keine Liebesheirat gegeben hat; die Ehen wurden von den
Eltern arrangiert und zwischen zwei gesellschaftlich ebenbürtigen
Personen geschlossen. Hauptziel der Ehen war die Zeugung von
Nachkommenschaft zur Erhaltung der Familie, die Liebe fand au-
ßerhalb der Ehe statt. Gegenüber der Jungfräulichkeit, dem „Stand
der Vollkommenheit“, galten die Ehen ohnehin als minderwertig.21
Und wir können es, wie oben gezeigt, als sehr wahrscheinlich anneh-
men, dass Gonzalo de Yepes aus einer Converso-Familie stammte,
deshalb wohl nicht arm, aber kein Adeliger war. Warum also geriet
er dann durch die Heirat mit Catalina Álvarez in Armut, wenn es
nicht wegen einer Liebesheirat war? Das hat manche Forscher zur
Frage geführt, was denn nun der Makel Catalinas gewesen sei.

Der schon genannte Toledaner Genealogienforscher José Gómez-
Menor Fuentes trägt die These vor, dass sie eine Moriske, also eine
(zwangs-)getaufte Maurin und vielleicht sogar Sklavin gewesen sein
könnte und somit zur untersten Klasse der Gesellschaft von Toledo
gehört hätte. Noch andere damals als entehrend geltende Umstände,
wie Tochter eines aufgehängten Verbrechers oder eines wegen Rück-
falls in jüdische religiöse Praktiken öffentlich Verbrannten zu sein,
könnten eine Rolle gespielt haben. Doch selbst José Gómez-Menor
Fuentes schließt seine Vermutungen ab mit den Worten: „Den wirk-
lichen Makel der Catalina Álvarez werden wir wohl nie erfahren,“22
aber ebenso wenig die Gründe, warum Gonzalo de Yepes sie schließ-
lich geheiratet hat, doch könnte man damit bestens die Einflüsse der
muslimischen Mystik auf die Poesie und das Temperament des Juan
de la Cruz erklären. Das haben renommierte Forscher auch getan,
wie J. Jiménez Lozano und R. Rossi.23 All diesen Versuchen, Catalina
als Moriske zu vereinnahmen und durch sie eine Beeinflussung Ju-
ans mit der Tradition der Muslime zu erklären, steht jedoch das ka-

32

1. Ein neuer Blick auf Juan de la Cruz



HV (39875) p. 33 / 27.6.2025

tegorische Nein des besten Kenners der Morisken in der Gegend von
Ávila, Serafín de Tapia, entgegen:

„Sie hatte keinen maurischen Ursprung und es gab keinerlei Weitergabe
maurischer Kultur an Juan auf mündlichem Weg; die Moriscos hielten sich
sehr zurück, ihre religiösen Praktiken zu veröffentlichen und noch viel we-
niger sie weiterzuerzählen.“24

Es spricht also vieles dafür, dass Juan de la Cruz, wie Teresa, durch
seinen Vater ein Converso war, auch wenn es dazu keinerlei Doku-
mentation gibt; über seine Mutter wissen wir historisch überhaupt
nichts Gesichertes, doch gibt es Hinweise, die in Richtung einer
muslimischen Abstammung weisen. So ist dokumentarisch belegt,
dass es in Fontiveros und Arévalo damals überdurchschnittlich viele
Morisken gab, dass Catalina sowohl in Arévalo als auch in Medina
im Moriskenviertel unterkam, wobei wir den Grund nicht wissen,
und dass ein tejedor de buratos,25 was Juans Vater nach der Aussage
seines Sohnes gewesen ist,26 nicht nur die allerunterste Klasse der
Weber bildete, sondern seine Arbeit so niedrig eingestuft wurde, dass
sie nur von Morisken getan wurde.27

Die Armut des Juan de Yepes

Die Armut des Juan de Yepes ist ohne jeden Zweifel ein Faktum in
seinem Leben, unabhängig von der Frage, wie die Biographen bzw.
Hagiographen damit umgegangen sind. Nach der Verheiratung von
Gonzalo de Yepes mit Catalina Álvarez, evtl. um das Jahr 1527, wur-
den ihnen drei Söhne geboren: 1530 Francisco, dann Luis und
schließlich 1542 Juan.28 Das Jahrzehnt 1540 bis 1550 ist in die Ge-
schichte Kastiliens als eine Zeit der Hungerjahre eingegangen, ins-
besondere die Jahre 1540 bis 1542 und 1545,29 also gerade die Jahre
um die Geburt Juans. Er wird zeitlebens Spuren davon mit sich tra-
gen, ebenso wie sein Bruder Francisco auch, der

„als Folge kindlicher Unterernährung geistig etwas zurückgeblieben war
und ein Leben lang an der Grenze zur Kriminalität lebte, womit er den
Typus des santo pícaro – des ‚heiligen Schelmen‘ – verkörperte.“30

33

1.2. Kindheit und Jugend



HV (39875) p. 34 / 27.6.2025

Auf der Suche nach Abhilfe begibt sich die Mutter mit den beiden
Söhnen Francisco und Juan – der mittlere, Luis, war schon an Unter-
ernährung gestorben –in ihre und ihres Mannes Heimat, um Hilfe
für ihre Kinder zu finden, wo ein Bruder ihres Mannes, Diego de
Yepes, Erzdekan oder Erzdechant war.31 Er wollte aber den Kindern
nicht helfen, weil sie noch so klein wären; daraufhin wanderte sie ins
ca. 40 km entfernte Gálvez, wo ein anderer Bruder ihres Mannes,
Juan de Yepes, Arzt war; er nahm Francisco auf und versprach, auch
in seinem eigenen Interesse, da er kinderlos war, für ihn zu sorgen,
was jedoch seiner Frau nicht passte. Nach einem Jahr kehrte Catalina
von bösen Ahnungen geplagt zurück und holte ihren Sohn wieder zu
sich.32

José de Velasco ist der einzige von den frühen Hagiographen, der
von diesen Reisen berichtet,33 was die Frage aufwirft, ob sie jemals
stattgefunden haben bzw. warum die drei Hagiographen José de Je-
sús María (Quiroga), Alonso de la Madre de Dios (Martínez Fernán-
dez) und Jerónimo de San José (Ezquerra) nichts davon berichten.
Pablo M. Garrido meint, um nicht von Torrijos bei Toledo sprechen
zu müssen, dessen große Anzahl von Conversos sprichwörtlich war,
was den Verdacht einer jüdischen Abstammung Juans hätte nähren
und sich für die Seligsprechung negativ hätte auswirken können.34
Doch sprechen alle Hagiographen von der Herkunft des Vaters Juans
aus Toledo. Vielleicht haben diese Reisen doch nicht stattgefunden,
so dass sie sich nur der Phantasie Franciscos, des Bruders Juans, ver-
danken, dessen „Biographie“ José de Velasco schreibt? Außer der
jahrhundertelangen Tradition zugunsten dieser Reisen halten auch
fast alle modernen Historiker an ihnen fest.35

Übersiedelung nach Medina del Campo

1551 kam die Mutter, nach einem Aufenthalt von zwei bis drei Jahren
in Arévalo, wo Francisco sich mit Ana Izquierdo verheiratete, mit
ihrer kleinen Familie und der Hoffnung auf bessere Lebensbedin-
gungen36 nach Medina del Campo,37 damals im Gegensatz zu heute
ein wichtiges Zentrum vor allem für den Handel mit Textilien, und
eine bedeutende internationale „Messestadt“, sogar auf europäischer
Ebene. Als Juan de la Cruz ankam, hatte es ca. 15.000 Einwohner mit

34

1. Ein neuer Blick auf Juan de la Cruz



HV (39875) p. 35 / 27.6.2025

den verschiedensten Berufen und Beschäftigungen38 und einer orga-
nisierten Armenfürsorge, die Catalina und ihren beiden Söhnen als
„pobres de solemnidad“– Armenhilfe-Empfänger zugutekamen.39

Juan hatte Glück, dass er in Medina del Campo im Colegio de los
Doctrinos aufgenommen wurde, einer Einrichtung der Cortes de
Castilla mit dem Ziel, dem Problem der Straßenkinder Herr zu wer-
den.40 Er war eines von vielen armen Waisenkindern, die ohne diese
Einrichtung, die wie ein Internat mit Tagesordnung, Unterrichts-
stunden und Arbeitseinsätzen funktionierte, leicht auf krumme We-
ge geraten wären. Geleitet wurde es damals von Rodrigo de Dueñas y
Hornaza, einem Millionär mit jüdischem Hintergrund. Die Kinder,
übrigens nur Jungen und keine Mädchen, begleiteten Beerdigungen
mit ihren Fackeln oder verrichteten in einem der vielen Klöster
Dienste als Ministranten.41 Es wurden ihnen gute Sitten, die christ-
liche Lehre und Lesen und Schreiben beigebracht.42

Gleichzeitig tat Juan Dienst im Hospital de las Bubas, einem von
14 Krankenhäusern in Medina, einer Einrichtung für Menschen, die
an Syphilis oder anderen ansteckenden Krankheiten litten, mit 40–
50 Betten und genügend Platz für solche, die ihr eigenes Bett mit-
brachten, so dass dort bis zu 200 Personen im Jahr versorgt werden
konnten.43 Gerade in Medina, einer internationalen „Messestadt“,
erwies sich diese Einrichtung als sehr wichtig.

Der schon erwähnte Rodrigo de Dueñas y Hornaza war auch be-
müht, Jesuiten nach Medina zu bringen, und verschaffte den ersten
sechs ein Haus und alles, was für einen regulären Betrieb nötig war,
der 1552 mit der Ernennung des ersten Rektors einsetzte. 1553 gab es
bereits 23 Jesuiten in Medina del Campo. Juan hatte zum zweiten
Mal Glück, da er ab 1559 in diesem neuen Kolleg Aufnahme fand,
wo er bei ausgezeichneten Lehrern eine hervorragende humanisti-
sche und philosophische Bildung erhielt und trotz seiner Beschäfti-
gung im Hospital de las Bubas den regulären vierjährigen Kurs in
Grammatik und Rhetorik absolvierte.44 Hier in Medina lernte Juan
Latein, das auch als Unterrichtssprache benutzt wurde, und Grie-
chisch, machte dichterische Übungen in seiner Muttersprache und
auf Latein45 an der Hand von Vergil, Boscán, Garcilaso und anderer
spanischer Dichter der Renaissance.46 Eine besondere Erwähnung
verdient das Studium des Karmeliten Baptista Spagnoli, bekannt als
Mantuanus, der im Orden als Seliger verehrt wird, denn dessen

35

1.2. Kindheit und Jugend



HV (39875) p. 36 / 27.6.2025

Werk Parthenice Mariana mit seinen 2.866 Hexametern wurde 1561
in Medina del Campo für den Gebrauch im Kolleg der Jesuiten ge-
druckt. Darin wird Juan mit der „Geschichte“ des Karmel und seinen
frommen Traditionen bekannt gemacht; manch einer meint, dass
ihn das zum Eintritt in den Karmel bewegt haben könnte.47 J. V.
Rodríguez schreibt, dass Juans Dichtung viele Ähnlichkeiten mit
derjenigen des Mantuanus aufweist.48

Der Rektor des Hospitals de las Bubas, Alonso Álvarez de Toledo,
der Juan in jeder Hinsicht gefördert hat, machte sich vielleicht Hoff-
nungen, ihn nach seiner Priesterweihe als Kaplan an sein Kranken-
haus zu bekommen, doch Juan klopfte 1563 an der Pforte des Kar-
melitenklosters zur hl. Anna in Medina del Campo an.

Ein Blick auf Juan vor seinem Eintritt in den Karmel

José Vicente Rodríguez kennzeichnet Juans Persönlichkeit vor sei-
nem Eintritt in den Orden so:
– Schon früh Halbwaise;
– Bittere Armut in der Familie, was zu verschiedenen Ortswechseln

zwingt;
– Erste Studien und Aufgaben in Medina del Campo: studieren und

arbeiten;
– Unterwegs auf den Straßen Medinas unter Händlern, Gaunern,

Gauklern als Bettler für das Colegio de los Doctrinos und dann
für die Kranken im Hospital de las Bubas;

– Erfahrungen als Pfleger von Syphiliskranken, eine der damals wi-
derlichsten Krankheiten; ein Echo ist folgende Stelle im Aufstieg:

„Aus der Freude an süßen Düften entsteht in der Seele Widerwillen gegen
die Armen, was gegen Christi Lehre ist, Abneigung gegen die Dienerschaft,
geringe Herzenshingabe, wenn es um niedere Dinge geht, und mangelnde
Sensibilität für Geistliches, zumindest je nach Stärke ihrer Gelüste.“
(3S 25,4)

– Erfahrung mit der Armut in Form von Entbehrung und Hunger
als Grundlage für seine Option für ein Leben, in dem nicht mate-
rielle, sondern geistige Werte und Wesentliches absolute Priorität
haben; Zufriedenheit mit dem, was es gab;

36

1. Ein neuer Blick auf Juan de la Cruz


