
45

Welt der Lebewesen: die Sensitivität ebenso wie die Verant-
wortung eines Bodhisattva. Hongzhi beschreibt diesen Pro-
zess der meditativen Verwirklichung so:

Die Nasenlöcher der alten Meister und der Lebenspuls der 
Flickenkutten-Mönche bestehen darin, festzuhalten und dann 
in die Aktivität loszulassen, so dass wir alle unsere eigene Frei-
heit entdecken. Deshalb heißt es: das falsche (Denken) wird 
angehalten und zwangsläufig entsteht Stille, Stille entsteht und 
Weisheit erscheint, Weisheit entsteht und zwangsläufig löst 
sich Stille (im aktiven Handeln der Weisheit) auf. Klar und 
deutlich, dies ist die einzig authentische Sicht. 

Für Hongzhi liegt der ganze Sinn der Praxis darin, „dich 
großzügig an die hundert Grasspitzen (d.h. die Myriaden 
Lebewesen) auf  dem geschäftigen Marktplatz zu verschen-
ken.“ Hongzhi ermahnt seine Zuhörer ständig, diese Lehre 
tiefer gehend und durchdringender zu studieren und zu ver-
körpern, und beständig jenseits ihrer augenblicklichen Ver-
wirklichung zu gehen. Wieder und wieder bittet er uns, den 
Zustand der vollkommenen Bewusstheit zu aktualisieren.

Hongzhis Verwandtschaft mit Dōgen

Der Einfluss von Hongzhis Lehren seit seinem Tod geht 
nicht auf  die direkte Linie seiner Nachfolger zurück, son-
dern auf  seine Darstellung der grundlegenden inneren Ein-
stellung der Zen-Meditation. Dieser Einfluss ist vielleicht am 



46

sichtbarsten in der Fortentwicklung von Hongzhis Lehren 
in der auf  Dōgen zurückgehenden japanischen Sōtō-Schule, 
die sich in den letzten Jahrzehnten auch in westlichen Län-
dern verbreitet hat. In dieser Tradition wird Hongzhi als ein 
bedeutender Vorläufer verehrt, obwohl die japanische Sōtō-
Schule nicht auf  ihn, sondern auf  einen seiner Dharmabrü-
der zurückgeht. Hongzhis Schriften werden auch immer 
noch im chinesischen Zen außerordentlich hochgeschätzt, 
obwohl durch die kooperative Vermischung der Schulen 
und Linien im modernen chinesischen Buddhismus unklar 
ist, ob und welche zeitgenössischen chinesischen Zen-Leh-
rer direkte Nachfolger von Hongzhi sind.

Hongzhis direkte Linie erreichte eine gewisse längere Le-
bensdauer. Einer seiner direkten Nachfolger, Si-de Huihui, 
hatte zwei Nachfolger in der vierten und fünften Generati-
on nach ihm, die nach Japan gingen, Dongming Huiji (1272-
1340) und Dongling Yungyu (gest. 1365).22 Sie gründeten 
dort einen Zweig der Sōtō-Tradition, der Wanshi-ha (jap. 
für „Hongzhi-Schule“) genannt und zumeist in Rinzai-Tem-
peln aufgenommen wurde (wo man die Errungenschaften 
der chinesischen Kultur wertschätzte), und deren Anhänger 
intensiv die Lehren der Fünf  Standorte studierten. Diese 
Linie überlebte bis hinein ins sechzehnte Jahrhundert, aber 
hatte offensichtlich wenig direkten Kontakt mit dem von 
Dōgen gegründeten Zweig der Sōtō-Schule.

Die Bekanntheit Hongzhis im Bereich der heutigen bud-
dhistischen Studien und der buddhistischen Praxis ist relativ 
gering, und zwar aufgrund der Wertschätzung für Dōgen, 



47

dessen Genie als eine einzigartige und frische japanische 
Synthese der buddhistischen Lehren der chinesischen Zen-
Tradition angesehen wird. Daher erscheint es angemessen, 
Hongzhis Einfluss auf  das Zen nachzuverfolgen, indem 
man seine Lehren mit jenen von Dōgen vergleicht. Die Un-
tersuchung grundlegender Aspekte von Dōgens Praxis ist 
auch hilfreich für ein tieferes Verständnis der praktischen 
Verwirklichung und der Intentionen von Hongzhis Medita-
tionslehren, und umgekehrt enthüllen sie das große Ausmaß 
an Einsichten Dōgens, die er Hongzhi verdankt.

Eihei Dōgen ging nach China und empfing die Übertra-
gung der Sōtō-Lehren im Jahr 1227 von Tiantong Rujing 
(1163-1228), dem damaligen Abt des Jingde-Klosters auf  
dem Tiantong-Berg. In genau diesem Kloster war seinerzeit 
auch Hongzhi Abt gewesen, und Rujing war ein Dharmana-
chfolger der dritten Generation von Changlu Qingliao, ei-
nem Dharmabruder von Hongzhi (d.h. beide waren Schüler 
von Danxia Zichun). Dōgen verehrte Hongzhi offensicht-
lich, bezeichnete ihn insbesondere als einen altehrwürdigen 
Buddha und berichtete, dass Hongzhi auch die einzige Per-
son gewesen sei, die Rujing jemals einen „altehrwürdigen 
Buddha“ genannt hatte.23 

Hongzhis Einfluss auf  Dōgen lässt sich am klarsten in ih-
rer jeweiligen Meditationspraxis und ihrem Verständnis von 
deren Bedeutung erkennen. Dōgen nennt die von Hongzhi 
gelehrte Meditation der Schweigenden Erleuchtung shikan 
taza (jap.), oder „einfach sitzen“, ein Ausdruck, den Rujing 
gebrauchte. Diese objektlose und nichtdualistische Medita-



48

tion beinhaltet keine Stufen und strebt kein Ziel und keinen 
Erfolg an. Daher ist dies eine Aktivität, die radikal anders ist 
als das gewöhnliche weltliche Handeln, welches immer ir-
gendwelche Resultate sucht und ergreifen will. Hongzhi er-
mutigt zu dieser Meditationspraxis, wenn er sagt: „Verweile 
mit Jenem als Jenem. Verweile mit Diesem als Diesem.“ Für 
Hongzhi haben wir alle dieses leuchtende „Feld der gren-
zenlosen Leerheit ... von allem Anfang an.“ Es gibt keinen 
anderen Platz, danach zu suchen. „Menschen, die ernsthaft 
meditieren und authentisch ankommen, vertrauen darauf, 
dass das Feld immer schon mit ihnen war.“ Hongzhi klärt 
diese Grundfrage sehr gründlich, indem er immer wieder 
die Einheit und Untrennbarkeit betont. Für diesen leucht-
enden gegenwärtigen Geist gibt es nichts Äußeres.

Dōgen drückt das gleiche Verständnis aus, wenn er 
Praktizierende ermahnt, „kein Konzept davon zu entwer-
fen, wie man ein Buddha wird“, da diese Meditation bereits 
„das Dharmator von Ruhe und Glück ist, die Praxis-Ver-
wirklichung der vollkommenen Erleuchtung.“24 Die Einheit 
von Praxis und Erleuchtung steht im Zentrum von Dōgens 
Lehren. Es ist notwendig, diesen vollkommenen, alldurch-
dringenden und ganz natürlich unbefleckten Geist völlig 
zu verwirklichen, der nirgendwo anders als gerade hier ist. 
Doch ein gewisses theoretisches Verständnis dieser Wahr-
heit reicht nicht aus – dies muss persönlich praktiziert, ver-
wirklicht, angewandt und gefeiert werden. 

Hongzhi ermahnt seine Zuhörer gleicherweise, diese 
Lehre persönlich zu erfahren und vollständig auszudrücken: 



49

„Selbst wenn du dies gründlich verstehst, bitte praktiziere 
weiter, bis es dir völlig vertraut ist“; der Geist muss aktiv „in 
Einklang sein, ohne Mühe antworten und ohne Hindernisse 
vollenden.“ Für Dōgen wird dies in Zazen (in der sitzen-
den Meditation) verwirklicht, und ebenso im aufrichtigen 
und achtsamen Verhalten im gewöhnlichen Alltagsleben 
(wie dies beispielsweise in den Antworten von Zhaozhou 
„wasch deine Schale“ und „trinke deinen Tee“ zum Aus-
druck kommt, die Hongzhi in seinen Praxisanleitungen er-
wähnt).

Eine komprimierte Darstellung von Hongzhis Sichtwei-
se der Meditation ist sein Gedicht „Akupunkturnadel des 
Zazen“ (siehe Religiöse Verse), welches Dōgen lobt und im 
Vergleich mit den Beschreibungen der Meditation anderer 
Zen-Lehrer als vorteilhaft ansieht. Er nennt deren Lehren 
„nichts anderes als Modelle für die Rückkehr zur Quelle, 
die Heimkehr zum Ursprung, vergebliche Programme, vor-
übergehend das diskursive Denken anzuhalten und in Stille 
zu erstarren“, im Gegensatz zu Hongzhis „Nadel“, welche 
„die Dinge richtig darstellt. Dies allein durchstrahlt immer 
Oberfläche und Inneres der Welt des Dharma.“25 In seinem 
Gedicht spricht Hongzhi von „erleuchten, ohne Objekten 
zu begegnen, ... vervollkommnen, ohne Ergreifen, ... verste-
hen, ohne Dinge zu berühren, ... sich nie auf  unterscheiden-
des Denken einlassen.“ Dies ist eine dynamische, strahlende 
Achtsamkeit, und nicht die Unterdrückung von Gedanken 
einer quietistischen Konzentrationsmeditation, vor der Da-
hui warnt. Der Sōtō-Mönch und Gelehrte Menzan Zuihō 



50

(1682-1769)26, der maßgeblich das Verständnis des gegen-
wärtigen Sōtō-Zen geprägt hat, kommentiert Hongzhis 
Verse so:

Wenn du denkst, du habest den Geist der Illusion abgeschnit-
ten, anstatt einfach [für dich] zu klären, wie der illusionäre 
Geist dahinschmilzt (kursiv von mir), so wird der illusionäre 
Geist wieder auftauchen, als wenn du einen Grashalm abge-
schnitten ... und die Wurzel lebendig gelassen hättest.27

Hongzhis objektlose Erleuchtung leugnet nicht die Objek-
tivierungen unserer Erfahrung, sondern erlaubt ihnen ein-
fach, auf  eine natürlich Weise in die Achtsamkeit der Ein-
heit hinein zu schmelzen. 

In Dōgens Essay, das er nach Hongzhis Gedicht be-
nannt hat, und in dem er aus „Die Akupunkturnadel des 
Zazen“ zitiert, endet Dōgen, indem er seine eigene Version 
als eine ausführlichere Ausarbeitung und Weiterentwicklung 
von Hongzhis Version empfiehlt.28 Dōgens „Nadel“-Ge-
dicht verstärkt Hongzhis „Erleuchtung ohne die Berührung 
mit Objekten“ und betont, dass Vervollkommnung selbst 
bereits die Realisierung ist und durch Bemühen frei von 
Verlangen verwirklicht wird (diese Themen tauchen auch in 
Honghzis Praxisanleitungen auf). Dōgen beschließt sein ei-
genes Gedicht, indem er sagt, es sei nicht so, dass Hongzhi 
„dies nicht richtig dargelegt habe, aber man könne es auch 
auf  diese Weise sagen.“29 

Obwohl diese Meditation letztlich nicht mit einer Kon-



51

zentration auf  ein Objekt oder Stufen des Fortschreitens 
verbunden ist, so ist sie doch nicht ohne jede Technik. In 
seinem Gedicht „Das Lied von der Grasdach-Klause“ sagt 
Shitou: „Wende das Licht herum, dass es das Innere er-
leuchtet, und dann kehre einfach zurück.“ In seinen Praxis-
anleitungen macht Hongzhi ähnliche Vorschläge und bittet 
die Praktizierenden: „Dann musst du den Schritt zurück 
machen und direkt den Mittelpunkt des Kreises, aus dem 
das Licht hervor strömt, erreichen“, und an einer anderen 
Stelle: „Wenn du dich da hinein wendest und alles vollkom-
men loslässt, geschieht Verwirklichung.“

Der Schritt zurück, das Umwenden des Lichts, um das 
Innere zu erleuchten, die Ausrichtung der Aufmerksamkeit 
auf  die genaue Beobachtung des eigenen Bewusstseins, 
eben dies ist die grundlegende Technik der Zen-Meditation, 
auf  Jap. ekō henshō genannt. Dōgen sagt, es ist notwendig, 
eine Praxis aufzugeben, die auf  einem intellektuellen Ver-
ständnis basiert, die Worten hinterherläuft und Vorträgen 
folgt, und stattdessen den Schritt zurück zu erlernen, der 
das Licht nach innen wendet und dich selbst erleuchtet. 
Dann fallen Körper und Geist ganz von alleine ab, und dein 
ursprüngliches Gesicht wird sich manifestieren.30 

Dōgen erläutert diese zentrale Technik, die er als die 
„grundlegende Kunst des Zazen“ bezeichnet, indem er eine 
Geschichte von Yaoshan Weiyan (745-828) zitiert, der ein 
direkter Nachfolger Shitous und der Lehrer von Dongshans 
Lehrer Yunyan war. Ein Mönch fragte Yaoshan, an was er 
beim Meditieren denke. Yaoshan sagte, er denke an das, was 



52

nicht denke. Der Mönch fragte, wie er das denn täte, und Yao- 
shan sagte: „Jenseits des Denkens.“31 In einer anderen Ver-
sion dieses Essays schreibt Dōgen anstelle dieses Dialogs:

Wann immer ein Gedanke auftaucht, sei dir dessen bewusst, 
und sobald du dir dessen bewusst bist, wird er verschwinden. 
Wenn du für eine lange Zeit alle Objekte vergisst, so wirst du 
ganz natürlich einswerden. Dies ist die grundlegende Kunst 
des Zazen.32

Dieses Umwenden des Lichts der sorgfältigen Achtsamkeit 
nach innen, um die Natur des eigenen Denkprozesses zu se-
hen und zu fühlen und auch den unermesslichen leuchten-
den Raum (also das, was nicht denkt) um und unter diesen 
Gedankenknoten, das ist die zentrale Technik von Hong-
zhis Meditationslehre.

Wenn es also die Technik der objektlosen Meditation 
ist, „dein Licht nach Innen zu wenden, um das Selbst zu 
erleuchten“, so geschieht seine Vollendung, wenn „Körper 
und Geist abfallen und sich das ursprüngliche Gesicht ma-
nifestiert“. Hongzhi beschreibt diese Erleuchtung des Los-
lassens von Körper-Geist in seinen Praxisanleitungen, wenn 
er sagt: „Das Wesentliche ist es, Körper und Geist zu leeren 
und zu öffnen, so umfassend wie die große Leere des Rau-
mes. Auf  natürliche Weise ist im allumfassenden Bereich 
alles befriedet.“ Hongzhi ermahnt seine Studenten auch, 
„Kopf  und Haut abzulegen“, und empfiehlt ihnen: „Lass 
alles völlig abfallen, und wirf  es alles zusammen, ohne ir-



53

gendwelche äußeren Bedingungen. Dies wird als das Ereig-
nis der einsamen und herrlichen Selbstlosigkeit bezeichnet.“ 

Dieses „Abfallen von Körper und Geist“, auf  Jap. shinjin 
datsuraku, ist für Dōgens Lehren äußerst wichtig und ist mit 
dem Ereignis seiner Erleuchtung im Jingde-Kloster in China 
im Jahr 1227 verbunden. Dōgen saß in der Meditationshalle, 
als sein Lehrer Rujing den neben Dōgen sitzenden Mönch, 
der eingeschlafen war, mit den Worten schalt: „Den Weg zu 
studieren, heißt den Körper-Geist abfallen zu lassen. Warum 
beschäftigst du dich mit einsgerichtetem Schlaf, anstatt mit 
einsgerichteter Meditation?“ Es heißt, dass Dōgen darauf  
ein großes Erwachen erfuhr. Er ging zu Rujing und sagte: 
„Körper-Geist ist abgefallen.“ Rujing stimmte zu: „Körper-
Geist ist abgefallen und fällt ab.“ Dōgen bat darum, dass er 
nicht so leicht bestätigt werde, und Rujing antwortete, dies 
sei „das Abfallen des Abfallens“.33

Dieses Abfallen oder Loslassen der Anhaftungen an 
den Körper-Geist ist das entschlossene und doch mühelo-
se Auflösen aller Behinderungen des grundlegenden, klaren 
erleuchteten Geistes. Wie Shitou in seinem „Das Lied von 
der Grasdach-Klause“ sagt: „Lass die Jahrhunderte vorü-
bergehen und entspanne dich vollkommen.“ In einem häu-
fig zitierten Absatz sagt Dōgen:

Den Buddhaweg studieren heißt sich selbst studieren. Sich 
selbst studieren heißt sich selbst vergessen. Sich selbst ver-
gessen heißt von allen Dingen erleuchtet werden. Von allen 
Dingen erleuchtet werden führt zum Abfallen des Körper-



54

Geistes, von sich selbst und anderen. Da enden die Wege der 
Erleuchtung, und damit werden für immer die Wege der Er-
leuchtung verlassen, und das ist das Erlöschen.34

Das Abfallen oder Abwerfen des Körper-Geistes ist die voll-
ständige Einsicht in die universelle, leuchtende Leerheit als 
die alles durchdringende Natur der Existenz, und dies wird 
im Sōtō-Zen als das höchste Erwachen angesehen. Menzan 
setzt dieses Erwachen mit anuttarasamyak-sambodhi gleich, 
der unübertrefflichen vollkommenen Buddhaschaft.35

Es gab Spekulationen, ob Dōgens Lehre des Abfallens des 
Körper-Geistes wirklich von Rujing herrührte, oder ob 
Dōgen seinen Lehrer Rujing missverstanden habe, der ja 
tatsächlich nur vom Abfallen des Staubes (der Verunreini-
gungen) vom Geist sprach, und dass dieses Missverständnis 
oder diese absichtliche Uminterpretation zu Dōgens Er-
leuchtung und seiner eigenen, neuen Formulierung von shin-
jin datsuraku geführt habe. Diese Spekulationen erscheinen 
heute fraglich.36 Sicherlich entwickelte und erklärte Dōgen 
die Lehre vom Abfallen des Körper-Geistes über Rujings 
Sprachgebrauch hinaus. Doch das Ausmaß von Dōgens 
Verbundenheit mit dem Verständnis seiner Sōtō-Vorläufer 
mag durch die Einsicht erhellt werden, wie sehr Dōgens 
Lehre tatsächlich ein Widerhall von Hongzhis Lehren ist.
Die spärlichen Aufzeichnungen von Rujing zeigen, im Ge-
gensatz zu jenen von Dōgen, zahlreiche Empfehlungen, 
den Staub des Geistes abfallen zu lassen, aber keine Er-
wähnung vom „Abfallen des Körper-Geistes“. Hongzhis 



55

Praxisanleitungen enthalten jedoch sowohl häufige Ermah-
nungen, den Staub abfallen zu lassen, als auch zahlreiche 
Erwähnungen (so wie die oben angeführten) eines voll-
ständigeren Loslassens, das sich nicht auf  die dualistische 
Sicht eines realen, äußeren Sinnesstaubs bezieht, sondern 
eindeutig auf  die gleiche, grenzenlose Achtsamkeit wie 
Dōgens shinjin datsuraku. 
Da diese Lehre in Dōgens Zen so wichtig ist, und gegen-
wärtig immer wieder die Frage nach ihrem Ursprung gestellt 
wird, erfordert diese Frage einen kurzen linguistischen Ver-
gleich, selbst in einer allgemeinen Einführung zu Hongzhi. 
Die zwei verbundenen Schriftzeichen, die Dōgen für „ab-
fallen“, datsuraku auf  Jap. (脱落, chin. tuōluò), verwendet, 
bedeuten einzeln „ablösen“, und manchmal etwas weniger 
aktiv, „abfallen“ oder „sich zerstreuen“.37 Wenn Hongzhi 
die Erfahrung des vollkommenen Loslassens beschreibt, 
dann benutzt er häufig diese beiden gleichen Zeichen se-
parat und kombiniert tuō (脱) mit jìn (盡) (erschöpfend) in 
der Bedeutung „vollkommen abfallen“. An einer Stelle der 
Praxisanleitungen verwendet Hongzhi jedoch tuō und luò in 
Kombination, um ganz spezifisch vom Prozess des Loslas-
sens in der Meditation zu sprechen:

Um eine solche Stetigkeit zu erlangen, musst du dich vom 
unsichtbaren Hämmern und Weben deiner eingeschliffenen 
Gedanken völlig lösen. Wenn du mit diesem unsichtbaren (Tu-
mult) fertig werden willst, musst du dies einfach durchsitzen 
und alles loslassen. Erreiche die Erfüllung und erleuchte alles, 



56

dann sind Licht und Schatten völlig vergessen. Lass deinen 
Körper los (tuōluò – kursiv von mir), dann wird der Sinnesstaub 
völlig rein, und das Auge erkennt ohne Mühe das Licht. Nimm 
deine Funktion an und sei vollkommen zufrieden.

Diese Lehre vom Abfallen von Körper und Geist, die 
Hongzhi und Dōgen vorgetragen haben, weist hin zum Ei-
gentlichen der Meditation der Schweigenden Erleuchtung, 
und das ist einfach die Ausrichtung der Achtsamkeit auf  die 
Vollständigkeit des Selbst, um zum hell strahlenden, leeren 
Feld zurückzukehren und diese unsere eigene, grundlegen-
de Natur zu verwirklichen.

Den Schriften von Hongzhi und Dōgen ist auch der Ge-
brauch poetisch reicher Bilder und Metaphern gemeinsam. 
Speziell Dōgen ist bekannt für seinen kunstvollen Gebrauch 
der Sprache, für sein hin und her Wenden gewohnter Sprach-
muster, um das Denken zu entkonditionieren und die Logik 
des Erwachens zu demonstrieren. Linguistische Vergleiche 
zwischen Hongzhi und Dōgen könnten wohl noch weitere 
Verbindungen im Lehrstil und in der Praxis aufzeigen, da sie 
beide den Geist „jenseits des Denkens“ verwirklichen.

Das leere Feld der Buddhanatur

Hongzhis Praxisanleitungen können auch im Rahmen der 
Lehre von der Buddhanatur präsentiert werden, ein Ansatz, 
den Hongzhi im Fall 67 des Book of  Serenity (Buch der heiteren 
Gelassenheit) ausdrückt:


