Welt der Lebewesen: die Sensitivitit ebenso wie die Verant-
wortung eines Bodhisattva. Hongzhi beschreibt diesen Pro-

zess der meditativen Verwirklichung so:

Die Nasenlocher der alten Meister und der Lebenspuls der
Flickenkutten-Monche bestehen darin, festzuhalten und dann
in die Aktivitit loszulassen, so dass wir alle unsere eigene Frei-
heit entdecken. Deshalb heif3it es: das falsche (Denken) wird
angehalten und zwangslaufig entsteht Stille, Stille entsteht und
Weisheit erscheint, Weisheit entsteht und zwangsliufig 16st
sich Stille (im aktiven Handeln der Weisheit) auf. Klar und

deutlich, dies ist die einzig authentische Sicht.

Fir Hongzhi liegt der ganze Sinn der Praxis darin, ,,dich
grofzligig an die hundert Grasspitzen (d.h. die Myriaden
Lebewesen) auf dem geschiftigen Marktplatz zu verschen-
ken. Hongzhi ermahnt seine Zuhorer stindig, diese Lehre
tiefer gehend und durchdringender zu studieren und zu ver-
korpern, und bestindig jenseits ihrer augenblicklichen Ver-
wirklichung zu gehen. Wieder und wieder bittet er uns, den

Zustand der vollkommenen Bewusstheit zu aktualisieren.
Hongzhis Verwandtschaft mit Dogen

Der Einfluss von Hongzhis Lehren seit seinem Tod geht
nicht auf die direkte Linie seiner Nachfolger zuriick, son-
dern auf seine Darstellung der grundlegenden inneren Ein-

stellung der Zen-Meditation. Dieser Einfluss ist vielleicht am

45



sichtbarsten in der Fortentwicklung von Hongzhis Lehren
in der auf Dogen zuriickgehenden japanischen S6to-Schule,
die sich in den letzten Jahrzehnten auch in westlichen Lin-
dern verbreitet hat. In dieser Tradition wird Hongzhi als ein
bedeutender Vorldufer verehrt, obwohl die japanische S6to-
Schule nicht auf ihn, sondern auf einen seiner Dharmabri-
der zuriickgeht. Hongzhis Schriften werden auch immer
noch im chinesischen Zen auflerordentlich hochgeschitzt,
obwohl dutrch die kooperative Vermischung der Schulen
und Linien im modernen chinesischen Buddhismus unklar
ist, ob und welche zeitgendssischen chinesischen Zen-Leh-
rer direkte Nachfolger von Hongzhi sind.

Hongzhis direkte Linie erreichte eine gewisse lingere Le-
bensdauer. Einer seiner direkten Nachfolger, Si-de Huihui,
hatte zwei Nachfolger in der vierten und fiinften Generati-
on nach ihm, die nach Japan gingen, Dongming Huiji (1272-
1340) und Dongling Yungyu (gest. 1365).” Sie grindeten
dort einen Zweig der Soto-Tradition, der Wanshi-ha (jap.
fir ,,Hongzhi-Schule®) genannt und zumeist in Rinzai-Tem-
peln aufgenommen wurde (wo man die Errungenschaften
der chinesischen Kultur wertschitzte), und deren Anhinger
intensiv die Lehren der Funf Standorte studierten. Diese
Linie tberlebte bis hinein ins sechzehnte Jahrhundert, aber
hatte offensichtlich wenig direkten Kontakt mit dem von
Dogen gegriindeten Zweig der S6t6-Schule.

Die Bekanntheit Hongzhis im Bereich der heutigen bud-
dhistischen Studien und der buddhistischen Praxis ist relativ

gering, und zwar aufgrund der Wertschitzung fir Dogen,

46



dessen Genie als eine einzigartige und frische japanische
Synthese der buddhistischen Lehren der chinesischen Zen-
Tradition angesehen wird. Daher erscheint es angemessen,
Hongzhis Einfluss auf das Zen nachzuverfolgen, indem
man seine Lehren mit jenen von Dogen vergleicht. Die Un-
tersuchung grundlegender Aspekte von Dogens Praxis ist
auch hilfreich flir ein tieferes Verstindnis der praktischen
Verwirklichung und der Intentionen von Hongzhis Medita-
tionslehren, und umgekehrt enthiillen sie das grof3e Ausmal3
an Finsichten Dogens, die er Hongzhi verdankt.

Fihei Dogen ging nach China und empfing die Ubertra-
gung der Soto-Lehren im Jahr 1227 von Tiantong Rujing
(1163-1228), dem damaligen Abt des Jingde-Klosters auf
dem Tiantong-Berg. In genau diesem Kloster war seinerzeit
auch Hongzhi Abt gewesen, und Rujing war ein Dharmana-
chfolger der dritten Generation von Changlu Qingliao, ei-
nem Dharmabruder von Hongzhi (d.h. beide waren Schiiler
von Danxia Zichun). Dogen verehrte Hongzhi offensicht-
lich, bezeichnete ihn insbesondere als einen altehrwiirdigen
Buddha und berichtete, dass Hongzhi auch die einzige Per-
son gewesen sei, die Rujing jemals einen ,,altehrwiirdigen
Buddha“ genannt hatte.”

Hongzhis Einfluss auf Dogen lidsst sich am klarsten in ih-
rer jeweiligen Meditationspraxis und ihrem Verstindnis von
deren Bedeutung erkennen. Dogen nennt die von Hongzhi
gelehrte Meditation der Schweigenden Erleuchtung shikan
taza (jap.), oder ,.einfach sitzen®, ein Ausdruck, den Rujing
gebrauchte. Diese objektlose und nichtdualistische Medita-

47



tion beinhaltet keine Stufen und strebt kein Ziel und keinen
Erfolg an. Daher ist dies eine Aktivitit, die radikal anders ist
als das gewohnliche weltliche Handeln, welches immer ir-
gendwelche Resultate sucht und ergreifen will. Hongzhi er-
mutigt zu dieser Meditationspraxis, wenn er sagt: ,, Verweile
mit Jenem als Jenem. Verweile mit Diesem als Diesem.* Fiir
Hongzhi haben wir alle dieses leuchtende ,,Feld der gren-
zenlosen Leerheit ... von allem Anfang an.” Es gibt keinen
anderen Platz, danach zu suchen. ,,Menschen, die ernsthaft
meditieren und authentisch ankommen, vertrauen darauf,
dass das Feld immer schon mit thnen war.“ Hongzhi klart
diese Grundfrage sehr griindlich, indem er immer wieder
die Einheit und Untrennbarkeit betont. Fur diesen leucht-
enden gegenwirtigen Geist gibt es nichts AuBeres.

Dogen driickt das gleiche Verstindnis aus, wenn er
Praktizierende ermahnt, ,kein Konzept davon zu entwer-
fen, wie man ein Buddha wird*, da diese Meditation bereits
,das Dharmator von Ruhe und Glick ist, die Praxis-Ver-
wirklichung der vollkommenen Etleuchtung.“** Die Einheit
von Praxis und Erleuchtung steht im Zentrum von Dogens
Lehren. Es ist notwendig, diesen vollkommenen, alldurch-
dringenden und ganz natlrlich unbefleckten Geist vollig
zu verwirklichen, der nirgendwo anders als gerade hier ist.
Doch ein gewisses theoretisches Verstindnis dieser Wahr-
heit reicht nicht aus — dies muss persoénlich praktiziert, ver-
wirklicht, angewandt und gefeiert werden.

Hongzhi ermahnt seine Zuhorer gleicherweise, diese

Lehre personlich zu erfahren und vollstindig auszudriicken:

48



»oelbst wenn du dies griindlich verstehst, bitte praktiziere
weiter, bis es dir vollig vertraut ist™; der Geist muss aktiv ,,in
Einklang sein, ohne Miihe antworten und ohne Hindernisse
vollenden.” Fir Dogen wird dies in Zazen (in der sitzen-
den Meditation) verwirklicht, und ebenso im aufrichtigen
und achtsamen Verhalten im gew6hnlichen Alltagsleben
(wie dies beispielsweise in den Antworten von Zhaozhou
,wasch deine Schale® und ,,trinke deinen Tee®“ zum Aus-
druck kommt, die Hongzhi in seinen Praxisanleitungen et-
wihnt).

Eine komprimierte Darstellung von Hongzhis Sichtwei-
se der Meditation ist sein Gedicht ,,Akupunkturnadel des
Zazen® (siche Religiése Verse), welches Dogen lobt und im
Vergleich mit den Beschreibungen der Meditation anderer
Zen-Lehrer als vorteilhaft ansieht. Er nennt deren Lehren
,Hnichts anderes als Modelle fur die Rickkehr zur Quelle,
die Heimkehr zum Ursprung, vergebliche Programme, vor-
tbergehend das diskursive Denken anzuhalten und in Stille
zu erstarren®, im Gegensatz zu Hongzhis ,,Nadel®, welche
»die Dinge richtig darstellt. Dies allein durchstrahlt immer
Oberfliche und Inneres der Welt des Dharma.“* In seinem
Gedicht spricht Hongzhi von ,,erleuchten, ohne Objekten
zu begegnen, ... vervollkommnen, ohne Ergreifen, ... verste-
hen, ohne Dinge zu beriihren, ... sich nie auf unterscheiden-
des Denken einlassen.“ Dies ist eine dynamische, strahlende
Achtsamkeit, und nicht die Unterdriickung von Gedanken
einer quietistischen Konzentrationsmeditation, vor der Da-

hui warnt. Der Soto-Monch und Gelehrte Menzan Zuiho

49



(1682-1769)*, der maBigeblich das Verstindnis des gegen-
wirtigen Soto-Zen geprigt hat, kommentiert Hongzhis

Verse so:

Wenn du denkst, du habest den Geist der Illusion abgeschnit-
ten, anstatt einfach [fir dich] zu kldren, wie der illusionire
Geist dabinschmilzt (kursiv von mir), so wird der illusiondre
Geist wieder auftauchen, als wenn du einen Grashalm abge-

schnitten ... und die Wurzel lebendig gelassen hittest.”’

Hongzhis objektlose Erleuchtung leugnet nicht die Objek-
tivierungen unserer Erfahrung, sondern erlaubt ihnen ein-
fach, auf eine nattrlich Weise in die Achtsamkeit der Ein-
heit hinein zu schmelzen.

In Doégens Essay, das er nach Hongzhis Gedicht be-
nannt hat, und in dem er aus ,,Die Akupunkturnadel des
Zazen* zitiert, endet Dogen, indem er seine eigene Version
als eine ausfithrlichere Ausarbeitung und Weiterentwicklung
von Hongzhis Version empfiehlt.”® Dogens ,,Nadel“-Ge-
dicht verstirkt Hongzhis ,,Erleuchtung ohne die Berithrung
mit Objekten und betont, dass Vervollkommnung selbst
bereits die Realisierung ist und durch Bemiihen frei von
Verlangen verwirklicht wird (diese Themen tauchen auch in
Honghzis Praxisanleitungen auf). Dogen beschlie3t sein ei-
genes Gedicht, indem er sagt, es sei nicht so, dass Hongzhi
»dies nicht richtig dargelegt habe, aber man kénne es auch
auf diese Weise sagen.*”

Obwohl diese Meditation letztlich nicht mit einer Kon-

50



zentration auf ein Objekt oder Stufen des Fortschreitens
verbunden ist, so ist sie doch nicht ohne jede Technik. In
seinem Gedicht ,,Das Lied von der Grasdach-Klause® sagt
Shitou: ,,Wende das Licht herum, dass es das Innere er-
leuchtet, und dann kehre einfach zurtick.” In seinen Praxis-
anleitungen macht Hongzhi dhnliche Vorschlige und bittet
die Praktizierenden: ,,Dann musst du den Schritt zurlick
machen und direkt den Mittelpunkt des Kreises, aus dem
das Licht hervor stromt, erreichen®, und an einer anderen
Stelle: ,,Wenn du dich da hinein wendest und alles vollkom-
men loslisst, geschicht Verwirklichung,

Der Schritt zuriick, das Umwenden des Lichts, um das
Innere zu etleuchten, die Ausrichtung der Aufmerksamkeit
auf die genaue Beobachtung des eigenen Bewusstseins,
eben dies ist die grundlegende Technik der Zen-Meditation,
auf Jap. eko hensho genannt. Dogen sagt, es ist notwendig,
eine Praxis aufzugeben, die auf einem intellektuellen Ver-
stindnis basiert, die Worten hinterherlduft und Vortrigen
folgt, und stattdessen den Schritt zuriick zu erlernen, der
das Licht nach innen wendet und dich selbst efleuchtet.
Dann fallen Kérper und Geist ganz von alleine ab, und dein
urspriingliches Gesicht wird sich manifestieren.”

Dogen erldutert diese zentrale Technik, die er als die
»grundlegende Kunst des Zazen* bezeichnet, indem er eine
Geschichte von Yaoshan Weiyan (745-828) zitiert, der ein
direkter Nachfolger Shitous und der Lehrer von Dongshans
Lehrer Yunyan war. Ein Ménch fragte Yaoshan, an was er

beim Meditieren denke. Yaoshan sagte, er denke an das, was

51



nicht denke. Der Ménch fragte, wze er das denn tite, und Yao-
shan sagte: ,,Jenseits des Denkens.“’! In einer anderen Ver-

sion dieses Essays schreibt Dogen anstelle dieses Dialogs:

Wann immer ein Gedanke auftaucht, sei dir dessen bewusst,
und sobald du dir dessen bewusst bist, wird er verschwinden.
Wenn du fir eine lange Zeit alle Objekte vergisst, so wirst du
ganz natiirlich einswerden. Dies ist die grundlegende Kunst

des Zazen.?

Dieses Umwenden des Lichts der sorgfiltigen Achtsamkeit
nach innen, um die Natur des eigenen Denkprozesses zu se-
hen und zu fithlen und auch den unermesslichen leuchten-
den Raum (also das, was nicht denkt) um und unter diesen
Gedankenknoten, das ist die zentrale Technik von Hong-
zhis Meditationslehre.

Wenn es also die Technik der objektlosen Meditation
ist, ,,dein Licht nach Innen zu wenden, um das Selbst zu
erleuchten®, so geschieht seine Vollendung, wenn ,,Korper
und Geist abfallen und sich das urspriingliche Gesicht ma-
nifestiert®. Hongzhi beschreibt diese Erleuchtung des Los-
lassens von Korper-Geist in seinen Praxisanleitungen, wenn
er sagt: ,,Das Wesentliche ist es, Kérper und Geist zu leeren
und zu 6ffnen, so umfassend wie die grole Leere des Rau-
mes. Auf natlrliche Weise ist im allumfassenden Bereich
alles befriedet.“ Hongzhi ermahnt seine Studenten auch,
,JKopf und Haut abzulegen®, und empfichlt ihnen: ,,Lass

alles vollig abfallen, und witf es alles zusammen, ohne ir-

52



gendwelche dulleren Bedingungen. Dies wird als das Ereig-
nis der einsamen und herrlichen Selbstlosigkeit bezeichnet.*

Dieses ,,Abfallen von Kérper und Geist®, auf Jap. shinjin
datsuraku, ist fur Dogens Lehren dullerst wichtig und ist mit
dem Ereignis seiner Erleuchtung im Jingde-Kloster in China
im Jahr 1227 verbunden. Dogen saf} in der Meditationshalle,
als sein Lehrer Rujing den neben Dogen sitzenden Ménch,
der eingeschlafen war, mit den Worten schalt: ,,Den Weg zu
studieren, heilit den Kérper-Geist abfallen zu lassen. Warum
beschiftigst du dich mit einsgerichtetem Schlaf, anstatt mit
einsgerichteter Meditation? Hs heil}t, dass Dogen darauf
ein grofies Erwachen erfuhr. Er ging zu Rujing und sagte:
,IKorper-Geist ist abgefallen. Rujing stimmte zu: ,,IKK6rper-
Geist ist abgefallen und fillt ab.” Dogen bat darum, dass er
nicht so leicht bestitigt werde, und Rujing antwortete, dies
sei ,,das Abfallen des Abfallens*.?

Dieses Abfallen oder Loslassen der Anhaftungen an
den Korper-Geist ist das entschlossene und doch miihelo-
se Auflésen aller Behinderungen des grundlegenden, klaren
etleuchteten Geistes. Wie Shitou in seinem ,,Das Lied von
der Grasdach-Klause® sagt: ,,Lass die Jahrhunderte vori-
bergehen und entspanne dich vollkommen.* In einem héu-

fig zitierten Absatz sagt Dogen:

Den Buddhaweg studieren heif3t sich selbst studieren. Sich
selbst studieren heif3t sich selbst vergessen. Sich selbst ver-
gessen heil3t von allen Dingen erleuchtet werden. Von allen

Dingen etleuchtet werden fithrt zum Abfallen des Kérper-

53



Geistes, von sich selbst und anderen. Da enden die Wege der
Erleuchtung, und damit werden fir immer die Wege der Er-

leuchtung vetlassen, und das ist das Etl6schen.™

Das Abfallen oder Abwerfen des Korper-Geistes ist die voll-
stindige Einsicht in die universelle, leuchtende Leerheit als
die alles durchdringende Natur der Existenz, und dies wird
im Soto-Zen als das héchste Erwachen angesehen. Menzan
setzt dieses Erwachen mit anuttarasamyak-sambodhi gleich,
der uniibertrefflichen vollkommenen Buddhaschaft.®

Es gab Spekulationen, ob Dogens Lehre des Abfallens des
Korper-Geistes wirklich von Rujing herriihrte, oder ob
Dogen seinen Lehrer Rujing missverstanden habe, der ja
tatsdchlich nur vom Abfallen des Staubes (der Verunreini-
gungen) vom Geist sprach, und dass dieses Missverstindnis
oder diese absichtliche Uminterpretation zu Dogens Er-
leuchtung und seiner eigenen, neuen Formulierung von shin-
Jin datsuraku gefihrt habe. Diese Spekulationen erscheinen
heute fraglich.* Sichetlich entwickelte und erklirte Dogen
die Lehre vom Abfallen des Kérper-Geistes iiber Rujings
Sprachgebrauch hinaus. Doch das Ausmal3 von Doégens
Verbundenheit mit dem Verstindnis seiner S6to-Vorldufer
mag durch die Einsicht erhellt werden, wie sehr Dogens
Lehre tatsichlich ein Widerhall von Hongzhis Lehren ist.
Die spirlichen Aufzeichnungen von Rujing zeigen, im Ge-
gensatz zu jenen von Dogen, zahlreiche Empfehlungen,
den Staub des Geistes abfallen zu lassen, aber keine Et-

wihnung vom ,,Abfallen des Ko&rper-Geistes®. Hongzhis

54



Praxisanleitungen enthalten jedoch sowohl hiufige Ermah-
nungen, den Staub abfallen zu lassen, als auch zahlreiche
Erwihnungen (so wie die oben angefiihrten) eines voll-
stindigeren Loslassens, das sich nicht auf die dualistische
Sicht eines realen, dulleren Sinnesstaubs bezieht, sondern
cindeutig auf die gleiche, grenzenlose Achtsamkeit wie
Dogens shinjin datsuraka.

Da diese Lehre in Dogens Zen so wichtig ist, und gegen-
wirtig immer wieder die Frage nach ithrem Ursprung gestellt
wird, erfordert diese Frage einen kurzen linguistischen Ver-
gleich, selbst in einer allgemeinen Einfithrung zu Hongzhi.
Die zwei verbundenen Schriftzeichen, die Dogen fiir ,,ab-
fallen®, datsuraku auf Jap. (HEE;%, chin. #uolno), verwendet,
bedeuten einzeln ,,ablésen, und manchmal etwas weniger
aktiv, ,,abfallen® oder ,,sich zerstreuen®.”” Wenn Hongzhi
die Erfahrung des vollkommenen Loslassens beschreibt,
dann benutzt er hiufig diese beiden gleichen Zeichen se-
parat und kombiniert 7z (Bit) mit jin (B8) (erschopfend) in
der Bedeutung ,,vollkommen abfallen”. An einer Stelle der
Praxisanleitungen verwendet Hongzhi jedoch 76 und /uo in
Kombination, um ganz spezifisch vom Prozess des Loslas-

sens in der Meditation zu sprechen:

Um cine solche Stetigkeit zu erlangen, musst du dich vom
unsichtbaren Himmern und Weben deiner eingeschliffenen
Gedanken vollig16sen. Wenn du mit diesem unsichtbaren (Tu-
mult) fertig werden willst, musst du dies einfach durchsitzen

und alles loslassen. Erreiche die Erfullung und erleuchte alles,

55



dann sind Licht und Schatten vollig vergessen. Lass deinen
Korper los (tuolno — kursiv von mir), dann wird der Sinnesstaub
vollig rein, und das Auge erkennt ohne Mithe das Licht. Nimm

deine Funktion an und sei vollkommen zuftrieden.

Diese Lehre vom Abfallen von Kérper und Geist, die
Hongzhi und Dégen vorgetragen haben, weist hin zum Ei-
gentlichen der Meditation der Schweigenden Erleuchtung,
und das ist einfach die Ausrichtung der Achtsamkeit auf die
Vollstindigkeit des Selbst, um zum hell strahlenden, leeren
Feld zurtickzukehren und diese unsere eigene, grundlegen-
de Natur zu verwirklichen.

Den Schriften von Hongzhi und Dogen ist auch der Ge-
brauch poetisch reicher Bilder und Metaphern gemeinsam.
Speziell Dogen ist bekannt fiir seinen kunstvollen Gebrauch
der Sprache, fiir sein hin und her Wenden gewohnter Sprach-
muster, um das Denken zu entkonditionieren und die Logik
des Erwachens zu demonstrieren. Linguistische Vergleiche
zwischen Hongzhi und Dogen kénnten wohl noch weitere
Verbindungen im Lehrstil und in der Praxis aufzeigen, da sie

beide den Geist ,,jenseits des Denkens® verwirklichen.
Das leere Feld der Buddhanatur

Hongzhis Praxisanleitungen kénnen auch im Rahmen der
Lehre von der Buddhanatur prisentiert werden, ein Ansatz,
den Hongzhi im Fall 67 des Book of Serenity (Buch der heiteren
Gelassenbeit) ausdrickt:

56



