
MMGW 9 (32520) / p. 3 / 26.5.23

Maria Montessori

Frieden und Erziehung
Mit zusätzlichen Texten neu herausgegeben,

eingeleitet und kommentiert
von Harald Ludwig



MMGW 9 (32520) / p. 4 / 26.5.23

In diesem Band sind Schriften Maria Montessoris zum Problemkreis von Frieden
und Erziehung zusammengestellt. Das Werk knüpft dabei an die Textsammlung
an, die von Paul Oswald und Günter Schulz-Benesch 1973 im Herder-Verlag,
Freiburg, herausgegeben wurde. Alle Montessori-Texte dieser Schrift von 1973
sind in bearbeiteter und an zahlreichen in verschiedenen Sprachen vorliegenden
Dokumenten überprüfter Form in den vorliegenden Band 9 der Gesammelten
Werke übernommen worden. Dies betrifft teilweise auch Anmerkungen der da-
maligen Herausgeber Paul Oswald und Günter Schulz-Benesch (gekennzeichnet
mit Osw./Sch.-B.). Darüber hinaus sind weitere teilweise bisher noch unver-
öffentlichte Beiträge Montessoris zur Thematik aufgenommen worden. Gelegent-
liche inhaltliche Wiederholungen waren dabei nicht zu vermeiden, können aber
auch wegen der unterschiedlichen Kontexte für die Interpretation der Texte hilf-
reich sein.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
produktsicherheit@herder.de

© Montessori-Pierson Publishing Company

Das AMI-Logo ist eine eingetragene Marke der
Association Montessori Internationale.

Inhalt und Übersetzung dieser Ausgabe wurden von der
Association Montessori Internationale (AMI) zugelassen.

Umschlaggestaltung: Reckels & Schneider-Reckels, Wiesbaden
Umschlagfoto: © Association Montessori Internationale

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-32520-5
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83667-1



MMGW 9 (32520) / p. 5 / 26.5.23

Inhalt

Einführung des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . VIII

Vorwort Montessoris zur italienischen Buchausgabe
Educazione e Pace von 1949 . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

1. Neue Welt und Erziehung (1946) . . . . . . . . . . . . . . . 5
2. Die Friedensvorträge von San Diego in Kalifornien, USA

(1917) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
2.1 Vortrag vom 18. Februar 1917: Pest, Hunger und Krieg . 14
2.2 Vortrag vom 11. März 1917: Gesetze und Leben . . . . . 23
2.3 Vortrag vom 18. März 1917:

Körperliche Hygiene und Leben . . . . . . . . . . . . . 31
2.4 Vortrag vom 25. März 1917:

Zur Bedeutung der zwischenmenschlichen Liebe . . . . 39
3. Frieden und Erziehung – Die Genfer Friedensrede (1932) . . 50
4. Abrüstung in der Erziehung (1932) . . . . . . . . . . . . . . 70
5. Appell an die Menschheit (1936) . . . . . . . . . . . . . . . 75
6. Die Bedeutung der Erziehung für die Verwirklichung des

Friedens (1936) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
6.1 Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
6.2 Die Supernatur und die Einzige Nation . . . . . . . . . . 86
6.3 Die Erziehung des Individuums . . . . . . . . . . . . . 93

7. Eine Botschaft von Dr. Maria Montessori (1937) . . . . . . . 105
8. Erzieht für den Frieden (1937) . . . . . . . . . . . . . . . . 110
9. Erziehung für den Frieden –

Der Friedenskongress von Kopenhagen (1937) . . . . . . . . 116
9.1 Eröffnungsansprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116
9.2 Warum kann die Erziehung heute Einfluss

auf die Welt ausüben? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120

Gesammelte Werke Band 9 V



MMGW 9 (32520) / p. 6 / 26.5.23

9.3 Die notwendige Erweiterung der Erziehung
als Wirkkraft zum Frieden . . . . . . . . . . . . . . . . 126

9.4 Die Form, die die Erziehung annehmen muss,
um unter den gegenwärtigen Umständen
der Welt helfen zu können . . . . . . . . . . . . . . . . 131

9.5 Die Notwendigkeit einer weltweiten Verständigung,
um die Verteidigung der Menschheit
moralisch vorzubereiten . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

9.6 Die Erziehung als die Erhöhung
von Individuum und Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . 141

9.7 Schlussansprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
10. Ein Schritt vorwärts in die Zukunft:

Die Soziale Partei des Kindes (1937/1941) . . . . . . . . . . 152
11. Die Ziele der Sozialen Partei des Kindes (1937) . . . . . . . . 162
12. Meine Methode (1937) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165
13. Erzieht für den Frieden (1939) . . . . . . . . . . . . . . . . 172
14. Kommunismus und Friede (ca. 1939) . . . . . . . . . . . . . 177
15. Erziehung als Lebenshilfe (1946) . . . . . . . . . . . . . . . 180
16. Geh vorwärts! Sieh die Wirklichkeit! (1946) . . . . . . . . . 187
17. Zum Friedensnobelpreis – Ein Brief Montessoris

an ihre Freundin Giuliana Sorge (ca. 1947/48) . . . . . . . . 192
18. Die Bildung des Menschen beim Wiederaufbau der Welt –

Der Montessori-Kongress von San Remo (1949) . . . . . . . 195
18.1 Aufruf zum Kongress von San Remo . . . . . . . . . . 195
18.2 Die schöpferische Fähigkeit der frühen Kindheit

(1. Vortrag) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
18.3 Die menschliche Solidarität in Zeit und Raum

(2. Vortrag) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
18.4 Der absorbierende Geist (3. Vortrag) . . . . . . . . . . 213
18.5 Die Einheit der Welt durch das Kind (4. Vortrag) . . . . 225

ANHANG I
Ergänzende Texte anderer Autoren

1. Paul Oswald/Günter Schulz-Benesch: Einleitung zur
Textsammlung »Frieden und Erziehung« (1973) . . . . . . . 235

2. Mahatma Gandhi: Rede am Montessori-Ausbildungszentrum
in London (1931) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 240

Inhalt

VI Maria Montessori



MMGW 9 (32520) / p. 7 / 26.5.23

3. Rabindranath Tagore: Brief an Maria Montessori (1940) . . . 245
4. Maria Jervolino: Maria Montessori

und der Friedensnobelpreis (1951) . . . . . . . . . . . . . . 247
5. Gebet der Weltreligionen für den Frieden (1981) . . . . . . . 252
6. Harald Ludwig: Zehn Thesen zur Friedenserziehung

bei Maria Montessori (2000) . . . . . . . . . . . . . . . . . 254
7. Harald Ludwig: Religion und Ethik in der Friedenspädagogik

Maria Montessoris (2007/2023) . . . . . . . . . . . . . . . . 256

ANHANG II
Literatur, Sachregister, Personenverzeichnis

A. Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
B. Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 330
C. Personenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 339

Inhalt

Gesammelte Werke Band 9 VII



MMGW 9 (32520) / p. 8 / 26.5.23

Einführung des Herausgebers

»Friede ist das, wonach jedes menschliche Wesen sich sehnt,
und er kann erreicht werden durch die Menschheit, vor al-
lem durch das Kind.« (Maria Montessori)

Maria Montessori war zeitlebens eine Kämpferin für Frieden und soziale
Gerechtigkeit. Schon in den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts setzte sie
sich ein für die Gleichberechtigung der Frau.1 Sie arbeitete um 1900 für
die Förderung behinderter Kinder und engagierte sich 1907 mit der
Gründung ihres ersten Kinderhauses im Elendsviertel San Lorenzo in
Rom für sozial benachteiligte Kinder und ihre Familien.2 Sie opferte die
Sicherheit einer akademischen Karriere, um sich ganz der weltweiten
Verbreitung ihrer Pädagogik, ihrer »Methode«, zu widmen, nicht als
Selbstzweck zu ihrer eigenen Berühmtheit, sondern um mit der Ent-
deckung und Förderung des »Neuen Kindes« der Menschheit zu einer
qualitativen Verbesserung ihrer Lebenssituation zu verhelfen: zu einer
neuen, friedfertigen Supernatur des Menschen, zur Friedenskultur.3 Stets
waren ihre Bemühungen international orientiert. Von Anfang an nah-
men an ihren Ausbildungskursen Männer und Frauen aus vielen Län-
dern teil. Montessori wirkte und lebte kosmopolitisch.4

Montessori lebte in der grausamsten Zeit des 20. Jahrhunderts: Drei
furchtbare Kriege – der 1. Weltkrieg, der Spanische Bürgerkrieg und der
2. Weltkrieg – haben massiv in ihr Leben und Wirken eingegriffen. Im

VIII Maria Montessori

1 Vgl. GW 3: Erziehung 2011, Kap. 2: Die neue Frau – Zur Stellung der Frau in der
modernen Gesellschaft, S. 92–208.
2 Vgl. GW 1: Entdeckung 2010/2015; GW 3: Erziehung 2011, Kap. III: Kinder in Not –
Zu sozialen Problemen von Erziehung und Bildung, S. 209–236.
3 Zu Montessoris Konzept der »Supernatur« vgl. im vorliegenden Band vor allem Text
Nr. 6.2: Die Supernatur und die Einzige Nation. Es handelt sich um einen Vortrag
Montessoris von 1936 in Kopenhagen.
4 Vgl. z.B. Schulz-Benesch, Günter: Europäische Internationalität in Wirken und
Werk Maria Montessoris, in: Ludwig, H. (Hrsg.): Montessori-Pädagogik in der Dis-
kussion, Freiburg: Herder 1999, S. 230–247.



MMGW 9 (32520) / p. 9 / 26.5.23

Jahr 1917 regte sie angesichts der schrecklichen Folgen des Weltkrieges
die Gründung einerOrganisation an, die sich der vomKrieg geschädigten
Kinder in allen betroffenen Ländern annehmen und den Namen »Weißes
Kreuz« tragen sollte, und entwickelte dafür einen umfassenden Plan.5
Wenn es um Frieden und Gerechtigkeit ging, überstieg sie unbekümmert
ideologische Grenzen. Es ging ihr um die Sache, um das Kind, um eine
neue Pädagogik. Sie warb für diese neue Erziehung und fand Anklang bei
Sozialisten, Liberalen, Konservativen, bei Katholiken, Juden, Hindus,
Moslems, Theosophen, Atheisten, in Industrieländern und Entwick-
lungsländern, in Kulturen des Westens und des Ostens. Mit Mussolini
und den italienischen Faschisten versuchte sie – aus unserer heutigen
Sicht nicht ohne politische Naivität – zunächst zusammenzuarbeiten.6
Gleichwohl misstraute das faschistische Regime Montessori und ließ sie
und ihren Sohn Mario von Juli 1932 an durch die Geheimpolizei über-
wachen.7 Als die Unvereinbarkeit ihrer Pädagogik mit dieser Ideologie
manifest wurde, brach Montessori die Zusammenarbeit ab und kehrte
nach Barcelona zurück, wo sie bereits seit 1916 ihrenWohnsitz hatte. 1936
floh sie aus Spanienwegen des Bürgerkrieges über England nachHolland.
Im nationalsozialistischen Deutschland wurde ihre Pädagogik verboten,
ihre Einrichtungen wurden geschlossen und ihre Bücher verbrannt.8

In den 1930er Jahren hielt Montessori unermüdlich Vorträge zur
Friedenserziehung, organisierte Friedenskongresse und verfasste Aufrufe
für den Frieden, ließ sich auch durch den Ausbruch des 2. Weltkriegs
nicht entmutigen. Diese Vorträge wurden später gesammelt und 1949
auf Italienisch veröffentlicht.9 In Indien arbeitete sie von 1939–1949 –

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 9 IX

5 Vgl. Kramer 1977, S. 243 f. Siehe ferner Montessoris Texte »Die Schule und der
Krieg: Das Weiße Kreuz« sowie ihren Brief von 1917 aus San Diego (USA) an Prof.
Ferrari zu diesem Plan in GW 3: Erziehung 2011, S. 329–336; auf Italienisch in
Scocchera 2002, p. 246–251; auf Englisch in AMI-Journal 1–2/2013, p. 37–41 und 47.
6 Montessori kannte Mussolini aus dessen vorfaschistischer Zeit vor dem 1. Weltkrieg
durch die Arbeit für die »Società Umanitaria« in Mailand, »der größten italienischen
Sozialeinrichtung, die sozialistische Juden zur Hebung des Niveaus des Volkes gegrün-
det hatten« (GW 1: Entdeckung 2010/2015, S. 48; vgl. GW 3: Erziehung 2011, S. 329–
336).
7 Vgl. Trabalzini, Paola: Ist eine Erziehung zum Frieden möglich? Maria Montessori
und der Aufbau einer ›Wissenschaft vom Frieden‹, in: Klein-Landeck, Michael (Hrsg.):
Fragen an Maria Montessori, Freiburg 2015, S. 92–103, hier S. 96.
8 Vgl. Schulz-Benesch, Günter: Ein NS-Pamphlet gegen die Montessori-Pädagogik, in:
Montessori-Werkbrief 22 (1984), H. 1, S. 16–18 (mit Wiedergabe eines Textes aus dem
Nazi-Organ »Westdeutscher Beobachter« vom 23. Januar 1936).
9 Montessori, M.: Educazione e pace, Milano 1949, Neuausgabe 1970; auf Deutsch:
Montessori 1973 und 1989.



MMGW 9 (32520) / p. 10 / 26.5.23

unterbrochen nur durch einen einjährigen Europaaufenthalt im Jahr
1946/47 – an der Weiterentwicklung ihrer Friedenspädagogik, vor allem
in Verbindung mit ihrem umfassenden Konzept einer »Kosmischen Er-
ziehung«. Von mehreren Ländern wurde sie nach dem 2. Weltkrieg je-
weils für die Jahre 1949, 1950 und 1951 für den Friedensnobelpreis vor-
geschlagen.10

Längst sind noch nicht alle Aspekte ihres Wirkens und ihre Aktivitä-
ten für den Frieden auf ihren vielen Reisen, auch in Indien, integrativ
aufgearbeitet und dargestellt. Maria Montessori stand in Kontakt mit
vielen bedeutenden Persönlichkeiten, die sich für den Frieden einsetzten.
Auch diese Kontakte sind noch nicht aufgearbeitet und Teilaspekte nicht
zufriedenstellend erforscht. So zählte Montessori zu den Mitgliedern des
1921 gegründeten »New Education Fellowship«, des Weltbunds zur Er-
neuerung der Erziehung.11 Damit hatte sie regen, weltweiten Gesprächs-
austausch mit namhaften Vertreterinnen und Vertretern der Reform-
pädagogik, in einem Bund, der sich maßgeblich für Friedenserziehung
einsetzte.12 Selbstverständlich sind angesichts der Weltbedeutung Maria
Montessoris weitere Kreise zu nennen: die Frauenbewegung, die Frie-
densbewegungen, Kontakte in Europa, in den USA, in Südamerika, in
Indien. So gehörten etwa auch Mahatma Gandhi und Rabindranath Ta-
gore zu den Persönlichkeiten, die sich für ihr Werk interessierten und es
hoch schätzten.13

Ihre Friedenspädagogik hat mehrere Facetten: Zunächst ihre frühe
sozialpolitische Komponente (ab den 1890er Jahren bis an ihr Lebens-
ende): die Erziehung des Mädchens zur »neuen Frau«. »Die neue Frau
wird … eine Herrschaft des Friedens einleiten, denn wenn sie kenntnis-
reich im Namen ihrer Kinder und im Interesse ihrer eigenen Rechte
sprechen kann, muss der Mann ihr zuhören.«14 Dann, ab 1907, mit der
Entdeckung der »Polarisation der Aufmerksamkeit«, hatte Maria Mon-
tessori ihren Ansatz für eine Friedenserziehung gefunden: die Erziehung
des Kindes zur Konzentration auf die Sachgerechtigkeit, die sachliche
und mitmenschliche Lösung von Problemen, von Konflikten. Schließlich

Einführung des Herausgebers

X Maria Montessori

10 Vgl. dazu die Überlegungen Maria Montessoris in ihrem Brief an ihre Freundin und
Mitarbeiterin Giuliana Sorge aus dem Jahr 1947 (im vorliegenden Band Text Nr. 17).
11 Vgl. Röhrs, Hermann: Der Weltbund für Erneuerung der Erziehung, Weinheim
1995.
12 Vgl. ebd., S. 15–20.
13 Vgl. Gandhis Rede anlässlich seines Besuchs des Montessori-Instituts 1931 in Lon-
don und Tagores Brief im Anhang I des vorliegenden Bandes.
14 Zitiert nach Kramer 1977, S. 80.



MMGW 9 (32520) / p. 11 / 26.5.23

griff Montessori mit ihrer Konzeption einer »Kosmischen Erziehung«
und deren Ausarbeitung ab etwa 1935 und dann vor allem ab 1939 in
Indien visionär und spirituell weit über die Konzepte der Friedenserzie-
hungsbewegungen hinaus. Erst heute ermessen wir angesichts unserer
vielfältigen Erkenntnisse über das Weltall und die darin vernetzte Erde
die damit verbundene pädagogische zentrale Aufgabe der Erziehung des
»neuen Menschen«, der die Erde vor Verwüstung, Zerstörung und Aus-
beutung bewahrt und sie weiterentwickelt und sich ethisch und spirituell
vervollkommnet. In dieses Konzept eingebunden ist die Bekämpfung des
Analphabetentums, der Schritt zur eigenen Informationsbeschaffung
und zur Selbstreflexion, zur Selbstbestimmung durch Lesen, Schreiben,
Rechnen, der Maria Montessori in den indischen Verhältnissen so nah
vor Augen kam.15

Trotz dieser Anstrengungen haben die Friedenserziehungsbewegun-
gen Maria Montessori und die Montessori-Pädagogik bisher wenig be-
achtet. Dieses Defizit auszugleichen und in einer Zeit über Friedenserzie-
hung nachzudenken, in der auch in Europa wieder Krieg geführt wird, ist
ein Anliegen, das sich mit dem vorliegenden Band verbindet.

Altenberge, im Advent 2024 Harald Ludwig

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 9 XI

15 Vgl. Montessoris Beiträge zum »Weltanalphabetismus«: Analfabetismo mondiale,
in: Formazione dell’uomo (= Die Bildung des Menschen), Milano 1949, p. 101–134;
auf Englisch: The Problem of Illiteracy, in: The Montessori Magazine (Indien) 3 (1949),
n. 1, p. 5–11. Vgl. ferner aufgrund eines Manuskripts Montessoris von 1951 (zusam-
men mit dem Text von 1949): Metodo per gli analfabeti adulti (= Methode für die
erwachsenen Analphabeten), erstmals vollständig in: I problemi della pedagogia VIII
(1962), n. 2, S. 201–237. Beide Texte auf Deutsch in: Montessori, Maria: Erziehung für
eine neue Welt, Kleine Schriften Bd. 5, Freiburg 1998, Teil III, S. 143–187; der Text von
1951 mit dem Titel Einführung in eine Methode, Erwachsene lesen und schreiben zu
lehren in: Montessori 36 (1998), H. 3, S. 106–112. Diese Beiträge Montessoris zum
Weltanalphabetismus sind vorgesehen für GW 19: Neue Welt und Erziehung (in
Vorb.).



MMGW 9 (32520) / p. 12 / 26.5.23

Vorwort Montessoris zur italienischen
Buchausgabe Educazione e pace von 19491

Die Frage des Friedens darf nicht nur, wie es die Politik gewöhnlich tut,
negativ im Sinne der »Vermeidung von Kriegen« und damit der gewalt-
losen Lösung von Konflikten zwischen den Nationen gesehen werden.

Der Frieden enthält an sich das positive Konzept einer konstruktiven
sozialen Reform. Es wird immer wieder gesagt: »Man muss den neuen
Menschen formen, um eine neue Gesellschaft zu haben«. Aber das ist nur
eine abstrakte Phrase. Es stimmt zwar, dass der Mensch an sich verbes-
sert und die Gesellschaft auf den Grundsätzen der Gerechtigkeit und der
Liebe gegründet werden kann, aber wir alle wissen auch, dass dies keine
greifbare Realität ist, sondern ein weit entferntes Ziel.

Es gibt jedoch eine positive und unmittelbare Frage, die unter dem
Gesichtspunkt des Friedens betrachtet werden muss: Die menschliche
Gesellschaft hat noch nicht die Organisationsform erreicht, die für ihren
gegenwärtigen Zustand notwendig wäre. Die »Notwendigkeit der Gegen-
wart« und nicht die Organisation einer besseren »Zukunft« muss daher
in Betracht gezogen werden.

Der heutigen Gesellschaft fehlt die angemessene Vorbereitung des
Menschen auf den gegenwärtigen Stand des bürgerlichen Lebens, die
»moralische Organisation« der Massen.

In der Menschheit werden die Menschen dazu erzogen, sich als iso-
lierte Individuen zu betrachten, die ihre eigenen unmittelbaren Interes-
sen im Wettbewerb mit anderen Individuen zu befriedigen haben. Eine
mächtige »Organisation« wäre notwendig, um die gesellschaftlichen Er-
eignisse zu verstehen und zu organisieren, um sich kollektive Ziele zu
setzen und zu verfolgen und so den Fortschritt der Zivilisation zu regeln.

Heute gibt es jedoch nur eine »Organisation der Dinge«, nicht der
Menschen; nur die Umwelt ist organisiert. Der technische Fortschritt

1 Maria Montessori

1 Als 1949 die Beiträge Maria Montessoris zum Thema »Frieden« aus den 1930er
Jahren gesammelt und in einem Buch veröffentlicht wurden, fügte die Autorin dieser
Textsammlung ein Vorwort hinzu, das bisher nicht ins Deutsche übersetzt wurde.
Näheres zu diesem Vorwort siehe Anhang II, A (Literatur), II (Quellen).



MMGW 9 (32520) / p. 13 / 26.5.23

hat eine Art von gewaltigem »Mechanismus« in Gang gesetzt, der die
Individuen hinter sich herzieht, angezogen wie Eisenstaub von einem
Magneten. Und das gilt sowohl für die Arbeiter als auch für die Intellek-
tuellen. Alle leben voneinander isoliert in ihren Interessen, alle streben
nach nichts anderem als dem Beruf, der ihr materielles Leben sichert, alle
werden von den Zahnrädern einer mechanisierten und bürokratischen
Welt angezogen und absorbiert. Es liegt jedoch auf der Hand, dass die
»Mechanismen« die Menschheit nicht zum Fortschritt treiben können.
Denn der Fortschritt muss vomMenschen selbst abhängen. Und es muss
eine Zeit kommen, in der die Menschheit den Fortschritt beherrscht und
die Führung übernimmt.

Dieser Moment ist bereits gekommen. Entweder organisieren sich die
Massen und übernehmen die Herrschaft über die mechanische Welt,
oder diese mechanische Welt wird die Menschheit vernichten.

Dieser gewaltige Schritt und dieser universelle Wettstreit der Mensch-
heit zum erreichten Fortschritt erfordern, dass die Menschheit sich or-
ganisiert. Es ist dringend erforderlich, dass die gesamte Menschheit ein-
greift und einen Mangel beseitigt, der die Existenz der Zivilisation
bedroht. Die Menschheit muss organisiert werden, denn die Grenze, die
nachzugeben droht und durch die der Feind eintritt – nämlich der
Krieg – ist keine physische Grenze zwischen den Nationen, sondern die
mangelnde Vorbereitung des Menschen und die Isolation des Individu-
ums. Es gilt, »das spirituelle Leben des Menschen zu entfalten«, und
dann die Menschheit für den Frieden zu organisieren. Der Friede hat
seine positive Seite beim Wiederaufbau der menschlichen Gesellschaft
auf wissenschaftlich fundierten Grundlagen. Die friedliche soziale Har-
monie muss eine einzige Grundlage haben, und diese kann nur der
Mensch selbst sein.

Der »Wiederaufbau«, d.h. eine stabile und endgültige Ordnung, wird
von der Politik nicht berücksichtigt, die vom Gesichtspunkt der Erhal-
tung ausgeht. Es liegt jedoch auf der Hand, dass die plötzliche und phan-
tastische Entwicklung, die bei der »Organisation« der Umwelt in den
letzten fünfzig Jahren aufgrund der wissenschaftlichen Entdeckungen
stattgefunden hat, zu so unterschiedlichen Lebensbedingungen der Men-
schen geführt hat, dass es unbedingt notwendig ist, die »menschliche«
Seite zu berücksichtigen, um die Entwicklung der Menschen selbst zu
unterstützen.

Das ist die Aufgabe von Erziehung und Bildung.
Die heutige Erziehung ist innerhalb der Grenzen geblieben, die durch

die Bedürfnisse einer überholten Zivilisation bestimmt wurden. Sie ist

Gesammelte Werke Band 9 2

Vorwort Montessoris zur italienischen Ausgabe Educazione e pace (1949)



MMGW 9 (32520) / p. 14 / 26.5.23

nicht nur unwissenschaftlich, sondern steht auch im Widerspruch zu
den gesellschaftlichen Bedürfnissen unserer Zeit. Erziehung darf nicht
als »unbedeutendes Detail« im Leben des Volkes betrachtet werden, als
eine Möglichkeit, den jungen Menschen ein kulturelles Element zu ver-
mitteln. Erziehung muss von einem doppelten Gesichtspunkt aus be-
trachtet werden: von der »Entwicklung der menschlichen Werte« des
Individuums her und insbesondere von dessen »moralischen Werten«
aus – und von dem, was sich daraus ergibt: »Organisierung der auf-
gewerteten Individuen« in einer Gesellschaft, die sich ihres Ziels bewusst
ist. Der neuen Form der Zivilisation muss eine neue Form der Moral
entsprechen. Ordnung und Disziplin müssen »auf das Erreichen der
menschlichen Harmonie ausgerichtet sein« und jede Handlung muss
als »unmoralisch« und »verheerend für das soziale Leben« empfunden
werden, die einer endgültigen Ordnung des menschlichen Zusammen-
lebens zuwiderläuft.

Das kann man ohne praktische Arbeit nicht erreichen. Es genügt
nicht, ein »abstraktes Prinzip« auf den Weg zu bringen oder eine Über-
zeugung zu verbreiten. Manmuss eine »große Arbeit« vollbringen. Diese
soziale Arbeit von immenser Bedeutung ist die wirksame »Aufwertung«
des Menschen2, die Verwirklichung der höchsten Entfaltung seiner Kräf-
te: seine wirkliche Vorbereitung auf die Realisierung einer anderen Form
des menschlichen Zusammenlebens auf einer höheren Ebene.

Der »soziale Mensch« kann sich nicht plötzlich bilden, d.h. dann,
wenn das Individuum schon zum erwachsenen Menschen geworden ist,
aber in seiner Kindheit und Jugend in seinen persönlichen Interessen
unterdrückt und isoliert wurde. Dies geschah unter der blinden Herr-
schaft von Erwachsenen, die bereit waren, alle »Werte des Lebens« zu
vernachlässigen, um das Individuum auf das triviale und egoistische Ziel
zu lenken, »einen lohnenden Platz« für sich in der Gesellschaft zu finden.

Die heutige Erziehung trocknet das Individuum sozusagen aus, in-
dem sie alle seine spirituellen Werte verdorren lässt, und macht aus ihm
eine »Nummer«, ein »Atom« in der unbewussten Maschine, die für die
»Umwelt« charakteristisch ist. Diese Vorbereitung war zu allen Zeiten
absurd. Heute indessen ist sie verbrecherisch, kriminell. Eine Erziehung
ist verbrecherisch, die das »moralische Ich« unterdrückt und zurück-

Vorwort Montessoris zur italienischen Ausgabe Educazione e pace (1949)

3 Maria Montessori

2 Zum Begriff der »Aufwertung« (»valorizzazione«, »Valorisation«) des Menschen vgl.
auch Montessoris Vortrag von 1939 mit dem Titel Aufwertung der Persönlichkeit, Al-
tersmischung und soziale Erfahrungen, in: GW 14: Von der Kindheit zur Jugend 2015,
S. 269–283, sowie ebd., S. 109 mit Anm. 125.



MMGW 9 (32520) / p. 15 / 26.5.23

drängt, die der Entwicklung der Intelligenz Hindernisse und Barrieren
setzt und die die großen Massen zur Unwissenheit verurteilt.

Da doch alle Reichtümer aus der Arbeit des Menschen stammen, ist
es absurd, den Menschen selbst nicht als »Reichtum« zu betrachten. Man
muss so »aussuchen«, kultivieren, aufwerten, dass nichts von den
menschlichen Kräften verloren geht, weder von der Intelligenz, noch
vom schöpferischen Geist, noch von den moralischen Kräften. Und vor
allem muss der Mensch in seinen moralischen Kräften gestärkt werden.
Denn er produziert nicht nur, sondern er ist berufen, eine »Mission im
Universum« zu hüten und zu erfüllen.3 Was der Mensch produziert,
muss auf ein Ziel »gerichtet« sein, das man »Zivilisation« nennen kann
oder Schaffung einer »Supernatur« durch die Menschheit! Aber der
Mensch muss seine eigene Größe spüren, er muss bewusst zum »Herr-
scher der äußeren Dinge und der menschlichen Ereignisse« werden.

Die Moral betrifft vor allem die Beziehungen zwischen den Menschen
und ist die Grundlage des gesellschaftlichen Lebens. Die Moral muss
man betrachten als die »Wissenschaft, eine Gesellschaft von Menschen
zu organisieren, die in ihrem Ich wertgeschätzt werden« und nicht in der
Leistungsfähigkeit ihrer Maschinen. Es ist notwendig, dass die Menschen
bewusst an einer »sozialen Disziplin« teilhaben, welche die »sozialen
Funktionen« leitet, und dass sie es verstehen, zur Aufrechterhaltung des
Gleichgewichts dieser Funktionen beizutragen.

Die Frage von Frieden und Krieg hat ihr Zentrum also nicht in der
Notwendigkeit, die Völker materiell zu bewaffnen und die Grenzen zwi-
schen den Nationen machtvoll zu verteidigen. Denn die »wahre Grenze
der Verteidigung gegen den Krieg« ist der Mensch selbst, und wo der
Mensch sozial desorganisiert und entwertet ist, dringt der universelle
Feind ein.

Vorwort Montessoris zur italienischen Ausgabe Educazione e pace (1949)

Gesammelte Werke Band 9 4

3 In ihrem Konzept einer »Kosmischen Erziehung« hat Montessori diese Aufgabe des
Menschen näher ausgeführt. Vgl. Montessori, Maria: »Kosmische Erziehung«, hrsg.
und eingeleitet von Paul Oswald und Günter Schulz-Benesch, Kleine Schriften Bd. 1,
Freiburg 1988 u.ö.; siehe GW 16: Kosmische Erziehung (in Vorb.).



MMGW 9 (32520) / p. 16 / 26.5.23

1. Neue Welt und Erziehung

Der folgende Text gibt einen Vortrag wieder, den Maria Montessori am
9. November 1946 am Educational Institute of Scotland in Edinburgh
aus Anlass der Verleihung der Ehrenmitgliedschaft in diesem Institut an
sie gehalten hat.1

Heute spricht man oft von einer neuen Welt und einer Erziehung für die
neue Welt. Aber wenn man nachfragt, was genau mit diesen beiden Be-
griffen gemeint ist, so stellt man fest, dass der erste Begriff ein vages
Sehnen nach einer Welt impliziert, die aber noch geschaffen werden
muss. Der zweite Begriff scheint eine Anspielung zu sein auf eine Hoff-
nung oder eine Wahrscheinlichkeit, diese neue Welt durch neue Men-
schen zu verwirklichen, deren Aufgabe der Aufbau der neuen Welt wäre.

Für mich ist das Problem ganz anders und sehr klar. Die neue Welt ist
die Welt, in der wir jetzt leben. Sie ist neu, weil sie mit erstaunlicher
Geschwindigkeit in diesem Jahrhundert aufgebaut wurde. In der Tat,
wenn die industrielle Revolution eine neue Welt hervorgebracht hat, so
hat die jüngere Revolution der Wissenschaft eine noch neuere Welt her-
vorgebracht, nämlich die, in der wir jetzt leben.

Diese neue Welt verdanken wir nicht der Leistung einer bestimmten
Nation. Sie ist die Folge der intelligenten Zusammenarbeit der gesamten
Menschheit. Der kraftvolle Impuls, der durch den Gebrauch vonMaschi-
nen entstand, hat für den Menschen eine neue Form des Lebens geschaf-
fen. Diese ist, wenn auch in unterschiedlichem Maße, allen Nationen der
Welt zugänglich.

Die neueren Eroberungen scheinen fast dem Bereich des Übernatür-
lichen anzugehören. Diese Eroberungen konzentrieren sich nicht länger
auf Gold, Mineralien und Edelsteine, die man aus der Erde hervorholt.
Sie befassen sich mit etwas, das unsichtbar ist und unberührbar; das sind
die Energien, die im ganzen Universum verbreitet sind und die deshalb

5 Maria Montessori

1 Die Zwischenüberschriften stammen vom Herausgeber. Näheres zur Textgeschichte
siehe im vorliegenden Band Anhang II, A (Literatur), II (Quellen), Nr. 1.



MMGW 9 (32520) / p. 17 / 26.5.23

allen offenstehen. Diese Energien, die bisher nicht beachtet wurden, sind
nun in die Reichweite des Menschen gelangt. Der Mensch hat durch sie
wunderbare und sagenhafte Macht über alles gewonnen, das in seiner
Umwelt existiert.

Es ist eine erstaunliche Welt, und sie betrifft uns so sehr, dass wir
nicht außerhalb von ihr leben können. Die heutige Menschheit kann sich
nicht selber an die engen Grenzen anpassen, die ihr von der Natur allein
vorgegeben sind. Die Eroberung der Atmosphäre für die Kommunika-
tion webt über der natürlichen Welt, aber die irdische Umwelt einhül-
lend, ein Netz aus weitreichenden und herausragenden Kräften. Das
menschliche Leben existiert heute in einem Raum, der drei Dimensionen
hat und nicht, wie bisher, zwei Dimensionen.

All dies hat stattgefunden durch unbewusste kosmische Antriebe. Es
ist nicht das Resultat vorausschauender Planung. Doch ist es das Produkt
der unermesslichen Kraft der menschlichen Intelligenz. Diese Intelligenz
ist eine kollektive Intelligenz geworden und daher riesig in ihrer Macht.
Gedanken und Stimmen werden auf geheimnisvolle Weise über die gan-
ze Welt verbreitet. Die Arbeit eines genialen Menschen ist nun das Erbe
aller. Entdeckungen werden bei allen Nationen genutzt. Die Entdeckung
einer zerstörerischen Kraft wird sofort zur Bedrohung für alle. Die Men-
schen stellen überrascht die erstaunliche Tatsache fest, dass sie ein ge-
meinsames Interesse eng miteinander verbindet durch die übermensch-
lichen Kräfte, die in der Lage sind, mit dem Geist der ganzen Menschheit
zu denken und die diese eindrucksvollen Kräfte in die Reichweite des
Menschen gebracht haben.

Die neue Welt

Die neue Welt dieser Energien könnte man als spirituell bezeichnen, da
sie den Geist der Erde darstellen, der die Grenzen des Materiellen über-
steigt. Jedes menschliche Wesen kann heute berechtigterweise sagen:
»Ich bin Bürger eines Sterns, der die Sonne umkreist und den man Erde
nennt«. Wo ist die irdische Welt der Vergangenheit? Wo ist jene zweidi-
mensionale Welt, die sich auf der Erde ausbreitete, als der Mensch daran
arbeitete, seine Zivilisation aufzubauen? Wo ist jene Welt, in der der
Mensch den Boden bearbeitete, in die Erde hineingrub und nur mate-
rielle Güter aufhäufte?

In jener Welt teilte die Menschheit die Erde auf. Jede Gruppe schloss
ihren Teil in besondere Grenzen ein. Was immer sie erarbeiteten: sie

1. Neue Welt und Erziehung

Gesammelte Werke Band 9 6



MMGW 9 (32520) / p. 18 / 26.5.23

klammerten sich daran; es wurde zum Erbe ihrer Rasse oder Nation. Was
immer sie besaßen: sie verteidigten es durch Schutzgesetze oder durch
die geographischen Barrieren der Berge, Flüsse und Meere. Das war die
Welt von gestern. Darauf ist eine neue Welt aufgebaut worden.

In jener Welt der Vergangenheit hielten die Menschen ein Ideal in
ihren Herzen; es war ein kosmisches Gefühl, das nach einer anderen
Form des Lebens strebte, die weniger materialistisch war. Sie sahen es
nur als eine Welt der Phantasie, als eine Art Paradies, das größer sein
würde und vollkommener und in dem sich Wunder ereignen können;
wo die Menschen sich alle als Brüder und als Kinder Gottes fühlen wür-
den. Es war etwas, das so weit entfernt war wie der Himmel, den man nur
nach dem Tode erreichen konnte.

Heute ist die Einheit der Menschen Realität geworden. Die Wunder,
von denen in der Vergangenheit geträumt wurde, sind verwirklicht und
übertroffen worden. Aber diese Wirklichkeit lastet schwer auf den Men-
schen, die Angst haben, weil sie die Wirklichkeit nicht verstehen. Sie
leben in Verwirrung und sind verunsichert angesichts ihrer schreck-
lichen Manifestationen.

Die Stellung des Menschen in der neuen Welt

Es gibt zwei Welten. Die eine ist die, die durch die uralten Traditionen
der historischen Entwicklung entstanden ist. Die andere ist die heutige
neue Welt, in der wir uns selber befinden und derer wir uns kaum be-
wusst sind wie ein Neugeborenes. Die katastrophalen Ereignisse unserer
Tage sind verbunden mit der Tatsache, dass die Menschheit sich ihrer
Position in der neuen Welt noch nicht bewusst geworden ist. Der
Mensch selber ist in der Evolution noch nicht weit genug fortgeschritten,
um die Evolutionsstufe seiner Umwelt zu erreichen. Er ist immer noch
durchdrungen von den Gefühlen und Vorurteilen, die in der Menschheit
auf ihrem langen Weg der Geschichte Wurzeln schlugen, als sie noch auf
der harten Oberfläche einer zweidimensionalen Welt lebte, in der Men-
schengruppen die Erde aufgeteilt hatten und danach strebten, ihren Teil
gegen ihre Nachbarn zu verteidigen, oder anstrebten, ihre Nationen zu
vergrößern, indem sie weiteres Territorium eroberten.

Heute hat der Fortschritt der Zivilisation beeindruckende Eroberun-
gen grenzenlosen Ausmaßes gemacht, die niemand besitzen kann und
die deshalb allen gehören. Es wäre absurd, wollte jemand versuchen, die
Atmosphäre, Elektrizität, die kosmischen Strahlen oder die Schwingun-

1. Neue Welt und Erziehung

7 Maria Montessori



MMGW 9 (32520) / p. 19 / 26.5.23

gen des Äthers zu besitzen. Doch sind es diese Kräfte, welche die heutige
Welt bilden. Auf diesen Kräften gründet sich unsere Zivilisation, die da-
nach strebt, sich in einem wirbelnden Prozess auszudehnen.

Die Gefahr ist sehr real. Nicht die Energien der neuen Welt sind ge-
fährlich, sondern das Fehlen der Entwicklung des Menschen. Wenn es
eine Aufgabe gibt, die die neue Welt zu einer wohltuenden Realität
macht, dann ist diese Aufgabe die Hilfestellung, die der Entwicklung
des Menschen gegeben werden muss. Denn die Menschheit muss ein
neues Bewusstsein erwerben und so eine psychische Anpassung an die
neue Welt leisten, in der sie lebt. Unter diesen neuen Umständen offen-
bart sich die tragische Absurdität der alten Einstellung durch jene Men-
schen, die, vorwärtsgetrieben von der Aussicht auf universale Macht,
immer noch der Illusion nachhängen, sie könnten sich so verhalten, wie
der Mensch in der Vergangenheit.

Ungeachtet der jeweiligen politischen Ideologie, sei es Nationalsozia-
lismus, Kommunismus oder Shintoismus, jeder wollte der Herr der Welt
werden. Die machtvollen Mittel, die in der Reichweite der Menschen
sind, ermutigten sie, zu versuchen, ihre Illusion zu verwirklichen. Aber
wenn jede Gruppe versuchen würde, die ganze Welt und ihre übernatür-
lichen Kräfte für sich selbst zu erobern, so wäre eine umfassende Kolli-
sion, ein Wirbelsturm der universellen Zerstörung die Folge. Dies ist die
Realität, die uns in dieser Epoche bedroht.

Das Ziel der neuen Erziehung

Die Erziehung für diese neue Welt muss als Erstes das Ziel haben, dem
Bewusstsein der Menschheit zu helfen, sich an die gegenwärtigen Bedin-
gungen anpassen zu können, die durch den Fortschritt der Zivilisation
geschaffen wurden. Eine neue Erziehung ist notwendig. Alle sind sich in
diesem Punkte einig. Aber obwohl die Notwendigkeit überall eingesehen
wird, gibt es bisher keinen Leitfaden zu ihrer Verwirklichung. Wie sollen
wir vorgehen? Was ist in der Praxis der Weg, diese Erziehung zu errei-
chen?

Das Ziel kann jetzt sicherlich nicht sein, Freude oder Glück in das
Leben der Kinder oder der Männer und Frauen zu bringen. Denn wie
kann man zur Freude inspirieren, wenn eine Katastrophe die ganze Welt
gefährdet? Viele befürworten das Einflößen einer optimistischen Geis-
teshaltung. Aber warum eine Illusion befürworten? Ebenso wenig kann
das Heilmittel Freiheit ohne Regeln sein; denn in einer Welt, in der eine

1. Neue Welt und Erziehung

Gesammelte Werke Band 9 8



MMGW 9 (32520) / p. 20 / 26.5.23

größere Organisation notwendig ist, muss der Mensch lernen, Gesetzen
zu folgen, die so streng und sicher sind wie die des Universums. Ebenso
wenig kann das Predigen von Brüderlichkeit, der beharrliche Ratschlag,
einander zu lieben und zu verstehen, eine Lösung des Problems bringen.
Die Erfahrung hat gezeigt, dass Kriege immer grausamer geworden sind
in den Jahrhunderten, die vergangen sind, seit der Mensch zuerst das
großartige Prinzip der brüderlichen Liebe zu predigen begann. Die bit-
tere Wirklichkeit ist, dass die Ereignisse die Überzeugungen und den
Willen des Menschen überwältigt haben.

Erziehung kann sich nicht in Begrifflichkeiten einer dieser unvoll-
ständigen Ideen der Vergangenheit ausdrücken. Lebensfreude, Optimis-
mus der Hoffnung, Freiheit und Unabhängigkeit, Liebe unter den Men-
schen sind die spontanen und natürlichen Folgen einer Erziehung, die
das Leben zur Grundlage hat. Wenn all das verwirklicht werden soll,
dann ist es notwendig, die richtigen Bedingungen für das normale Leben
zu haben. Es ist notwendig, dass alle verborgenen Energien die Möglich-
keit der Entfaltung haben. Nur dann kann der Charakter des Menschen
geformt werden. Der Mensch würde sich dann seiner Handlungen sicher
sein und fähig, sie zu kontrollieren.

Charakter ist kein Gegenstand des Wissens, der durch Lernen oder
Nachahmung vermittelt werden kann. Er ist eine Eroberung, die im Lau-
fe des Lebens durch persönliche Übung und durch persönliche Erfah-
rung gemacht wird. Zwei Dinge sind in der Erziehung notwendig. Das
Erste ist, den Menschen zu studieren, der, wie Dr. Carrel es ausdrückte,
immer noch etwas Unbekanntes ist.2 Das zweite ist, dem Menschen in
seiner normalen Entwicklung zu helfen. Dazu müssen alle Gesetze und
Energien zur Förderung des Menschen genutzt werden, die von der Na-
tur bereitgestellt werden. Es ist deshalb nötig, den Menschen selbst von
der Geburt an zu kennen, sich der Möglichkeiten des Entwicklungspro-
zesses durch die verschiedenen Lebensabschnitte hindurch bewusst zu
sein oder, noch besser, wissenschaftliche Erkenntnisse zu haben über alle
Phasen des Wachstums bis zum Erreichen der Reife.

1. Neue Welt und Erziehung

9 Maria Montessori

2 Alexis Carrel (1873–1944) war ein französischer Arzt und Biologe, der 1912 als
Pionier der Organverpflanzungen den Nobelpreis für Medizin erhielt. Gemeint ist hier
sein Buch mit dem Titel »Der Mensch – Das unbekannte Wesen«, das zuerst 1935 auf
Französisch erschien und ein internationaler Bestseller wurde. Diese Schrift Carrels ist
nicht frei von problematischen ideologischen Vorstellungen zur Eugenik und Eutha-
nasie. Montessori erwähnt dieses Buch 1937 kritisch. Siehe GW 14: Von der Kindheit,
2. Aufl. 2018, S. 398 mit Anm. 126.




